
opusdei.org

Meditações:
Imaculada
Conceição de Maria

Reflexão para meditar na Festa
da Imaculada Conceição. Os
temas propostos são: o dogma
da Imaculada Conceição de
Maria; a beleza de uma vida
santa; chamados a uma vida de
fé, esperança e caridade.

O dogma da Imaculada
Conceição de Maria
A beleza de uma vida santa
Chamados a uma vida de fé,
esperança e caridade.

• 

• 
• 



“MARIA, glória do mundo, de graça é
plena de luz: por culpa alguma
atingida”[1]. Hoje, junto com toda a
Igreja, celebramos a santidade de
Maria, a mulher de Nazaré que
recebeu todos os dons e frutos do
Espírito Santo.

Desde os primeiros tempos, os
escritores cristãos se referiram à
Nossa Senhora como a nova Eva,
reconhecendo que estava associada
de modo particular a uma nova
criação do mundo, a obra da
redenção. O papa Pio IX definiu o
dogma da Imaculada Conceição de
Maria no dia 8 de dezembro de 1854
por meio da bula Ineffabilis Deus.

A fórmula central do documento,
onde a fé da Igreja é claramente
definida, diz: “A doutrina que
sustenta que a beatíssima Virgem
Maria, no primeiro instante da sua
Conceição, por singular graça e
privilégio de Deus onipotente, em



vista dos méritos de Jesus Cristo,
Salvador do gênero humano, foi
preservada imune de toda mancha
de pecado original, essa doutrina foi
revelada por Deus, e por isto deve ser
crida firme e inviolavelmente por
todos os fiéis”[2].

A primeira leitura da Missa
apresenta um dos textos bíblicos que
o Papa cita na bula: a história da
expulsão dos nossos primeiros pais
do paraíso, após o pecado original.
No entanto, a narrativa também
inclui um anúncio cheio de
esperança. O Senhor dirige-se à
serpente tentadora e diz: “Porei
inimizade entre ti e a mulher, entre a
tua descendência e a dela. Esta te
ferirá a cabeça e tu lhe ferirás o
calcanhar” (Gn 3,15). Esta passagem
é chamada protoevangelho porque é
o primeiro anúncio de nossa
salvação.



São João Paulo II observava que,
tradicionalmente, o texto do Gênesis
“inspirou muitas representações da
Imaculada Conceição, que esmaga a
serpente sob seus pés (...). Esta
tradução não corresponde ao texto
hebraico, em que quem pisa na
cabeça da serpente não é a mulher,
mas sim sua linhagem, seu
descendente. Esse texto, portanto,
não atribui a vitória sobre Satanás a
Maria, mas a seu Filho. No entanto,
dado que a concepção bíblica
estabelece uma profunda
solidariedade entre o progenitor e a
descendência, a representação da
Imaculada Conceição esmagando a
serpente é coerente com o
significado original da passagem, não
em virtude própria, mas pela graça
do Filho”[3].



O PREFÁCIO da Missa considera o
mistério que une Maria à origem da
Igreja: “preservaste a Virgem Maria
da mancha do pecado original,
enriquecendo-a com a plenitude da
vossa graça. Nela, nos destes as
primícias da igreja, esposa de Cristo,
sem ruga e sem mancha,
resplandecente de beleza”[4]. A partir
da imaculada conceição de Maria,
aquele momento da história que hoje
recordamos com alegria, começa o
tempo da Igreja, que é o nosso.

Todos nós somos chamados a imitar
a santidade da nossa mãe. No
entanto, ao considerar este convite,
pode vir à mente “a suspeita de que
uma pessoa que não peque de modo
algum, no fundo, seja tediosa; que
falte algo na sua vida: a dimensão
dramática do ser autônomo”[5].
Embora saibamos que não é verdade,
podemos ter a tentação de pensar
que, de certo modo, só nos tornemos
plenamente humanos



experimentando aquela tensão que
parece estar ausente na vida da
Virgem.

“Contudo, quando olhamos para o
mundo à nossa volta, podemos ver
que não é assim, ou seja, que o mal
envenena sempre, que não eleva o
homem, mas o rebaixa e humilha,
que não o enobrece, não o torna mais
puro nem mais rico, mas o prejudica
e faz com que se torne menor. É
sobretudo isto que devemos
aprender no dia da Imaculada: o
homem que se abandona totalmente
nas mãos de Deus não se torna um
fantoche de Deus, uma pessoa chata
e conformista; ele não perde a sua
liberdade. Somente o homem que
confia totalmente em Deus encontra
a verdadeira liberdade, a grande e
criativa vastidão da liberdade do
bem”[6]. Enfim, o homem que segue
os passos de nossa Mãe se encontra e
pode se aproximar de cada pessoa.



Este é o sonho de Deus que se
vislumbra no Evangelho de hoje,
quando Maria recebe o anúncio da
sua vocação (Lc 1,26-38). E é também
a expressão do misterioso desígnio
de Deus para cada pessoa. Como diz
São Paulo na segunda leitura da
Missa: “Em Cristo, ele nos escolheu,
antes da fundação do mundo, para
que sejamos santos e irrepreensíveis
sob o seu olhar, no amor” (Ef 1,4).

“O ANJO ENTROU onde ela estava e
disse: Alegra-te, cheia de graça, o
Senhor está contigo!” (Lc 1,28).
Conhecer os planos de Deus é motivo
de alegria. Participar deles é o
caminho para a felicidade na terra e
no céu. Podemos dizer que existem
dois aspectos essenciais desta
saudação angélica: por um lado, o
convite à alegria, porque o Filho de
Deus anunciado no Gênesis está



prestes a se encarnar; por outro lado,
constatamos a plenitude da graça de
Maria, onde nos é revelado que a
Virgem é completamente santa, que
nela se manifestaria uma plenitude
de fé, esperança e caridade.

Nós também desejamos ter essa
plenitude de fé e viver de acordo
com os planos de Deus. Desejaríamos
uma fé que permaneça para sempre
e que se manifeste de forma fecunda
também quando cheguem a dor e as
dificuldades. Sabemos que “se, por
um lado, Deus quis exaltar sua Mãe,
por outro, não há dúvida de que,
durante a sua vida terrena, Maria
não foi poupada nem à experiência
da dor, nem ao cansaço do trabalho,
nem ao claro-escuro da fé”[7].
Também queremos viver de
esperança, porque temos a certeza de
que participamos da vitória do
Redentor. Assim como os apóstolos
reacenderam sua esperança ao ver a
glória de Jesus no Tabor, nós, ao



contemplarmos a Cheia de Graça, nos
enchemos de otimismo em nossa
missão, mesmo quando
humanamente estamos passando por
um momento um pouco mais difícil.
“Que nos momentos de dificuldade,
Maria, a Mãe que Jesus ofereceu a
todos nós, possa sempre amparar os
nossos passos e dizer ao nosso
coração: “Levanta-te! Olha em frente,
olha para o horizonte”, porque Ela é
Mãe de esperança”[8].

Pedimos a Santa Maria, por fim, que
nos consiga mais caridade de seu
Filho Jesus para intensificar o nosso
amor a Deus e aos outros. Ser filhos
de uma Mãe tão boa nos fará
parecer-nos a seu Filho, que passou
pela terra fazendo o bem e
acendendo nos corações a luz
sempre nova e eficaz da graça
divina.



[1] Liturgia das Horas, solenidade da
Imaculada Conceição, Hino de
Laudes.

[2] Pio IX, Carta apostólica Ineffabilis
Deus, n. 18.

[3] São João Paulo II, Audiência Geral,
29/05/1996.

[4] Prefácio, Missa na Solenidade da
Imaculada Conceição de Maria.

[5] Bento XVI, Homilia, 8/12/2005.

[6] Ibidem

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 172.

[8] Francisco, Audiência geral,
10/05/2017.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-imaculada-conceicao-de-maria/


opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-imaculada-conceicao-de-

maria/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-imaculada-conceicao-de-maria/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-imaculada-conceicao-de-maria/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-imaculada-conceicao-de-maria/

	Meditações: Imaculada Conceição de Maria

