
opusdei.org

Meditações:
Domingo da 22ª
Semana do Tempo
Comum (Ano B)

Reflexão para meditação no
domingo da 22ª semana do
Tempo Comum. Os temas
propostos são: amar a Deus com
o coração e com as obras;
formar a sensibilidade; ter um
mundo interior rico.

Amar a Deus com o coração e
com as obras
Formar a sensibilidade
Ter um mundo interior rico

• 

• 
• 



A LEI de Moisés prescrevia uma série
de ritos que significavam a pureza
moral necessária para nos
aproximarmos de Deus. Mais tarde, a
tradição os estendeu a outras áreas
para dar um valor religioso a todas
as ações. Antes de comer, por
exemplo, os judeus costumavam
lavar as mãos várias vezes, e faziam
o mesmo com copos, jarros e
vasilhas. Dessa forma, a pureza do
exterior simbolizava e expressava a
pureza do interior. Entretanto, na
época de Cristo, em alguns lugares o
legalismo das regras rituais havia
abafado o verdadeiro significado da
adoração a Deus. Dava-se mais
importância ao gesto exterior do que
à atitude interior. E em uma ocasião,
quando alguns fariseus criticaram os
discípulos de Jesus por comer sem
lavar as mãos, o Senhor aproveitou a
oportunidade para falar sobre a
verdadeira pureza (cf. Mc 7:1-23).



“Bem profetizou Isaías a vosso
respeito, hipócritas, como está
escrito: ‘Este povo me honra com os
lábios, mas seu coração está longe de
mim. De nada adianta o culto que me
prestam, pois as doutrinas que
ensinam são preceitos humanos’. Vós
abandonais o mandamento de Deus
para seguir a tradição dos
homens” (Mc 7,6). Cristo adverte
sobre a falta de coerência de alguns
fariseus, que estão mais preocupados
em manter as aparências do que em
desenvolver um mundo afetivo que
se alegra por fazer o bem. Embora
guardem zelosamente os costumes
da época, na realidade fazem isso
para ganhar o respeito dos outros; ou
seja, lavam o exterior de seu próprio
copo, mas se esquecem de limpar o
interior, que, afinal, é o mais
importante, pois é o que contém a
bebida. Há, portanto, uma profunda
divisão na pessoa desses fariseus. Por
um lado, eles se comportam
exteriormente sem mácula, têm um



plano de vida valioso e vivem uma
vida que, teoricamente, está perto de
Deus; por outro lado, escondem o
verdadeiro motivo de suas ações,
desenvolvem sentimentos que os
afastam de Deus e alimentam desejos
que não estão de acordo com sua
identidade.

O Senhor quer que o amemos não
apenas com as obras, mas, acima de
tudo, com o coração. Somos uma
unidade. Não é possível realizar um
projeto de vida que valha a pena se o
nosso mundo interior, composto de
desejos, esperanças e sentimentos,
não estiver alinhado com ele. Por
isso, São Josemaria dizia que o
segredo da perseverança é o
amor[1].Se esse for o motivo principal
que move nossas ações,
aprenderemos a apreciar a
intimidade com Deus, o serviço aos
outros, o cumprimento dos
mandamentos... Dessa forma, até os
nossos erros serão uma



oportunidade para nos convertermos
e fortalecermos nosso
relacionamento com o Senhor. “Se
fores fiel, poderás chamar-te
vencedor. Na tua vida, mesmo que
percas alguns combates, não
conhecerás derrotas. Não existem
fracassos – convence-te –, se atuas
com intenção reta e com ânsias de
cumprir a Vontade de Deus. Então,
com êxito ou sem êxito, triunfarás
sempre, porque terás feito o trabalho
com Amor”[2].

DE ACORDO com os costumes
judaicos, havia certos alimentos que
não podiam ser consumidos por
serem impuros. No entanto, o Senhor
convidou a multidão a olhar para o
próprio coração, pois é nele que são
forjados os afetos e os desejos que
podem levar ao afastamento de Deus:
“o que torna impuro o homem não é



o que entra nele vindo de fora, mas o
que sai do seu interior. Pois é de
dentro do coração humano que saem
as más intenções, imoralidades,
roubos, assassínios, adultérios,
ambições desmedidas, maldades,
fraudes, devassidão, inveja, calúnia,
orgulho, falta de juízo. Todas estas
coisas más saem de dentro, e são elas
que tornam impuro o homem” (Mc
7,20-23).

Jesus afirma, portanto, que as más
ações, antes de serem exteriorizadas,
originaram-se no interior de cada
pessoa. Por isso, é importante prestar
atenção à sensibilidade – entendida
como um conjunto de sentimentos,
desejos e atrações – para estar perto
do Senhor. Ignorar o que alegra ou
entristece o coração dificulta o
autoconhecimento e nos impede de
orientar a valiosa energia do mundo
interior para os ideais que inspiram
a existência. Nas escolhas que
fazemos a cada dia, desenvolvemos



gradualmente nossa sensibilidade. Se
estiver de acordo com a nossa
vocação, podemos ir além da
superfície do gesto em si e aprender
a apreciar um momento de oração,
um trabalho bem feito ou um ato de
serviço. Se, por outro lado, nos
afastar de Deus e não estiver em
sintonia com a nossa identidade, a
energia do nosso mundo interior vai
na direção oposta à que queremos,
ou seja, reforça desejos e sentimentos
contrários à nossa vocação e,
portanto, também influenciará ações
futuras. Por exemplo, se contarmos
uma mentira para ficar bem na
frente de um grupo de amigos, nos
sentiremos mais compelidos a fazer
isso quando nos encontrarmos em
uma situação semelhante.

Nos momentos de oração com o
Senhor e no exame de consciência da
noite, podemos reler as coisas que
aconteceram em nossa vida diária.
Deus pode nos ajudar a descobrir



nossos sonhos, nossas tristezas e,
acima de tudo, as coisas que
procuramos para saciar nossa sede
de felicidade. Dessa forma, “vemos
que o nosso coração não é uma
estrada onde acontece de tudo sem
que nós o saibamos. Não. Ver: o que
ocorreu hoje? O que aconteceu? O
que me fez reagir? O que me
entristeceu? O que me alegrou? O
que foi desagradável e se pratiquei
algum mal aos outros. Trata-se de ver
o percurso dos sentimentos, das
atrações no meu coração durante o
dia”[3]. Dar um nome concreto às
experiências internas que acontecem
conosco nos ajudará a nos
conhecermos melhor. Esse é o
primeiro passo para libertar o
coração de tudo o que nos afasta de
Deus.



O FATO de que as más ações têm
origem no interior do homem não
significa que as realidades externas
não sejam importantes. De fato, elas
podem ter uma influência
significativa. Por exemplo, se nossa
vida diária é repleta de imagens e
sons estimulantes, e a mera presença
do silêncio nos deixa
desconfortáveis, é provável que
tenhamos dificuldade para perceber
a voz de Deus na oração, pois ela é
como “o sussurro de uma brisa
suave” (1 Reis 19,12). Satisfazer
constantemente as exigências dos
sentidos faz com que o mundo
exterior assuma o controle da nossa
interioridade. Isso não significa que
ele necessariamente nos proponha
coisas ruins, mas nos impede de ter o
costume de distinguir entre as coisas
que nos aproximam de Deus e as que
não, pois facilmente deixamos de
ver, por trás de uma aparência de
bondade, a desordem que o pecado
introduziu no mundo. “Deste modo,



hipnotiza-nos com a atratividade que
tais coisas suscitam em nós, coisas
bonitas, mas ilusórias, que não
podem cumprir o que prometem, e
assim no final deixam-nos uma
sensação de vazio e de tristeza.
Aquela sensação de vazio e tristeza é
um sinal de que empreendemos uma
estrada que não era correta, que nos
desorientou”[4].

São Josemaria nos convidava a ter
um olhar exterior relacionado com o
mundo interior. “Para que hás de
olhar, se ‘o teu mundo’, o levas
dentro de ti?”[5] Uma interioridade
rica, que aprecia tudo o que tem a
ver com sua vocação, ajuda a dar a
devida importância às coisas
externas. Ouvir uma música, assistir
a um vídeo ou ouvir uma notícia
pode esperar se eu souber que adiar
essa satisfação me ajudará a
trabalhar ou rezar melhor mais
tarde. E qualquer coisa que puder
prejudicar a alma não será percebida



apenas como ruim, mas também
como feia, desagradável ou fora de
sintonia. É claro que pode atrair de
alguma forma, mas será fácil rejeitar
essa atração se ela realmente não nos
agradar, porque ela quebra a
harmonia e a beleza do clima
interior. Nenhuma criatura humana
tinha um mundo interior tão rico
quanto a Virgem Maria. Ela poderá
nos ajudar a compreender em nosso
coração as coisas que nos acontecem
e a desenvolver uma sensibilidade
que aproveita a vida junto com seu
Filho.

[1] Cf. São Josemaria, Caminho, n. 999.

[2] São Josemaria, Forja, n. 199.

[3] Francisco, Audiência, 5 de outubro
de 2022.

[4] Ibid.



[5] São Josemaria, Caminho, n. 184.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-domingo-da-22a-semana-
do-tempo-comum-ano-b/ (22/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-domingo-da-22a-semana-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-domingo-da-22a-semana-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-domingo-da-22a-semana-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-domingo-da-22a-semana-do-tempo-comum-ano-b/

	Meditações: Domingo da 22ª Semana do Tempo Comum (Ano B)

