
opusdei.org

Meditações: 8º
Domingo do Tempo
Comum (Ano C)

Reflexão para meditar no 8º
domingo do Tempo Comum. Os
temas propostos são: A
importância da formação para
o apostolado; Olhar primeiro
para as próprias deficiências;
Purificar o nosso coração para
dar bons frutos.

A importância da formação
para o apostolado.
Olhar primeiro para as próprias
deficiências.
Purificar o nosso coração para
dar bons frutos.

• 

• 

• 



“PODE UM CEGO guiar outro cego? –
Jesus pergunta de modo retórico em
sua pregação. Não cairão os dois
num buraco?” (Lc 6,39). Se
lembrarmos que o Senhor também
tinha dito que o olho é a lâmpada da
alma (cf. Mt 6,22), este ensinamento
recebe uma relevância importante
para a nossa tarefa apostólica.

Para um cego, não adianta receber
orientação de outro cego, mesmo que
ele tenha uma intenção generosa; os
olhos fechados precisam ter perto de
si olhos sábios que possam ver o
caminho claramente. E o
conhecimento necessário para guiar
os outros não surge dentro de nós de
forma espontânea: o Espírito Santo,
ao nos ajudar, também conta com a
nossa própria preparação para
realizar a missão. Para adquirir um
olhar de fé que nos permita “guiar”
os outros com sabedoria, precisamos



de uma formação adequada. Assim o
expressava o profeta Isaías: discite
benefacere (Is 1,17), aprendam a
fazer o bem; “é inútil que uma
doutrina seja maravilhosa e
salvadora, se não há homens
capacitados para levá-la à prática”[1].

Não é possível improvisar na
formação pessoal, ela requer tempo e
dedicação. Precisamos manter
sempre vivo o desejo de conhecer
melhor a nossa fé. Esta atitude
aberta e jovem só pode ser mantida
ao longo do tempo com humildade de
coração. Nunca somos
completamente “mestres”, porque
continuamos sempre sendo
“discípulos”. Um bom mestre é
aquele que nunca para de aprender;
o melhor guia é aquele que se deixa
guiar. Muitos daqueles “guias
cegos” (Mt 23,16), portanto, são as
pessoas que, inconscientes dos seus
próprios limites, pensam que
ninguém pode ensinar-lhes nada de



novo. No final de sua vida, São
Josemaria o explicava dizendo: “Nós
nunca dizemos basta. A nossa
formação não termina nunca: tudo o
que recebestes até agora é
fundamento para o que virá
depois”[2]. Acima de tudo, nunca
podemos considerar como terminada
a ação progressiva do Espírito Santo
em nossa alma, que procura
identificá-la com o modo de ser de
Jesus Cristo.

EM UMA SEGUNDA PARÁBOLA, o
Senhor usa de novo a metáfora do
olho. Desta vez, o olho está irritado
por um corpo estranho que torna a
visão desconfortável. “Por que vês tu
o cisco no olho do teu irmão, e não
percebes a trave que há no teu
próprio olho?” (Lc 6,41-42). Jesus
destaca a necessidade de purificação
pessoal para ver claramente, em



primeiro lugar, o nosso próprio
coração, e depois poder ver os
outros. Não é difícil cair no perigo de
justificar a própria imperfeição – a
trave – enquanto se condena o
defeito, talvez insignificante, do
outro – o cisco.

São Basílio diz-nos que “parece, com
efeito, que o conhecimento de si é de
fato a coisa mais difícil de todas, pois
não é só o olho que, vendo o lado de
fora, não usa a vista para ver a si
mesmo: também o nosso próprio
intelecto é rápido em presumir o
pecado alheio, lento para perceber os
próprios defeitos”[3]. Cristo indica a
ordem apropriada para ter uma
visão verdadeira das coisas: “Tira
primeiro a trave do teu olho, e então
poderás enxergar bem para tirar o
cisco do olho do teu irmão” (Lc 6,43).

Como podemos evitar escorregar por
uma ladeira de juízos sobre os
defeitos dos outros? Santo Agostinho



oferece uma solução simples:
“Perguntemo-nos se aquele vício
apontado não é de tal natureza que
nunca o tivemos, ou se é dos que já
nos libertamos. Também se nunca o
cometemos, pensemos que somos
humanos e podemos vir a cometê-
lo”[4]. O Senhor sugere que, antes de
julgarmos os outros, olhemos para o
nosso interior, reconhecendo as
nossas fragilidades, e deixando nas
mãos de Deus a delicada tarefa de
julgar. “O primeiro passo, então, é
pedir ao Senhor a graça da
conversão (...) Quantas coisas
podemos dizer de nós mesmos?
Vamos evitar os comentários sobre
os outros e fazer comentários sobre
nós mesmos. Esse é o primeiro passo
no caminho para a
magnanimidade”[5].



UMA TERCEIRA parábola breve que
encontramos no Evangelho diz
assim: “Não existe árvore boa que dê
frutos ruins, nem árvore ruim que dê
frutos bons. Toda árvore é
reconhecida pelos seus frutos. Não se
colhem figos de espinheiros, nem
uvas de plantas espinhosas” (Lc
6,43-44). No contexto do seu
ensinamento sobre a pureza de
intenção, o Senhor insiste em que a
raiz de todos os nossos atos está no
coração. Da mesma forma que o
fruto revela a árvore de onde vem,
assim também as obras revelam as
profundezas da alma. “O homem
bom tira coisas boas do bom tesouro
do seu coração. Mas o homem mau
tira coisas más do seu mau
tesouro” (Lc 6,45). Mais do que as
manifestações externas, as
disposições internas é que são
realmente decisivas. O valor de
nossas ações é determinado no
coração que, como o Catecismo da



Igreja define, “é o lugar da decisão” e
“da verdade”[6].

“Os defeitos de um homem aparecem
no seu falar (…) a palavra mostra o
coração do homem” (Eclo 27,4-6), diz
a Sagrada Escritura. E Jesus
acrescenta: “a boca fala do que o
coração está cheio” (Lc 6,45). Isto é
algo que corresponde à nossa
experiência. Basta prestar atenção às
nossas conversas para perceber o
que está em nosso coração, o que nos
preocupa ou nos alegra. Por isso, ao
refletir sobre as nossas conversas,
podemos descobrir egoísmos,
ressentimentos ou invejas que não
aliviam os nossos corações. Santa
Maria guardava dentro de si as
palavras e os gestos do seu filho;
portanto, dos seus lábios surgiam
apenas conversas de consolo para
aqueles que a rodeavam. Ela pode
nos ajudar, seguindo os
ensinamentos de Jesus, a formar-nos
melhor e não julgar os outros,



alegrando-nos com os dons que Deus
lhes deu.

[1] São Josemaria, Cartas11, n. 19.

[2] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 18/06/1972.

[3] São Basílio, em Catena aurea,
comentário a Lc. 6, 39-42.

[4] Santo Agostinho, Explicação do
Sermão da Montanha, 19.

[5] Francisco, Homilía, 13/09/2013.

[6] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2563.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-8o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-8o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/


meditacoes-8o-domingo-do-tempo-
comum-ano-c/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-8o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-8o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/

	Meditações: 8º Domingo do Tempo Comum (Ano C)

