
opusdei.org

Meditações: 7º
domingo de São José

Sétima reflexão para meditar
durante os sete domingos de
São José. Temas propostos:
Jesus trabalhou junto de José;
Redescobrir o valor do
trabalho; Trabalho e oração,
oração e trabalho.

Jesus trabalhou junto de José

Redescobrir o valor do trabalho

Trabalho e oração, oração e trabalho



O EVANGELHISTA São Lucas resume
a infância de Jesus dizendo que “O
menino crescia e tornava-se forte,
cheio de sabedoria; e a graça de Deus
estava com ele” (Lc 2,40). Um pouco
mais tarde, sintetiza os anos de
adolescência do Senhor destacando
que “Jesus crescia em sabedoria, em
estatura e em graça, diante de Deus e
dos homens” (Lc 2,52). É
surpreendente que um Deus
omnipotente quisesse experimentar
o processo normal de crescimento
humano. O Deus-homem viveu uma
vida muito parecida com a dos
outros habitantes de Nazaré.
Aprendeu a lei e o ofício dos lábios e
mãos de São José, talvez o imitando.
Também aprendeu a ler e a escrever,
a tratar as pessoas, a descansar... Os
dias de Jesus – tal como os dos seus
vizinhos ou os nossos – devem ter
girado em grande medida em torno
das relações familiares, de amizade e
trabalho. Talvez a oficina do seu pai



tenha sido o local onde o Messias
passou a maior parte da sua vida.

“Assim viveu Jesus durante seis
lustros: era fabri filius, o filho do
carpinteiro. Virão depois os três anos
de vida pública, com o clamor das
multidões. E as pessoas
surpreendem-se: Quem é este? Onde
aprendeu tantas coisas? Pois a sua
vida tinha sido a vida comum do
povo da sua terra”[1], muito
semelhante à de São José. Esta
realidade mostra-nos como o
trabalho faz parte do plano de Deus
para o homem. No Livro do Gênesis,
o ser humano é apresentado como o
guardião do criado, capaz de
transformar e embelezar o mundo,
continuando o que o Criador o faz. O
trabalho é, portanto, uma realidade
humana com a qual podemos
contribuir para criar um ambiente,
uma cidade, uma nação onde
homens e mulheres possam ter um
diálogo íntimo com Deus.



“PARA A GRANDE maioria dos
homens, ser santo significa santificar
o seu trabalho, santificar-se no
trabalho e santificar os outros com o
trabalho” [2]. Com estas palavras, o
fundador do Opus Dei resumia uma
parte da mensagem que Deus tinha
pedido que recordasse aos cristãos.
“Santificar o trabalho” é a expressão
que chama mais a atenção. Por um
lado, significa fazê-lo bem, com
amor, prestando atenção aos
detalhes, como qualquer pessoa
honesta. Por outro lado, fazê-lo
sabendo que na materialidade deste
trabalho podemos compartilhar o
modo de Deus amar a sua criação, ou
seja, as pessoas e a realidade tangível
em que elas vivem. Esta maneira se
expressa na proximidade, ternura,
em inspirar sempre nova vida nas
criaturas. Participar nesta missão
leva-nos, de certa forma, a ser
contemplativos no meio do mundo.



“Todas as obras dos homens se fazem
como num altar, dizia São Josemaria,
e cada um de vós, nessa união de
almas contemplativas que é a vossa
jornada, diz de algum modo a sua
Missa, que dura vinte e quatro
horas”[3].

Uma consequência lógica deste
encontro divino será fazê-lo sempre
para servir os outros como filhos de
Deus e fazer do nosso mundo um
mundo melhor. “O trabalho é um
elemento fundamental para a
dignidade da pessoa. Para usar uma
imagem, o trabalho ‘unge-nos’ de
dignidade, enche-nos de dignidade;
torna-nos semelhantes a Deus, que
trabalhou e trabalha, agindo sempre
(cf. Jo 5, 17)”[4]. Contudo, também
aqui o pecado deixou a sua marca,
por exemplo, quando o nosso
trabalho se torna um fim, apenas
para alcançar o reconhecimento
social ou econômico. “É
indispensável que o homem não se



deixe escravizar pelo trabalho, que
não o idolatre, com a pretensão de
encontrar nele o sentido último e
definitivo da vida”[5]. São João Paulo
II também nos advertia contra uma
visão do trabalho que só o considera
“como mercadoria, uma fria lógica
de ganho para poder adquirir bem-
estar, consumir e assim continuar
produzindo”[6]. Olhar para São José,
o mestre de Jesus no trabalho, pode
ajudar-nos a redescobrir sempre o
verdadeiro valor das nossas tarefas
diárias; a não as transformar em um
fim terreno, mas descobrir ali aquele
quid divinum, o algo divino que nos
une a Deus e nos coloca diante dos
outros como intermediários dos bens
e do cuidado de Deus – também
material – para cada pessoa.

SÃO JOSEMARIA recorda numa
homilia: “costumo dizer com



frequência, nestes momentos de
conversa com Jesus, que nos vê e nos
escuta do Sacrário, não podemos cair
numa oração impessoal. E explico
que, para meditarmos de modo que
se instaure imediatamente um
diálogo com o Senhor – não é preciso
nenhum ruído de palavras –, temos
que sair do anonimato, colocar-nos
na presença divina tal como somos
(...). Pois bem: agora acrescento que
também o teu trabalho deve ser
oração pessoal, tem de converter-se
num grande colóquio com o nosso
Pai do Céu. Se buscas a santificação
em e através da tua atividade
profissional, terás necessariamente
de esforçar-te para que se converta
numa oração sem anonimato”[7].

Transformar cada hora do nosso
trabalho em uma hora de oração não
é necessariamente questão de
acrescentar orações vocais ou
lembretes piedosos durante a nossa
atuação profissional. Rezar com o



nosso trabalho é – além de o
alimentar com uma vida interior
cultivada em outros momentos – ter
consciência de que, em certo sentido,
somos as mãos e ouvidos do Senhor
que, através de uma determinada
tarefa material ou intelectual,
ouvimos, acolhemos, cuidamos das
pessoas e da criação que nos foi
confiada.

Numa ocasião, perguntaram a São
Josemaria: “Sou cirurgião e tenho
dez filhos. Há quinze anos que o
espírito da Obra é meu guia e minha
força. Mas há dias em que a vida
profissional nos tira todo o tempo.
Que fazer para continuar a
santificar-se e para cuidar da casa?”
Ao que o fundador do Opus Dei
respondeu: “Mas, quando você
atende os doentes, o que você faz,
senão um trabalho quase sacerdotal?
Você é quase um sacerdote, e tem
alma de sacerdote. Cura as feridas do
corpo e, ao mesmo tempo, as da



alma. Apenas com o seu olhar, com o
seu modo de tratar os doentes, com
uma palavra, com um sorriso
afetuoso. Da manhã à noite e da
noite à manhã, você está com
Deus”[8]. Por isso, com a festa do
patriarca tão próxima, podemos
recorrer a ele para podermos
colaborar com o Senhor da melhor
maneira através do nosso trabalho.
“Dirijamos-lhe a nossa oração: (...) Ó
Bem-aventurado José, mostrai-vos pai
também para nós e guiai-nos no
caminho da vida. Alcançai-nos graça,
misericórdia e coragem”[9].

[1] É Cristo que passa, 14.

[2] Entrevistas, 55

[3] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 19 de março de 1968.



[4] Francisco, Audiência Geral, 1 de
maio de 2013.

[5] Bento XVI, Homilia, 19 de Março
de 2006.

[6] São João Paulo II, Audiência
Geral, 1 de Maio de 1984.

[7] São Josemaria, Amigos de Deus, nº
54.

[8] São Josemaria, Notas tomadas
numa reunião de família em
Valência, 17 de Novembro de 1972. É
possível ver um trecho deste diálogo
no vídeo.

[9] Francisco, carta apostólica Patris
corde, Epílogo.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/

https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-do-papa-bento-xvi-no-dia-de-sao-jose-2006/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-do-papa-bento-xvi-no-dia-de-sao-jose-2006/
https://opusdei.org/pt-br/video/nao-me-sobra-tempo/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/


meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/
(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-7o-domingo-de-sao-jose/

	Meditações: 7º domingo de São José

