
opusdei.org

Meditações: 5º
domingo do Tempo
Comum (Ano A)

Reflexão para meditar no 5º
domingo do Tempo Comum
(Ano A). Os temas propostos
são: cuidar dos mais
necessitados; Deus ilumina a
nossa vida para entregá-la; sair
ao encontro do mundo.

Cuidar dos mais necessitados
Deus ilumina a nossa vida para
entregá-la
Sair ao encontro do mundo

• 
• 

• 



EXISTEM MUITAS personagens nas
Escrituras que exortam as pessoas a
cuidar dos mais fracos. “Reparte o
pão com o faminto, acolhe em casa os
pobres e peregrinos. Quando
encontrares um nu, cobre-o” (Is 58,
7); compartilhar comida, dar uma
casa, fornecer roupa. Deus, através
do profeta, propõe estes três gestos
que levam a cobrir as necessidades
mais básicas do homem: recuperar
as forças com o alimento, sentir-se
amado num lugar e viver com a
dignidade dos filhos.

As Escrituras dizem-nos
repetidamente que Deus conta com a
nossa criatividade para ajudar as
pessoas que têm alguma dificuldade
para satisfazer essas necessidades
por conta própria. De fato, quando
Jesus viu uma multidão faminta, não
deu aos Seus discípulos um plano
detalhado para resolver o problema,
mas disse: “Dai-lhes vós mesmos de
comer” (Lc 9, 13). Estas foram as



únicas instruções. Queria que os
apóstolos pensassem como fazê-lo,
que investissem os seus talentos e se
esforçassem para encontrar recursos
naquela situação. E embora o fruto
do trabalho fosse insuficiente – “Só
temos cinco pães e dois peixes” (Lc 9,
13) – no final, todos ficaram saciados.

Jesus continua realizando milagres
semelhantes quando oferecemos a
nossa ajuda a alguém necessitado.
Provavelmente nem sempre
multiplicará o número de pães, mas
fará um prodígio maior: iluminará a
vida daquela pessoa. Ou seja, não só
saciará a fome material, mas
também a fome espiritual, as
necessidades mais profundas: sentir-
se amado, acompanhado, ouvido. “Se
acolheres de coração aberto o
indigente e prestares todo o socorro
ao necessitado, nascerá nas trevas a
tua luz e tua vida obscura será como
o meio-dia” (Is 58, 10). Com os
recursos materiais que pudermos



obter, refletiremos a luz de Deus.
Através do pão e da roupa, a outra
pessoa perceberá que existe alguém
para quem é importante e que ouve a
sua súplica: “Então invocarás o
Senhor e ele te atenderá, pedirás
socorro, e ele dirá: Eis-me aqui” (Is
58, 9).

O SALMISTA define assim a pessoa
que vive atenta às necessidades dos
que o rodeiam: “Seu coração está
tranquilo e nada teme. Ele reparte
com os pobres os seus bens,
permanece para sempre o bem que
fez e crescerão a sua glória e seu
poder” (Sl 111, 8-10). E acrescenta
que não terá nada que o possa
assustar, porque “confiando em
Deus, seu coração está seguro”. Este
estilo de vida alimenta-se da
convicção de que é Deus que age, que



desperta a própria vida para doá-la
aos outros.

E esta atitude é compatível com a
experiência da própria fraqueza.
Com efeito, São Paulo, que trabalhou
incansavelmente pelos cristãos do
seu tempo, conta que, ao chegar a
Corinto, se apresentou “com
fraqueza e receio, e muito tremor”. E
esclarece que a sua pregação não se
baseava nas suas próprias
qualidades persuasivas, “mas eram
uma demonstração do poder do
Espírito, para que a vossa fé se
baseasse no poder de Deus e não na
sabedoria dos homens” (1Co 2, 1-4). O
próprio estado físico e mental de São
Paulo deve ter ajudado os coríntios a
entender que o que estavam ouvindo
vinha de Deus.

No sermão da montanha Jesus diz:
“Não pode ficar escondida uma
cidade construída sobre um monte.
Ninguém acende uma lâmpada, e a



coloca debaixo de uma vasilha, mas
sim, num candeeiro, onde brilha
para todos que estão na casa” (Mt 5,
14-15). Deus ilumina a nossa vida,
também as nossas sombras,
precisamente para fazer chegar a
todos a Sua luz. Quando, como São
Paulo, experimentamos as
dificuldades desta tarefa, teremos
consolo em saber que “Uma centelha
de luz, um pequeno ponto de luz,
basta para iluminar uma
multidão”[1].

SÃO JOSEMARIA recordava,
repetidas vezes, que “A nossa
condição de filhos de Deus há de
levar-nos – insisto – a ter espírito
contemplativo no meio de todas as
atividades humanas – luz, sal e
fermento, pela oração, pela
mortificação, pela cultura religiosa e
profissional –, tornando realidade



este programa: quanto mais dentro
do mundo estivermos, tanto mais
temos que ser de Deus”[2]. O mundo
não é obstáculo para encontrar o
Senhor, muito pelo contrário. É o
lugar onde os cristãos, unidos a Deus
com a sua presença e as suas obras,
contribuem para que seja conhecido
por todos os homens. Como o sal, eles
dão um novo sabor às realidades
terrenas. Como a luz, eles espalham
no meio da escuridão “o amor de
Deus, autêntica sabedoria que
confere significado à existência e ao
agir dos homens”[3].

“Vós sois o sal da terra. Ora, se o sal
se tornar insosso, com que
salgaremos? (…) Vós sois a luz do
mundo. Não pode ficar escondida
uma cidade construída sobre um
monte” (Mt 5, 13-14). Estas palavras
mostram que os discípulos não
podem ficar de braços cruzados, não
podem ser sal ou luz sem estar em
contato com o mundo. “Por



conseguinte, temos uma tarefa e uma
responsabilidade pelo dom recebido:
a luz da fé, que está em nós por meio
de Cristo e da ação do Espírito Santo,
não a devemos reter como se fosse
nossa propriedade”[4]. Deus bate
delicadamente, sem cessar, às portas
do nosso coração, para enchê-lo com
a Sua luz e a Sua força, e para
expandir essa caridade nos que nos
rodeiam, como cada pessoa a
necessita.

Quando Jesus começa a Sua vida
pública, Maria parece ocupar um
plano discreto. Isso, no entanto, não
significa que estivesse ausente. Não
fazia grandes discursos nem
intervenções excepcionais, mas o seu
coração materno estava atento ao
Filho e aos apóstolos. E quando
chegou a hora da Paixão, a sua
presença ao pé da cruz foi uma das
maiores consolações que Jesus
recebeu. Podemos pedir a Deus que,
como a nossa Mãe, saibamos também



dar conforto – sabor e luz – à vida
das pessoas que estão perto de nós.

[1] São Josemaria, Crescer para dentro,
n. 261.

[2] São Josemaria, Forja, n. 740.

[3] Bento XVI, Ângelus, 06/02/2011.

[4] Francisco, Ângelus, 05/02/2017.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-5o-domingo-do-tempo-

comum-ano-a/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-5o-domingo-do-tempo-comum-ano-a/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-5o-domingo-do-tempo-comum-ano-a/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-5o-domingo-do-tempo-comum-ano-a/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-5o-domingo-do-tempo-comum-ano-a/

	Meditações: 5º domingo do Tempo Comum (Ano A)

