
opusdei.org

Meditações: 3º
domingo da
Quaresma (Ano A)

Reflexão para meditar no 3º
domingo da Quaresma (Ano A).
Os temas propostos são:
atravessar os momentos de
provação junto de Deus; a sede
de Jesus; o entusiasmo da
samaritana.

Atravessar os momentos de
provação junto de Deus
A sede de Jesus
O entusiasmo da Samaritana

• 

• 
• 



PASSADA JÁ a emoção de ter sido
libertado da escravidão, o povo de
Israel, torturado pela sede, começa a
murmurar contra Moisés: “Por que
nos fizeste sair do Egito?

Foi para nos fazer morrer de sede, a
nós, nossos filhos e nosso gado?” (Ex
17, 3). Apesar de terem sido
testemunhas das maravilhas de Deus,
a sua presença torna-se menos
evidente e, com o passar do tempo,
são assaltados por dúvidas: “O
Senhor está no meio de nós, ou
não?” (Ex 17, 17). Buscam provas
sensíveis que os confirmem no seu
caminho, precisam fortalecer a sua
fé. O Senhor diz então a Moisés que
bata num rochedo, de onde “sairá
água para o povo beber” (Ex 17, 6).

Na vida de cada pessoa há momentos
difíceis. Gostaríamos que tudo
corresse sem imprevistos que
alterem os nossos planos, mas a
realidade não é assim. Tal como o



povo de Israel, podemos passar por
situações em que nos sentimos como
se Deus tivesse Se afastado de nós.
Somos, então, vencidos por
obstáculos externos ou invadidos por
uma tristeza interior. Mas pode
encher-nos de consolo saber que
nenhuma prova é maior que a força
do Senhor. Por mais forte que seja a
nossa sede de paz, de tranquilidade
ou de segurança, Deus não deixará
de velar por cada um dos seus filhos.
“Às vezes, quando tudo nos sai ao
contrário do que imaginávamos,
vem-nos espontaneamente aos
lábios: Senhor, tudo me vai para o
fundo, tudo, tudo!... Chegou a hora
de retificar: Eu, contigo, avançarei
seguro, porque Tu és a própria
fortaleza: quia tu es, Deus, fortitudo
mea”[1].

Embora não seja fácil perceber como
atua a providência, e menos ainda no
meio da tribulação, Deus está sempre
a trabalhar no nosso interior. “A



desolação provoca uma ‘trepidação
da alma’: quando alguém está triste é
como se a alma tremesse; mantém-
nos alerta, favorece a vigilância e a
humildade, protegendo-nos contra os
ventos do capricho. Estas são
condições indispensáveis para o
progresso na vida e, portanto,
também na vida espiritual”[2]. Por
trás de cada provação há algo que o
Senhor quer nos dizer, assim como a
sede permitiu aos israelitas crescer
na confiança em Deus.

TAL COMO o povo de Israel, Jesus
também experimentou a sede.
Depois de partir para a Galileia, tem
de passar pela Samaria. Enquanto os
discípulos procuram alimentos, o
Senhor, “cansado da viagem” (Jo 4,
6), senta-Se à beira de um poço. Uma
samaritana veio tirar água e Ele
disse-lhe: "Dá-me de beber" (Jo 4, 7).



Começa então uma conversa que
muda a vida da mulher.

Jesus estava cansado e sedento. No
entanto, é interessante notar que em
nenhum momento o relato afirma
que tenha bebido água. Quando os
seus discípulos chegam com a
comida, diz-lhes: “Eu tenho um
alimento para comer que vós não
conheceis (...). O meu alimento é
fazer a vontade daquele que me
enviou e realizar a sua obra” (Jo 4,
32. 34). Diante de uma pessoa
necessitada, Deus não pode conter a
sua sede, que é maior que a sede
física. Jesus só podia satisfazer a sua
fadiga e a sua fome anunciando o seu
Evangelho àqueles que encontrava e
procurava ao longo do caminho.
Aliás, por esse motivo é que Ele veio
à terra. “Aquela sede de Jesus não era
tanto sede de água, como de
encontrar uma alma endurecida.
Jesus precisava encontrar a
Samaritana para que abrisse o



coração: pede-lhe de beber para
evidenciar a sede que havia nela
própria”[3].

Com frequência pode acontecer-nos
o mesmo que aconteceu a Jesus. Após
um dia de trabalho exigente, estamos
cansados e desejamos um merecido
descanso. Mas no regresso a casa
encontramo-nos com pessoas que
também precisam de nós: um
cônjuge ou um filho que merece toda
a nossa atenção e cuidado, um irmão
que precisa da nossa ajuda, um
amigo que nos procura para
conversar... Nesses momentos talvez
nos invada o legítimo desejo de
proteger boa parte do nosso espaço e
tempo pessoal. Contudo, a água que
nos sacia verdadeiramente é o amor
e o serviço às pessoas que nos
rodeiam. Jesus dá-nos assim a
verdadeira alegria, aquela que é
fruto da partilha da nossa vida com
os outros[4].



NAQUELE diálogo junto ao poço, a
Samaritana reconheceu em Jesus o
Messias. Por isso, assim que o soube,
“deixou o seu cântaro e foi à cidade,
dizendo ao povo: ‘Vinde ver um
homem que me disse tudo o que eu
fiz. Será que ele não é o Cristo?’” (Jo
4, 28-29). Em seguida, o Evangelho
diz-nos que “Muitos samaritanos
daquela cidade abraçaram a fé em
Jesus, por causa da palavra da
mulher” (Jo 4, 39).

Em nenhum momento lemos que
Jesus exortou a Samaritana a
anunciar a sua presença; não lhe deu
nenhum encargo explícito nem
nenhuma missão especial, como faria
com outras pessoas, começando
pelos Apóstolos. Proclamar o que ela
tinha vivido foi simplesmente algo
que brotou do coração daquela
mulher. Tinha necessidade de
comunicar à sua gente a maravilha



que acabara de presenciar, a paz
resultante do fato de saber que Deus
a conhecia como ninguém neste
mundo e, por isso mesmo, lhe
estendia a mão: “Ele me disse tudo o
que eu fiz” (Jo 4, 39). O panorama
que Jesus lhe tinha aberto levou-a a
sair ao encontro dos seus conhecidos.
“O ideal do amor a Deus e aos outros
nos leva a cultivar a amizade com
muitas pessoas: não fazemos
apostolado, somos apóstolos! Assim
caminha a 'Igreja em saída' da qual o
Papa fala com frequência
lembrando-nos a importância da
ternura, da magnanimidade, do
contato pessoal"[5].

De qualquer modo, não foi a mulher
que mudou os outros samaritanos. O
que ela fez foi levá-los a Jesus. E eles,
quando conheceram o Mestre da
Galileia, pediram-Lhe que ficasse
mais tempo. “muitos outros creram
por causa da sua palavra. E disseram
à mulher: Já não cremos por causa



das tuas palavras, pois nós mesmos
ouvimos e sabemos, que este é
verdadeiramente o salvador do
mundo” (Jo 4, 41-42). Esta é a missão
do apóstolo: pôr as pessoas diante de
Jesus e passar para um discreto
segundo plano. Isto é o que faz
também a nossa Mãe: “A Jesus
sempre se vai e se “volta” por
Maria”[6].

[1] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
213.

[2] Francisco, Audiência, 16/11/2022.

[3] Francisco, Ângelus, 23/03/2014.

[4] cf. São Josemaria, Forja, n. 591.

[5] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
14/02/2017, n. 9.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 495.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-3o-domingo-da-quaresma-

ano-a/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-3o-domingo-da-quaresma-ano-a/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-3o-domingo-da-quaresma-ano-a/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-3o-domingo-da-quaresma-ano-a/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-3o-domingo-da-quaresma-ano-a/

	Meditações: 3º domingo da Quaresma (Ano A)

