
opusdei.org

Meditações: 30º
domingo do Tempo
Comum (Ano C)

Reflexão para meditar no 30º
domingo do Tempo Comum
(Ano C). Os temas propostos
são: a humildade, morada da
caridade; conhecer a nossa
fraqueza; a serviço de Deus.

A humildade, morada da
caridade
Conhecer a nossa fraqueza
Ao serviço de Deus

• 

• 
• 



NO EVANGELHO da Missa de hoje,
lemos uma parábola de Jesus que
contrapõe duas possíveis atitudes
diante de Deus. “Dois homens
subiram ao Templo para rezar: um
era fariseu, o outro cobrador de
impostos. O fariseu, de pé, rezava
assim em seu íntimo: Ó Deus, eu te
agradeço porque não sou como os
outros homens, ladrões, desonestos,
adúlteros, nem como este cobrador
de impostos” (Lc 18, 10-11). Esta
personagem é uma caricatura do
homem religioso que cumpre os seus
deveres para com Deus, no seu caso
duma forma brilhante – pelo menos
assim julga ele –, e que pensa,
portanto que a perfeição consiste em
cumprir os preceitos e nada mais. Ele
não se sente pecador nem em dívida
com o Senhor e isso faz com que seja
incapaz de experimentar a
misericórdia divina e de ser
misericordioso com os outros, a
quem julga a partir do pedestal da
sua pretensa superioridade moral.



“O cobrador de impostos, porém,
ficou à distância, e nem se atrevia a
levantar os olhos para o céu; mas
batia no peito, dizendo: Meu Deus,
tem piedade de mim que sou
pecador!” (Lc 18, 13). Os cobradores
de impostos ocupavam um dos
últimos postos na escala de apreço
social daquela época. Eram
desprezados por fariseus como o da
parábola e por uma parte
considerável da população. Portanto,
isso ressalta mais a força da
conclusão de Jesus: “Eu vos digo: este
último voltou para casa justificado, o
outro não. Pois quem se eleva será
humilhado, e quem se humilha será
elevado” (Lc 18, 14).

A humildade faz parte essencial da
vida cristã. Como ensinava Santo
Agostinho, esta virtude “é a morada
da caridade”[1]. E acrescentava o
santo de Hipona: “Se me perguntais o
que é mais essencial na religião e na
disciplina de Jesus Cristo responderei



que o primeiro é a humildade, o
segundo a humildade, e o terceiro a
humildade”[2]. Sem esta virtude, os
frutos espirituais ou apostólicos da
nossa vida cristã são só aparentes.
Um clássico da literatura como
Cervantes entendeu-o bem: “A
humildade é a base e fundamento de
todas as virtudes e sem ela não há
nenhuma que o seja”, escreve numa
das suas Novelas exemplares. E
prossegue descrevendo os seus
efeitos: “Ela supera inconvenientes,
vence dificuldades, e é um meio que
sempre nos conduz a fins gloriosos;
dos inimigos faz amigos, suaviza a
cólera dos irados e rompe a
arrogância dos soberbos; é a mãe da
modéstia e irmã da temperança;
enfim, com ela os vícios não podem
fechar o jogo com proveito, porque
em sua brandura e mansidão as
flechas do pecado”[3].



SÃO PAULO, quando percebe que
provavelmente o fim de sua vida está
se aproximando, escreve o seguinte a
Timóteo: “Combati o bom combate,
completei a corrida, guardei a
fé” (2Tm 4, 7). Nestas palavras não há
nada da jactância do fariseu da
parábola, pois, desde o momento da
sua conversão, São Paulo se
considerou um pecador e entendeu a
centralidade da graça e da caridade
na vida cristã. Por isso, agora que
está para concluir o seu caminhar
terreno, reconhece com gratidão o
protagonismo de Deus: “Mas o
Senhor esteve a meu lado e me deu
forças, ele fez com que a mensagem
fosse anunciada por mim
integralmente, e ouvida por todas as
nações (...). O Senhor me libertará de
todo mal e me salvará para o seu
Reino celeste. A ele a glória, pelos
séculos dos séculos!” (2Tm, 17-18).

A virtude da humildade cria espaço
para que o Senhor possa agir em nós,



tal como fez com São Paulo. Somente
se nos considerarmos, como somos,
pecadores, podemos experimentar
profundamente a misericórdia de
Deus e enchermo-nos de esperança.
Assim o exprimia São Josemaria:
“Pensas que os teus pecados são
muitos, que o Senhor não poderá
ouvir-te? Não é assim, porque tem
entranhas de misericórdia. Se,
apesar desta maravilhosa verdade,
dás conta da a tua miséria, mostra-te
como o publicano: Senhor, aqui
estou, tal como Tu vês!”[4].

Não conseguimos nada sem a graça
de Deus. Mas, com a sua ajuda,
somos capazes de alcançar a
santidade, se confiarmos no seu
amor por nós. É a confiança, não a
perfeição conseguida pelas nossas
obras, que poderá levar-nos ao céu:
“Não te preocupe conhecer-te como
és: assim, de barro. Não te preocupe.
Porque tu e eu somos filhos de Deus
(…), escolhidos por chamada divina



desde toda a eternidade: “Foi assim
que Ele nos escolheu em Cristo antes
da fundação do mundo, para sermos
santos e irrepreensíveis na sua
presença, no amor” (Ef 1, 4). Nós, que
somos especialmente de Deus,
instrumentos seus apesar da nossa
pobre miséria, seremos eficazes se
não perdermos a humildade, se não
perdermos o conhecimento da nossa
fraqueza”[5].

AO LONGO da sua vida, Jesus nos deu
exemplo de humildade: sendo Deus,
quis tornar-se semelhante aos
homens em tudo, exceto no pecado, e
viveu durante trinta anos sendo
simplesmente o filho de um artesão
de uma localidade irrelevante da
Galileia, “Essa deve ser a aspiração
de cada um de nós, meus filhos –
escreveu São Josemaria –: passar
inadvertidos, imitar a Cristo (…),



imitar Maria que, sendo Mãe de
Deus, gosta de se chamar sua
escrava: ecce ancilla Domini (Lc 1,
38). O Senhor quer-nos humildes:
essa humildade não significa que não
chegueis aonde deveis chegar no
terreno profissional, no trabalho
ordinário e, claro, na vida espiritual.
É preciso chegar, mas sem vos
buscardes a vós mesmos, com retidão
de intenção. Não vivemos para a
terra, nem para a nossa honra, mas
para a honra de Deus, para a glória
de Deus, para o serviço de Deus: só
isto nos move”[6].

Para ser humildes como Jesus, o
caminho é servir, viver para os
outros, preocupar-se com os
problemas dos que nos rodeiam
assim como nos preocupamos com os
nossos. Deste modo, o nosso coração
se dilata através da humildade para
dar mais espaço a Cristo, que deseja
viver em nós (cf. Gl 2, 20), e ao
próximo, e estaremos em condições



de estender o seu reino de amor e de
paz por toda a terra. “Meu bom Jesus
– assim rezava São Josemaria –, se
tenho de ser apóstolo, é preciso que
me tornes muito humilde! O Sol
envolve em luz tudo o que toca...
Senhor, enche-me da tua claridade,
endeusa-me! Que eu me identifique
com a tua Vontade adorável, para me
converter no instrumento que
desejas… Dá-me a tua loucura de
humilhação: a que te levou a nascer
pobre, ao trabalho sem brilho, à
infâmia de morrer pregado com
ferros a um madeiro, ao
aniquilamento do Sacrário. Que eu
me conheça: que me conheça a mim
e Te conheça a Ti. Assim nunca
perderei de vista o meu nada”[7].

O Papa Leão XIV sublinhou que, no
Evangelho, a humildade surge como
a forma mais plena da liberdade (cf.
Lc 14, 11), pois nos liberta de olhar
continuamente para nós mesmos e
nos permite orientar nossos olhos em



primeiro lugar para Deus: “Quem se
exalta parece não ter encontrado
nada mais interessante do que a si
mesmo. Mas, quem compreendeu ser
tão precioso aos olhos de Deus, quem
se sente profundamente filho ou
filha de Deus, tem coisas maiores
pelas quais se exaltar e tem uma
dignidade que brilha por si
mesma”[8]. Podemos pedir à nossa
Mãe do céu que nos consiga do
Senhor essa profunda humildade.

[1] Santo Agostinho, A santa
virgindade, n. 51, Ed. Paulus (Col.
Patrística).

[2] Santo Agostinho, Carta 118.

[3] Miguel de Cervantes, Novelas
exemplares, São Paulo, Cosac Naify,
2015.



[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
253.

[5] São Josemaria, Carta 2, n. 20.

[6] São Josemaria, Carta 1, n. 20-21.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 273.

[8] Leão XIV, Ângelus, 31/08/2025.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-30o-domingo-do-tempo-

comum-ano-c/ (27/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-30o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-30o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-30o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-30o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/

	Meditações: 30º domingo do Tempo Comum (Ano C)

