opusdei.org

Meditacoes: 29°
domingo do Tempo
Comum (Ano B)

Reflexdo para meditar no 29°
domingo do Tempo Comum
(Ano B). Os temas propostos
sdo: os fins e 0os meios; um
caminho paradoxal; oferecer a
compaixao de Jesus.

* Os fins e 0s meios
* Um caminho paradoxal
 Oferecer a compaixdo de Jesus

O EVANGELHO deste domingo nos
mostra como Jodo e Tiago se



aproximam do Senhor e fazem um
pedido ousado: “Deixa-nos sentar um
a tua direita e outro a tua esquerda,
quando estiveres na tua gloria” (Mc
10, 37). A resposta de Jesus é tdo
profunda quanto é ousada a
exigéncia dos filhos de Zebedeu: “Vas
ndo sabeis o que pedis. Por acaso
podeis beber o calice que eu vou
beber? Podeis ser batizados com o
batismo com que vou ser

batizado?” (Mc 10, 38).

E muito provavel que, ao formular
seu pedido, Jodo e Tiago estivessem
agindo com uma visdo que talvez
fosse humana demais. Apesar desta
perspectiva reduzida, que provoca a
indignacdo dos outros apostolos, os
filhos de Zebedeu estao pedindo,
mesmo que talvez sem perceber, algo
objetivamente grande: sentar a
direita do Senhor no seu reino,
contemplar a sua gloria, desfrutar da
maxima proximidade com Deus. Este
€ 0 maior desejo a que o ser humano



pode aspirar. “O caminho da vida me
indicareis; em vossa presenca ha
plena alegria, a vossa direita, delicias
eternas” (S1 15, 11). Jodo e Tiago estdo
interessados numa boa meta. Eles
anseiam por um fim que em si
mesmo é nobre, mas ndo se
perguntam sobre os meios que levam
a ele. Jesus lhes diz que eles nédo
sabem o que estdo pedindo, porque
ndo conhecem os meios para
alcancar o que procuram.

A resposta que Cristo da aos
apostolos ndo pde em causa a
grandeza da finalidade, mas nos
convida a nos perguntar sobre os
meios auténticos que conduzem a
ele. Porque os grandes desejos
podem ser uma motivagdo na
medida em que nos levam a
descobrir e a seguir os caminhos que
conduzem a eles. A questao do fim
estd indissociavelmente ligada a
questdo dos meios. Um atleta que
pretende conquistar o ouro olimpico,



mas ndo pensa em como alcanca-lo,
ou nao esta disposto a seguir um
determinado plano, é uma pessoa
com um desejo superficial. Jesus,
com a sua vida e a sua pregacao, nao
SO encarna e propoe a todos a
santidade, mas também vive o0s
meios que conduzem a ela. O convite
do Senhor se baseia num desejo
ardente do fim e no desejo de
encontrar e percorrer, com a ajuda
da sua graca, os caminhos que levam
a ele. Assim explicou Sdo Josemaria:
“Quia hic homo coepit aedificare et
non potuit consummare! — comegou a
edificar e ndo pode terminar! Triste
comentario, que, se quiseres, nao se
fara de ti, porque tens todos 0os meios
para coroar o edificio da tua
santificacdo: a graca de Deus e a tua
vontade”™,




TIAGO e Jodo ndo compreenderam a
proposta do Senhor. Mas ndo foram
0s unicos. Os outros apostolos
ficaram indignados com os filhos de
Zebedeu, provavelmente porque
tinham ido pedir a Jesus algo que
eles também desejavam. “Os
discipulos cairam na fraqueza
humana e puseram-se a discutir uns
com os outros qual deles seria o
chefe, ficando superior aos outros.
(...) Isto aconteceu e foi-nos narrado
para nosso proveito. (...) O que
sucedeu aos santos Apostolos pode
revelar-se, para nos, um estimulo a
humildade”™. Jesus quer aproveitar
esta circunstancia para mostrar que
o0 ideal de gloria é muito diferente
daquele que eles tinham em mente.

“Vos sabeis que os chefes das nagdes
as oprimem e os grandes as
tiranizam. Mas, entre vés, ndo deve
ser assim: quem quiser ser grande,
seja vosso servo; e quem quiser ser o
primeiro, seja o escravo de



todos” (Mc 10, 42-45). A afirmacao do
Senhor é paradoxal: para atingir um
fim, indica meios que,
aparentemente, ndo sdo muito
coerentes. “Dominio e servico,
egoismo e altruismo, posse e dom,
lucro e gratuidade: estas logicas,
profundamente contrastantes,
defrontam-se em todo o tempo e
lugar. Nao ha duavida alguma sobre a
estrada escolhida por Jesus: e ndo Se
limita a indica-la por palavras aos
discipulos de ontem e de hoje, mas
vive-a na sua propria carne”.

Os apostolos aspiram a gloria e o
caminho parece ser a humilhacéao;
procuram a autoafirmacao, e a
proposta parece ser a afirmacao dos
outros; planejam servir um rei
dominador, e o seu Senhor revela-
lhes que vive para servir todos os
homens. De fato, “a vida de Jesus é,
portanto, uma existéncia para os
outros, uma existéncia que culmina
numa morte-pelos-outros,



entendendo-se por "outros" a inteira
familia humana com todo o peso das
culpas que traz consigo desde o
principio”™. Aquela vida para os
outros que Cristo vive € uma vida
que nos resgata; E a vida que nos
também podemos encarnar, porque
vivendo para Deus e para os irmdos,
a nossa existéncia torna-se também
um resgate para muitos.

NA SEGUNDA leitura da Missa, o
autor da carta aos Hebreus afirma
que “Temos um sumo sacerdote
eminente, que entrou no céu, Jesus, o
Filho de Deus.

Por isso, permanecamos firmes na fé
que professamos. Com efeito, temos
um sumo sacerdote capaz de se
compadecer de nossas fraquezas,
pois ele mesmo foi provado em tudo
como nos, com excecdo do pecado.



Aproximemo-nos, entdo, com toda a
confianca, do trono da graca, para
conseguirmos misericordia e
alcancarmos a graca de um auxilio
no momento oportuno” (Heb 4,
14-16). Quando com o salmista
suplicamos: “No Senhor nos
esperamos confiantes, porque ele é
nosso auxilio e protecao!” (S1 33, 20),
€ impressionante considerar que esta
ajuda e este escudo sdo, em grande
medida, a compaixdo do Filho de
Deus. Meditando estas palavras, é
possivel que nas¢a nos nossos
coracOes o desejo de oferecer aos que
nos rodeiam a compaixao de Jesus.

Precisamente atraveés do servico ao
proximo, o cristdo vive aquela
compaixdo pelos outros que, tal
como a de Jesus Cristo, penetra no
céu e cativa o olhar misericordioso
de Deus: “ndo tendo cada um em
mira os proprios interesses, mas
todos e cada um exatamente o0s
interesses dos outros. Tende entre



VvOS 0S mesmos sentimentos, que
estdo em Cristo Jesus” (Flp 2, 4-5). Ao
viver atentos aos que nos rodeiam
como Jesus fez, através de grandes ou
pequenos pormenores de servico,
ndo s6 daremos ajuda material ou
moral, como mostraremos a
compaixdo de Jesus para com eles.
Talvez ao realizar um ato de servico
0 que percebemos de imediato € a
dificuldade que isso acarreta ou o
impacto da ajuda que prestamos,
mas por tras de tudo isto, mais
discreto e imperceptivel, mas ndo
menos real, esta a mao estendida de
Deus, a compaixdo de Jesus que esta
presente através do nosso gesto. E
facil imaginar a reagdo dos bons pais
ao perceberem o cuidado auténtico e
altruista de um dos seus filhos ou
filhas para com outro dos seus
irmdos: eles se sentirdo compelidos a
ajudar o filho necessitado e
logicamente ficardo ternamente
comovidos perante o primeiro.



“A nossa fidelidade ao Senhor
depende da nossa disponibilidade
para servir. E isto, sabemos, custa,
pois "sabe a cruz". Mas a medida que
0s nossos cuidados e disponibilidade
para com 0s outros crescem,
tornamo-nos mais livres por dentro,
mais semelhantes a Jesus. Quanto
mais servimos, mais sentimos a
presenca de Deus. Sobretudo quando
servimos aqueles que nada tém para
nos devolver, os pobres, abracando
as suas dificuldades e necessidades
com terna compaixao: e assim
descobrimos que somos, por nossa
vez, amados e abracados por Deus”",
A Virgem Maria, como uma boa mae,
poderda nos incentivar a nos
desdobrarmos para ajudar nossos
irmdos, sabendo que este é 0
caminho que nos leva a gloria.

™ S&0 Josemaria, Caminho, n. 324.



21 S50 Cirilo de Alexandria,
Comentdrio a Lucas, 12,5,15: PG
72,912.

Bl Bento XVI, Homilia, 18/02/2012.

! Sd0 Jodo Paulo II, Audiéncia,
14/09/1983.

! Prancisco, Angelus, 19/09/2021.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-290-domingo-do-tempo-
comum-ano-b/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/

	Meditações: 29º domingo do Tempo Comum (Ano B)

