
opusdei.org

Meditações: 29º
domingo do Tempo
Comum (Ano B)

Reflexão para meditar no 29º
domingo do Tempo Comum
(Ano B). Os temas propostos
são: os fins e os meios; um
caminho paradoxal; oferecer a
compaixão de Jesus.

Os fins e os meios
Um caminho paradoxal
Oferecer a compaixão de Jesus

O EVANGELHO deste domingo nos
mostra como João e Tiago se

• 
• 
• 



aproximam do Senhor e fazem um
pedido ousado: “Deixa-nos sentar um
à tua direita e outro à tua esquerda,
quando estiveres na tua glória” (Mc
10, 37). A resposta de Jesus é tão
profunda quanto é ousada a
exigência dos filhos de Zebedeu: “Vós
não sabeis o que pedis. Por acaso
podeis beber o cálice que eu vou
beber? Podeis ser batizados com o
batismo com que vou ser
batizado?” (Mc 10, 38).

É muito provável que, ao formular
seu pedido, João e Tiago estivessem
agindo com uma visão que talvez
fosse humana demais. Apesar desta
perspectiva reduzida, que provoca a
indignação dos outros apóstolos, os
filhos de Zebedeu estão pedindo,
mesmo que talvez sem perceber, algo
objetivamente grande: sentar à
direita do Senhor no seu reino,
contemplar a sua glória, desfrutar da
máxima proximidade com Deus. Este
é o maior desejo a que o ser humano



pode aspirar. “O caminho da vida me
indicareis; em vossa presença há
plena alegria, à vossa direita, delícias
eternas” (Sl 15, 11). João e Tiago estão
interessados numa boa meta. Eles
anseiam por um fim que em si
mesmo é nobre, mas não se
perguntam sobre os meios que levam
a ele. Jesus lhes diz que eles não
sabem o que estão pedindo, porque
não conhecem os meios para
alcançar o que procuram.

A resposta que Cristo dá aos
apóstolos não põe em causa a
grandeza da finalidade, mas nos
convida a nos perguntar sobre os
meios autênticos que conduzem a
ele. Porque os grandes desejos
podem ser uma motivação na
medida em que nos levam a
descobrir e a seguir os caminhos que
conduzem a eles. A questão do fim
está indissociavelmente ligada à
questão dos meios. Um atleta que
pretende conquistar o ouro olímpico,



mas não pensa em como alcançá-lo,
ou não está disposto a seguir um
determinado plano, é uma pessoa
com um desejo superficial. Jesus,
com a sua vida e a sua pregação, não
só encarna e propõe a todos a
santidade, mas também vive os
meios que conduzem a ela. O convite
do Senhor se baseia num desejo
ardente do fim e no desejo de
encontrar e percorrer, com a ajuda
da sua graça, os caminhos que levam
a ele. Assim explicou São Josemaria:
“Quia hic homo coepit aedificare et
non potuit consummare! – começou a
edificar e não pôde terminar! Triste
comentário, que, se quiseres, não se
fará de ti, porque tens todos os meios
para coroar o edifício da tua
santificação: a graça de Deus e a tua
vontade”[1].



TIAGO e João não compreenderam a
proposta do Senhor. Mas não foram
os únicos. Os outros apóstolos
ficaram indignados com os filhos de
Zebedeu, provavelmente porque
tinham ido pedir a Jesus algo que
eles também desejavam. “Os
discípulos caíram na fraqueza
humana e puseram-se a discutir uns
com os outros qual deles seria o
chefe, ficando superior aos outros.
(…) Isto aconteceu e foi-nos narrado
para nosso proveito. (…) O que
sucedeu aos santos Apóstolos pode
revelar-se, para nós, um estímulo à
humildade”[2]. Jesus quer aproveitar
esta circunstância para mostrar que
o ideal de glória é muito diferente
daquele que eles tinham em mente.

“Vós sabeis que os chefes das nações
as oprimem e os grandes as
tiranizam. Mas, entre vós, não deve
ser assim: quem quiser ser grande,
seja vosso servo; e quem quiser ser o
primeiro, seja o escravo de



todos” (Mc 10, 42-45). A afirmação do
Senhor é paradoxal: para atingir um
fim, indica meios que,
aparentemente, não são muito
coerentes. “Domínio e serviço,
egoísmo e altruísmo, posse e dom,
lucro e gratuidade: estas lógicas,
profundamente contrastantes,
defrontam-se em todo o tempo e
lugar. Não há dúvida alguma sobre a
estrada escolhida por Jesus: e não Se
limita a indicá-la por palavras aos
discípulos de ontem e de hoje, mas
vive-a na sua própria carne”[3].

Os apóstolos aspiram à glória e o
caminho parece ser a humilhação;
procuram a autoafirmação, e a
proposta parece ser a afirmação dos
outros; planejam servir um rei
dominador, e o seu Senhor revela-
lhes que vive para servir todos os
homens. De fato, “a vida de Jesus é,
portanto, uma existência para os
outros, uma existência que culmina
numa morte-pelos-outros,



entendendo-se por "outros" a inteira
família humana com todo o peso das
culpas que traz consigo desde o
princípio”[4]. Aquela vida para os
outros que Cristo vive é uma vida
que nos resgata; É a vida que nós
também podemos encarnar, porque
vivendo para Deus e para os irmãos,
a nossa existência torna-se também
um resgate para muitos.

NA SEGUNDA leitura da Missa, o
autor da carta aos Hebreus afirma
que “Temos um sumo sacerdote
eminente, que entrou no céu, Jesus, o
Filho de Deus.

Por isso, permaneçamos firmes na fé
que professamos. Com efeito, temos
um sumo sacerdote capaz de se
compadecer de nossas fraquezas,
pois ele mesmo foi provado em tudo
como nós, com exceção do pecado.



Aproximemo-nos, então, com toda a
confiança, do trono da graça, para
conseguirmos misericórdia e
alcançarmos a graça de um auxílio
no momento oportuno” (Heb 4,
14-16). Quando com o salmista
suplicamos: “No Senhor nós
esperamos confiantes, porque ele é
nosso auxílio e proteção!” (Sl 33, 20),
é impressionante considerar que esta
ajuda e este escudo são, em grande
medida, a compaixão do Filho de
Deus. Meditando estas palavras, é
possível que nasça nos nossos
corações o desejo de oferecer aos que
nos rodeiam a compaixão de Jesus.

Precisamente através do serviço ao
próximo, o cristão vive aquela
compaixão pelos outros que, tal
como a de Jesus Cristo, penetra no
céu e cativa o olhar misericordioso
de Deus: “não tendo cada um em
mira os próprios interesses, mas
todos e cada um exatamente os
interesses dos outros. Tende entre



vós os mesmos sentimentos, que
estão em Cristo Jesus” (Flp 2, 4-5). Ao
viver atentos aos que nos rodeiam
como Jesus fez, através de grandes ou
pequenos pormenores de serviço,
não só daremos ajuda material ou
moral, como mostraremos a
compaixão de Jesus para com eles.
Talvez ao realizar um ato de serviço
o que percebemos de imediato é a
dificuldade que isso acarreta ou o
impacto da ajuda que prestamos,
mas por trás de tudo isto, mais
discreto e imperceptível, mas não
menos real, está a mão estendida de
Deus, a compaixão de Jesus que está
presente através do nosso gesto. É
fácil imaginar a reação dos bons pais
ao perceberem o cuidado autêntico e
altruísta de um dos seus filhos ou
filhas para com outro dos seus
irmãos: eles se sentirão compelidos a
ajudar o filho necessitado e
logicamente ficarão ternamente
comovidos perante o primeiro.



“A nossa fidelidade ao Senhor
depende da nossa disponibilidade
para servir. E isto, sabemos, custa,
pois "sabe a cruz". Mas à medida que
os nossos cuidados e disponibilidade
para com os outros crescem,
tornamo-nos mais livres por dentro,
mais semelhantes a Jesus. Quanto
mais servimos, mais sentimos a
presença de Deus. Sobretudo quando
servimos aqueles que nada têm para
nos devolver, os pobres, abraçando
as suas dificuldades e necessidades
com terna compaixão: e assim
descobrimos que somos, por nossa
vez, amados e abraçados por Deus”[5].
A Virgem Maria, como uma boa mãe,
poderá nos incentivar a nos
desdobrarmos para ajudar nossos
irmãos, sabendo que este é o
caminho que nos leva à glória.

[1] São Josemaria, Caminho, n. 324.



[2] São Cirilo de Alexandria, 
Comentário a Lucas, 12,5,15: PG
72,912.

[3] Bento XVI, Homilia, 18/02/2012.

[4] São João Paulo II, Audiência,
14/09/1983.

[5] Francisco, Ângelus, 19/09/2021.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-29o-domingo-do-tempo-

comum-ano-b/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/

	Meditações: 29º domingo do Tempo Comum (Ano B)

