
opusdei.org

Meditações: 29 de
Dezembro

Reflexão para meditar no dia 29
de dezembro. Os temas
propostos são: a vocação de
Simeão para a esperança;
encontrar Jesus na Eucaristia;
uma espada trespassará a tua
alma.

– A vocação de Simeão para a
esperança

– Encontrar Jesus na Eucaristia

– Uma espada trespassará a tua alma



O ESPÍRITO SANTO havia revelado a
Simeão que ele não morreria sem ver
o Messias. Não é fácil imaginar como
isso lhe foi comunicado. Podemos
dizer que Simeão tinha uma vocação
para a esperança, e que, de certo
modo, nós também estamos
chamados a ela. Todos esperamos
ver as obras do Messias: sua graça
salvadora, a alegria e a satisfação da
redenção já nesta terra. Em Simeão,
todos recebemos a promessa de uma
salvação que se cumpre aqui
embaixo, nesta terra, para os nossos
olhos e ouvidos. O Messias não está
longe; Ele desceu ao mundo, fez-se
um de nós; podemos tocá-lo.

Também não sabemos como Simeão
encontrou o Menino. O Evangelho
não menciona nenhum sinal
exterior. Tudo indica que foi o
próprio Espírito quem inspirou a
Simeão encontrá-Lo. Estavam ali
Maria e José com o seu primogênito.
Era inimaginável que Deus se fizesse



um Menino, era impensável que
Deus fosse filho de uma jovem
aparentemente tão normal. Nada a
diferenciava das outras mulheres
que os rodeavam, que também se
dirigiam para lá com os seus filhos
primogênitos para se purificar.
Maria, embora não precisasse, estava
ali, como mais uma, cumprindo por
amor e não por obrigação os
mandamentos do Senhor. Da mesma
forma, seu filho, Jesus, não tinha por
que pagar pelos pecados dos homens,
mas carregou nossas debilidades.

Podemos nos sentir desconcertados
com o modo como Deus se mostrou e
se mostra a nós todos os dias.
Podemos ceder à dispersão e não O
descobrir quando Ele passa perto de
nós. Muitos O confundiram com mais
um dos habitantes de Nazaré, um de
tantos visitantes do templo. A vinda
do Messias e o seu plano para salvar
todos os homens são discretos,
profundos e delicados. Deus não se



impõe, e por isso quis tomar a nossa
carne. Podemos pedir a Deus que,
como Simeão, nos conceda a graça de
abrir os olhos para contemplar a
redenção que se realiza.

“AGORA, Senhor, conforme a tua
promessa, podes deixar teu servo
partir em paz; porque meus olhos
viram a tua salvação” (Lc 2,29-30).
Estamos atentos para descobrir a
salvação de Deus, a sua ação
escondida e silenciosa, em tudo ao
nosso redor? Na Missa participamos
diretamente da salvação realizada
por Jesus. Tocamos a sua graça e
apropriamo-nos de seus méritos.
Comemos o seu corpo e bebemos o
seu sangue, do qual “uma só gota
pode salvar do pecado todo o
mundo”[1].



Simeão só viu o Menino uma vez.
Toda uma vida de espera valeu a
pena por aquele instante. Nós, pelo
contrário, como Deus quis ficar tão
perto na Eucaristia, podemos ter nos
acostumado a tocar a salvação. Ela
nos parece normal demais, muito
semelhante todos os dias. Às vezes
gostaríamos de uma encenação mais
espetacular. Perante esta tentação,
podemos imitar os pastores que
estavam de vigia perto de Belém.
Eram “pessoas que estavam à espera
de Deus e não se resignavam com o
aparente afastamento d’Ele na vida
de cada dia. A um coração vigilante
pode ser dirigida a mensagem da
grande alegria: esta noite nasceu
para vós o Salvador. Só o coração
vigilante é capaz de crer na
mensagem. Só o coração vigilante
pode incutir a coragem de se pôr a
caminho para encontrar Deus nas
condições de uma criança num
estábulo”[2].



“Quantos anos comungando
diariamente! - Qualquer outro seria
santo - disseste-me -, e eu, sempre na
mesma!”[3]. Estamos convencidos de
que o divino é irresistível e
entusiasmante, e por isso nossa
aparente frieza pode nos causar dor.
Mas Deus também conta com ela.
Simeão, por exemplo, se preparava
todos os dias para receber o Messias.
A cada dia, seu desejo de vê-lo
aumentava, e cada dia podia ser
decisivo. O Santo Cura d'Ars nos
prevenia: “Mais felizes do que os
santos do Antigo Testamento, não
somente possuímos Deus pela
grandeza da sua imensidade, em
virtude da qual se encontra em todos
os lugares, mas O temos conosco
como esteve no seio de Maria
durante nove meses, como esteve na
cruz. Mais felizes ainda do que os
primeiros cristãos, que faziam
cinquenta ou sessenta léguas de
caminho para ter a alegria de O ver;
nós temo-Lo em cada paróquia, cada



paróquia pode desfrutar à vontade
de tão doce companhia. Oh, feliz
povo!”[4].

A ESPADA no coração da Mãe de
Jesus é um contraponto
impressionante em uma cena onde
tudo emana alegria e esperança. É a
sombra que realça o real da cena.
“Maria, pelo contrário, perante a
profecia da espada que lhe
atravessará a alma, não diz nada.
Acolhe em silêncio, tal como José,
essas palavras misteriosas que fazem
prever uma prova muito dolorosa e
exprimem o significado mais
autêntico da apresentação de Jesus
no templo. Com efeito, segundo o
plano divino, o sacrifício então
oferecido de ‘um par de rolas ou dois
pombinhos - como está ordenado na
Lei do Senhor’ (Lc 2, 24), era um
preâmbulo do sacrifício de Jesus”[5].



A nossa vida também é um quadro
com luzes e sombras, um
entrelaçamento de esperança e
desânimo, de luta e derrotas. Deus
sabe que é assim e é nessa aparente
fragilidade que se torna mais
próximo. Deus rejeita decididamente
a ficção de um mundo perfeito,
acabado e sem problemas; encontra-
se na fragilidade do cotidiano, no que
parece sem brilho. Esta aposta divina
pela normalidade pode parecer
estranha a muitas pessoas, mas é a
consequência da sua opção pela
liberdade. Deus não levanta a voz,
nem força a entrada em nossas vidas.
O sinal que o Natal nos oferece é “a
humildade de Deus levada ao
extremo (...). Deus que nos observa
com olhos cheios de afeto, que aceita
a nossa miséria, Deus enamorado da
nossa pequenez”[6].

A Virgem Maria, nossa Mãe, também
aprendeu a descobrir Deus no seu
filho recém-nascido. As suas



lágrimas, a sua fome e o seu sono são
divinos e são, por isso, a nossa
redenção. “A partir da profecia de
Simeão, Maria une de modo intenso e
misterioso a sua vida à missão
dolorosa de Cristo. Ela se converterá
na fiel cooperadora de seu Filho para
a salvação do gênero humano”[7].

[1] Hino Adoro te devote.

[2] Bento XVI, Homilia, 24/12/2008.

[3] São Josemaria, Caminho n. 534.

[4] Santo Cura d’Ars, Sermão sobre o
Corpus Christi.

[5] São João Paulo II, Audiência geral,
18/12/1996.

[6] Francisco, Homilia, 24/12/2014.



[7] São João Paulo II, Audiência geral,
18/12/1996.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-29-de-dezembro/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29-de-dezembro/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29-de-dezembro/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-29-de-dezembro/

	Meditações: 29 de Dezembro

