
opusdei.org

Meditações: 18º
Domingo do Tempo
Comum (Ano C)

Reflexão para meditar no
domingo da 18ª semana do
tempo comum. Os temas
propostos são: a ilusão do vício;
vaidade e discrição; avareza e
desprendimento.

- A ilusão do vício

- Vaidade e discrição

- Avareza e desprendimento



NA SEGUNDA leitura de hoje, São
Paulo anima os Colossenses a
aspirarem aos bens do alto. E, para
isso, exorta-os a arrancar o que há de
mundano em suas vidas:
“imoralidade, impureza, paixão,
maus desejos e a cobiça, que é
idolatria” (Col 3,5). De fato, uma vida
arrastada pelo vício dificulta que
possamos contemplar Deus face a
face no céu. Mas não só isso: também
impede que saboreemos a felicidade
já nesta terra. Embora às vezes o
vício possa se apresentar como algo
atraente, porque dá a impressão de
oferecer uma alegria segura e
intensa, a verdade é que é como uma
miragem: parece real, mas não é.
Geralmente, se aproveita de uma
necessidade da natureza humana –
amar e ser amado, bem-estar, paz... –
e nos faz acreditar que uma boa
maneira de a satisfazer é por meio
do pecado. No entanto, temos a
experiência de que esse caminho não
leva a lugar nenhum: embora talvez



acalme por um tempo, acaba
exigindo maior repetição e
intensidade, sem oferecer uma paz
verdadeira. Provoca, portanto, um
estado de insatisfação permanente e
até mesmo uma certa incapacidade
de desfrutar dos prazeres mais
simples: só se encontra algum
consolo nos atos do vício.

“O coração do homem pode ceder às
más paixões, pode dar ouvidos a
tentações nocivas disfarçadas sob
vestes convincentes, mas também
pode opor-se a tudo isto. Por mais
difícil que seja, o ser humano foi
feito para o bem, que o realiza
verdadeiramente, e pode também
praticar esta arte, fazendo com que
certas disposições se tornem
permanentes nele”[1]. Essas
disposições são as virtudes, que nos
permitem ter o hábito de escolher o
bem não apenas de vez em quando,
mas de forma estável. Uma pessoa
que vive as virtudes está mais



capacitada para governar suas
paixões e assim agir com maior
liberdade: não quer preencher seu
coração de qualquer maneira, mas
de uma forma mais autêntica e
profunda, coerente com sua
identidade de cristão. “A verdadeira
virtude – escreve São Josemaria –
não é triste nem antipática, mas
amavelmente alegre”[2]. Certamente,
no caminho da virtude não faltarão a
luta e o esforço para renunciar à
atração do vício. Mas o decisivo não é
abraçar o sacrifício pelo sacrifício,
mas saber que, dessa forma,
permitimos que a graça nos
purifique, construindo assim uma
liberdade interior que nos permitirá
desfrutar da vida junto ao Senhor. “o
combate espiritual leva-nos a olhar
mais de perto os vícios que nos
agrilhoam e a caminhar, com a graça
de Deus, para as virtudes que podem
florescer em nós, trazendo a
primavera do Espírito à nossa
vida”[3].



A VAIDADE leva a construir a própria
felicidade com base no que os outros
pensam de nós. Em hebraico, para se
referir a esse vício, usa-se um termo
que significa “vapor” ou “névoa”.
Com isso em mente, podemos
compreender com maior
profundidade a primeira leitura
deste domingo, que retoma o início
do Eclesiastes: “Vaidade das
vaidades, diz o Eclesiastes, tudo é
vaidade!” (Ecl. 1,1-2). O autor sagrado
pretende mostrar que todos os
desejos do vaidoso – grandeza,
reconhecimento, sucesso – são como
o vapor: apenas proporcionam uma
satisfação efêmera, superficial, que
desaparece à primeira mudança;
vive-se por um instante de vapor que,
assim que passa, não deixa rastro. “O
Eclesiastes explica a constituição
particular das coisas e nos manifesta
e torna presente a vaidade de tudo o
que há no mundo, para que



entendamos que as coisas que são
transitórias não são dignas de serem
desejadas e para que
compreendamos que não devemos
dirigir nossa atenção para coisas
fúteis ou sem importância”[4].

Em certo sentido, a vaidade leva a
instrumentalizar as relações:
consideramos os outros como
dispensadores de aprovação. Para o
vaidoso, “a sua pessoa, as suas
conquistas, os seus sucessos devem
ser exibidos a todos: ele é um perene
mendigo perpétuo de atenção”[5];
“considera-se a si mesmo como o sol
e o centro daqueles que estão ao seu
redor. Tudo deve girar em torno
dele”[6]. Jesus, durante sua vida,
alertou para o risco de realizar boas
obras apenas para ser visto pelos
outros, pois assim se prefere o
reconhecimento humano à
recompensa divina (cf. Mt 6,1); ao
mesmo tempo, elogiou gestos simples
e discretos, como o da pobre viúva



que deu uma pequena oferta sem
que ninguém percebesse (cf. Mc
12,41-43). Se olharmos ao nosso
redor, certamente reconheceremos
também muitas pessoas que se
sacrificam silenciosamente por nós.
A vida cristã é composta por tantos
gestos – sorrir quando estamos
cansados, evitar comentários que
possam incomodar, compartilhar
nosso tempo com quem não nos
damos muito bem, um trabalho
oculto do qual muitas pessoas se
beneficiaram – que exigem um
esforço que provavelmente passará
despercebido pelos outros, mas que
Deus valoriza: “Teu Pai, que vê no
oculto, te recompensará” (Mt 6,4). E
essa recompensa será uma felicidade
mais estável e autêntica, que não
depende da opinião mutável dos
outros, mas da certeza de estar
agradando a Deus.



NO EVANGELHO de hoje, Jesus fala
de um homem rico que tem uma
grande colheita. Diante de tanta
abundância, ele pensa que, a partir
de agora, sua existência consistirá
em relaxar, comer, beber e se
divertir. “Mas Deus lhe disse: 'Louco!
Ainda nesta noite, pedirão de volta a
tua vida. E para quem ficará o que tu
acumulaste?' Assim acontece com
quem ajunta tesouros para si mesmo,
mas não é rico diante de Deus”. Por
isso, Cristo adverte: “Tomai cuidado
contra todo tipo de ganância, porque,
mesmo que alguém tenha muitas
coisas, a vida de um homem não
consiste na abundância de bens” (Lc
12,13-21). De fato, o vício da avareza
leva a pensar que a felicidade é
questão de somar experiências ou
posses; por outro lado, tudo o que
implica uma renúncia é percebido
como um drama, pois não se
compreende que se possa ser feliz
sem um determinado bem ou
privando-se de certas realidades. Foi



isso que aconteceu com o jovem rico:
ele não acreditava que poderia ser
feliz se vendesse suas propriedades.
Nessa passagem, o evangelista
ressalta que ele foi embora triste:
essa é a consequência de confiar a
própria felicidade às riquezas.

Por outro lado, no Evangelho
também vemos muitos outros casos
de pessoas que, diante do chamado
do Senhor, não hesitaram em
escolhê-lo acima de tudo,
abandonando o que tinham. E não
foi uma renúncia abstrata, geral, mas
concreta: Pedro, Tiago e João
deixaram os barcos na margem (cf Lc
5,11), e Mateus renunciou ao seu
lucrativo trabalho como cobrador de
impostos (cf Mt 9,9). Embora, num
primeiro momento, esses gestos
possam ter custado um certo
sacrifício para os apóstolos, na
realidade alcançaram um bem
maior, porque, em vez de acumular
bens que mais cedo ou mais tarde se



esgotam, optaram por encher o seu
coração com algo que não
decepciona nem desaparece: o amor
a Cristo. Por isso, São Josemaria tinha
a certeza de que quem decide viver
para o Senhor, na verdade, não
perde nada[7]. Isso, evidentemente,
não significa ignorar completamente
as realidades materiais.
“Logicamente, tens de empregar
meios terrenos. Mas põe um
empenho muito grande em estar
desprendido de tudo o que é terreno,
para usá-lo pensando sempre no
serviço a Deus e aos homens”[8].
Podemos pedir à Virgem Maria que
nos ajude a ter um coração livre, que
perceba como uma conquista tudo
aquilo que nos leva a estar mais
perto de seu Filho.

[1] Francisco, Audiência, 13/03/2024.



[2] São Josemaria, Caminho, n. 657.

[3] Francisco, Audiência, 3/01/2024.

[4] São Basílio, In principium
Proverbiorum 1.

[5] Francisco, Audiência, 28/02/2024.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
101.

[7] Cfr. São Josemaria, Sulco, n. 21.

[8] São Josemaria, Forja, n. 728.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-18o-domingo-do-tempo-

comum-ano-c/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-c/

	Meditações: 18º Domingo do Tempo Comum (Ano C)

