
opusdei.org

Meditações: 18º
domingo do Tempo
Comum (Ano B)

Reflexão para meditar no 18º
domingo do Tempo Comum
(Ano B). Os temas propostos
são: a Eucaristia sacia a nossa
fome de Deus; alimento que nos
assemelha a Jesus; descobrir os
gestos da liturgia.

A Eucaristia sacia a nossa fome
de Deus
Alimento que nos assemelha a
Jesus
Descobrir os gestos da liturgia

• 

• 

• 



NO DISCURSO do pão da vida, Jesus
apresenta e antecipa a verdade da
Eucaristia. Como relata o Evangelho
da Missa, alguns ouvintes
recordaram ao Senhor como Moisés,
durante o êxodo, intercedeu perante
Deus e choveu pão – maná – do céu
(cf. Ex 16, 2-4.12-15). Jesus
aproveitou esta menção para falar de
um novo maná, o pão de Deus que é
um ser – alguém – que desce do céu e
dá vida ao mundo. Então, os
discípulos pediram ao Senhor: “Dá-
nos sempre desse pão” (Jo 6, 34). De
fato, sentiam uma fome que não era
física, mas “mais fundamental, que
não pode ser saciada com um
alimento ordinário. Aqui nos
referimos à fome de vida, à fome de
eternidade. O sinal do maná era o
anúncio do advento de Cristo, que
havia de saciar a fome de eternidade
que o ser humano tem, tornando-se
Ele mesmo o ‘pão vivo’ que ‘dá a vida
ao mundo’. E aqui os ouvintes pedem
a Jesus que realize o que fora



anunciado pelo sinal do maná, talvez
sem perceber o alcance do seu
pedido”[1].

Se o pedido é ousado, mais
deslumbrante e inovadora é a
resposta de Jesus: “Eu sou o pão da
vida. Quem vem a mim não terá mais
fome e quem crê em mim nunca
mais terá sede” (Jo 6, 35). Como
advertia São Josemaria: “Esta é a Boa
Nova. É novidade, notícia, porque
nos fala de uma profundidade de
Amor, de que antes não
suspeitávamos. É boa, porque nada é
melhor do que unir-nos intimamente
a Deus, Bem de todos os bens. É a Boa
Nova, porque, de alguma maneira e
de um modo indescritível, nos
antecipa a eternidade”[2].

Com a Eucaristia acontece algo
parecido a quando nos apaixonamos
por alguém. Desejamos estar com a
outra pessoa e conhecê-la. Cada
encontro nos preenche e, ao mesmo



tempo, parece insuficiente. Quando o
amor é autêntico, chega um
momento em que não basta ver a
pessoa de vez em quando: queremos
compartilhar a vida inteira com ela.
A sagrada Comunhão sacia a nossa
fome de Deus e, ao mesmo tempo,
desperta em nós o desejo de não
apenas recebê-la com mais
frequência, mas de contemplar Jesus
face a face na vida eterna. O pão
eucarístico é indispensável para
continuar a caminhar em direção a
essa meta, de modo análogo a como
os israelitas caminhavam no deserto
em direção à terra prometida. É
assim que Jesus – também com o Pão
Eucarístico –vai nos atraindo para Si,
para a plenitude do céu.

NA SEGUNDA leitura da Missa, São
Paulo exorta assim os habitantes de
Éfeso: “Renunciando à vossa



existência passada, despojai-vos do
homem velho, que se corrompe sob o
efeito das paixões enganadoras, e
renovai o vosso espírito e a vossa
mentalidade. Revesti o homem novo,
criado à imagem de Deus, em
verdadeira justiça e santidade” (Ef 4,
22-24). Gostaríamos de seguir o
convite do apóstolo, mas às vezes
notamos que não temos pautas
concretas para colocá-lo em prática.
Talvez tenhamos nos perguntado,
como Nicodemos fez em seu tempo
(cf. Jo 3, 4), como renascer, que
caminho seguir para realizar a
renovação interior que desejamos. E,
precisamente na santa Missa,
encontramos uma proposta concreta:
“Por vezes, talvez nos perguntemos
como será possível corresponder a
tanto amor de Deus e até
desejaríamos, para o conseguir, que
nos pusessem com toda a clareza
diante dos nossos olhos um
programa de vida cristã. A solução é
fácil e está ao alcance de todos os



fiéis: participar amorosamente na
Santa Missa, aprender a conviver e a
ganhar intimidade com Deus na
Missa, porque neste Sacrifício se
encerra tudo aquilo que o Senhor
quer de nós”[3].

No rito da ordenação sacerdotal, o
bispo coloca a patena e o cálice nas
mãos dos ordinandos, enquanto lhes
diz: “Toma consciência do que vais
fazer e põe em prática o que vais
celebrar, conformando a tua vida ao
mistério da cruz do Senhor”[4]. O pão
da vida vai nos conformando pouco a
pouco com o próprio Deus: ao viver
da Eucaristia vamos imitando e
imprimindo em nós aquilo que
comemos. O alimento humano é
assimilado pelo organismo, torna-se
parte da pessoa que o come, que o
metaboliza; paradoxalmente, com o
pão da vida acontece o contrário:
somos nós que nos assimilamos
Àquele que desceu do céu.



A presença real de Jesus nas espécies
eucarísticas manifesta o amor que
Ele tem por nós; reflete a sua
determinação de permanecer perto
de nós, ao alcance do nosso olhar,
como se precisasse da companhia
dos homens. Por isso a Eucaristia “é
o que de mais precioso pode ter a
Igreja no seu caminho ao longo da
história. Assim se explica a
cuidadosa atenção que ela sempre
reservou ao mistério eucarístico”[5].
Um cuidado e um esmero que
desejamos tornar nosso, e que
desejamos tornar cada vez mais
profundos a cada dia.

“TUDO AQUILO que ouvimos e
aprendemos, e transmitiram para
nós os nossos pais, não haveremos de
ocultar a nossos filhos” (Sl 77, 3-4).
Esta exclamação do salmista
expressa o desejo de transmitir



fielmente aos outros a obra da
salvação, os tesouros de Deus.
Sabemos muito bem que a Eucaristia,
em certo sentido, não nos pertence.
Não é obra nossa, mas da Trindade. É
por isso que nos esforçamos para
protegê-la fielmente, para aproximar
dela aqueles que Deus coloca no
nosso caminho, porque a Eucaristia
tem um grande potencial
evangelizador. E, como é lógico, só se
pode guardar e difundir fielmente o
que conhecemos e amamos. Um dos
modos de aprofundar no amor à
Eucaristia é através da liturgia da
Igreja, “a grande educadora para a
primazia da fé e da graça”[6].

É possível que às vezes os ritos e
gestos litúrgicos sejam um pouco
indecifráveis para nós; podemos
então chegar a abandoná-los ou a
não lhes dar demasiada importância,
como um conjunto de coisas que são
simplesmente feitas. Contudo,
sempre podemos tentar apreciar um



pouco melhor o que eles nos
mostram, sem pensar que são
simplesmente ações sem sentido.
Esses gestos são de fato “expressão
fiel, amadurecida ao longo dos
séculos, dos sentimentos de Cristo e
ensinam-nos a ter os mesmos
sentimentos que Ele; conformando o
nosso pensamento com as suas
palavras, elevamos ao Senhor o
nosso coração”[7]. Por exemplo, o
beijo que o sacerdote dá no altar
quando chega ao presbitério é
expressão de veneração. São
Josemaria comentava que subia ao
altar com pressa “e, mais do que pôr
as mãos sobre ele, abraço-o com
carinho e beijo-o como um
enamorado, porque é isso que sou:
apaixonado! Estava perdido se não
fosse!”[8]. Além disso, o gesto de
origem bíblica de bater no peito no
ato penitencial acompanha
fisicamente a nossa petição oral de
perdão. Santo Agostinho comentava:
“Ao proferir essas palavras, eu



confesso, vocês bateram no peito.
Ora, o que significa esta batida no
peito senão mostrar o que está
escondido dentro do peito e castigar
com o golpe visível o pecado
secreto?”[9].

“A Liturgia dá glória a Deus, não
porque nós possamos acrescentar
algo à beleza da luz inacessível em
que Ele habita (cf. 1Tim 6, 16) ou à
perfeição do canto angélico que
ressoa eternamente nas moradas
celestes. A Liturgia dá glória a Deus
porque nos permite, aqui, na terra,
ver Deus na celebração dos mistérios
e, ao vê-l’O, ser vivificados pela sua
Páscoa: nós, que estávamos mortos
por causa dos nossos pecados, por
graça fomos restituídos à vida com
Cristo (cf. Ef 2, 5), somos a glória de
Deus”[10]. Podemos pedir a Nossa
Senhora que nos ajude a aprofundar
na liturgia da Igreja. Deste modo,
poderá crescer em nós uma
sensibilidade que nos permita



reconhecer o seu Filho na celebração
eucarística e em todas as
circunstâncias.

[1] São João Paulo II, Homilia,
31/05/1997.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 152.

[3] Ibid., n. 88.

[4] Pontifical Romano, Ritual para a
ordenação dos presbíteros, n. 153.

[5] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucaristia, n. 9.

[6] Bento XVI, Discurso, 06/05/2011.

[7] Congregação para o culto divino e
a disciplina dos sacramentos, 
Redemptionis sacramentum,
25/03/2004, n. 5.



[8] São Josemaria, texto citado em
Andrés Vázquez de Prada,O
Fundador do Opus Dei, vol. 3, 424.

[9] Santo Agostinho, Sermão 67, 1 em 
Obras completas.

[10] Francisco, Desiderio desideravi, n.
43.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-18o-domingo-do-tempo-

comum-ano-b/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-18o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/

	Meditações: 18º domingo do Tempo Comum (Ano B)

