
opusdei.org

Meditações: 11º
domingo do Tempo
Comum (Ano B)

Reflexão para meditar no 11º
domingo do Tempo Comum
(Ano B). Os temas propostos
são: os ritmos de Deus; a força
da semente; o contraste entre a
pequenez e a grandeza.

Os ritmos de Deus
A força da semente
O contraste entre a pequenez e
a grandeza

• 
• 
• 



“Ó Senhor, ouvi a voz do meu apelo,
atendei por compaixão! Não afasteis
em vossa ira o vosso servo, sois vós o
meu auxílio!”[1]. Estes pedidos de
socorro, que se atribuem ao rei Davi
(Sl 26, 7.9), constituem o pórtico da
liturgia de hoje. Cheios de confiança,
elevamos um cântico ao Senhor,
neste domingo, para que atenda às
nossas necessidades e nos
acompanhe nas dificuldades que
podem surgir no nosso caminhar
diário. Como afirmou Santa Teresa
de Lisieux, a nossa oração é “um
impulso do coração (...), um grito de
gratidão e de amor no meio da
provação como no meio da alegria,
enfim, é alguma coisa de grande, de
sobrenatural”[2] que nos dilata a alma
e nos une a Jesus.

O Evangelho deste domingo propõe-
nos duas breves parábolas: a da
semente que germina e cresce
sozinha e a do grão de mostarda (cf.
Mc 4, 26-34). São imagens familiares

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn1
https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn2


tiradas do mundo rural,
compreensíveis para todos os Seus
seguidores. “O reino de Deus é como
quando alguém espalha a semente
na terra. É como um grão de
mostarda” (Mc 4, 26.31). Tomando
como exemplo a maneira como
cresce a semente, Jesus quer explicar
que não é possível julgar a ação
misteriosa de Deus pela pequenez
dos seus primeiros passos. Embora,
no início, o seu Reino pareça um
tanto discreto, na realidade tem uma
força enorme que se irá
desenvolvendo com o decorrer do
tempo.

À primeira vista, a semente é muito
pequena. Às vezes, é quase
imperceptível. O seu valor é quase
insignificante. Contudo, uma vez
enterrada, a semente cresce, sem que
nada a possa parar, dando um fruto
que chega sem se saber muito bem
como, superando todas as
expectativas que o agricultor possa



ter tido. A ação de Deus no mundo e
na história, normalmente, não é
espetacular, nem costuma trazer
resultados imediatos. De fato, às
vezes até com aparentes fracassos.
Mas nessa semente, pequena e
discreta, já se esconde a promessa do
que virá. Quando vemos que os
frutos demoram a chegar, que os
nossos desejos de conversão nem
sempre são eficazes, podemos
recorrer a Nosso Senhor para
depositarmos n’Ele toda a nossa
segurança. É verdade que, à primeira
vista, as coisas melhoram mais
devagar do que desejamos, e que
podemos nos sentir sozinhos e sem
meios humanos. Jesus recorda-nos
que os começos são pequenos,
porque a semente primeiro tem que
crescer para dentro, no seio da terra.
E depois, quando Deus quiser,
chegará o tempo de colher os seus
frutos, pois os seus ritmos não são
necessariamente os nossos.



A PRIMEIRA parábola centra a nossa
atenção no dinamismo da
sementeira. A semente que é
plantada na terra germina, quer o
agricultor durma, quer esteja
acordado, e cresce sozinha. Ao
semear, o camponês confia que o seu
trabalho não será infecundo; conhece
o poder da semente quando recebe a
água necessária para o seu
crescimento. Basta esconder bem a
pequena semente no solo e regá-la
com regularidade. A confiança na
bondade da terra que abraça a
semente que ele depositou também o
sustenta no seu trabalho. “A terra,
por si mesma, produz o fruto:
primeiro aparecem as folhas, depois
vem a espiga e, por fim, os grãos que
enchem a espiga” (Mc 4, 28).

“O tempo presente é época de
sementeira, e o crescimento da
semente é garantido pelo Senhor.



Então, cada cristão sabe bem que
deve fazer tudo aquilo que pode, mas
que o resultado final depende de
Deus: essa consciência ampara-o no
cansaço de cada dia, especialmente
nas situações mais difíceis”[3].
Colaborar na sementeira da Palavra
divina no coração dos outros é muito
semelhante ao trabalho do campo. O
fruto não é imediatamente
perceptível, e talvez nem mesmo o
vejamos com os nossos próprios
olhos. Mas temos a segurança de que
a semente está crescendo de uma
forma que supera as nossas
expetativas. “Nunca esqueçamos,
quando anunciamos a Palavra, que
até onde parece que nada acontece,
na realidade o Espírito Santo age e o
Reino de Deus já cresce, através e
além dos nossos esforços”[4].

O nosso otimismo e o nosso
compromisso baseiam-se nessa
sólida confiança. Se ouvimos o
apóstolo Paulo dizer, quando escreve

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn3
https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn4


aos cristãos de Corinto: não duvideis,
“é Deus quem faz crescer” (1Cor 3, 7),
nós somos simples “cooperadores”
seus (cf. 1Cor 3, 6-9), podemos ter a
tranquilidade de saber que o fruto
não depende do que sabemos fazer
com as nossas poucas forças. De fato,
Deus contenta-se com que façamos o
que pudermos. Nessa linha de
pensamento, São Josemaria nos
incentivava a usar todos os meios
humanos, como se os sobrenaturais
não existissem, e, inversamente, a
usar todos os meios sobrenaturais,
como se não houvessem meios
humanos ao nosso alcance[5]. “Age
como se tudo dependesse de ti, mas
consciente de que na realidade tudo
depende de Deus”[6]. A obra de Deus
na história é fecunda, porque Ele é o
Senhor do Reino. Muitas vezes o que
podemos fazer é trabalhar,
esperando pacientemente os frutos.
A vitória do Senhor é certa.

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn5
https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn6


O PEQUENO grão de mostarda, conta
a segunda parábola, “cresce e se
torna maior do que todas as
hortaliças, e estende ramos tão
grandes, que os pássaros do céu
podem abrigar-se à sua sombra” (Mc
4, 32). Uma realidade tão pequena se
torna, com o passar dos dias e dos
meses, em algo difícil de imaginar.
Esse grão, cheio de vida, é capaz de
romper o terreno, sair para a luz do
sol e crescer até se converter em
árvore, chegando até três metros de
altura. “Só quando é esmagado é que
espalha a sua força”[7].

Como na primeira parábola, aqui
também brilha o contraste entre a
pequenez da semente e a grandeza
do que produz. Talvez seja que
também vivenciamos em nossa
própria vida. Sabemos que o Senhor
nos chamou para coisas grandes, mas
talvez sintamos que não estamos à
altura. Na realidade, Cristo chamou-
nos não pelos nossos próprios

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn7


méritos, mas porque quis. Ele não
espera que façamos coisas
extraordinárias, mas que tenhamos a
humildade de O deixar crescer na
nossa vida e de, em cada dia, confiar
na Sua oferta incondicional de amor.
“A debilidade é a força da semente, o
romper-se é o seu poder. E assim é o
Reino de Deus: uma realidade
humanamente pequena, formada
por quantos são pobres no coração,
por quem não confia na própria
força, mas na força do amor de Deus,
pelos que não são importantes aos
olhos do mundo; e, no entanto, é
precisamente através deles que
irrompe a força de Cristo e
transforma aquilo que é
aparentemente insignificante”[8].

A nossa pequenez não interessa
muito. A nossa fragilidade não
constitui um obstáculo
intransponível à ação da graça. Deus
faz crescer tudo o que é grande com
a superabundância dos seus dons.

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn8


“Lança para longe de ti essa
desesperança que te produz o
conhecimento da tua miséria. – É
verdade: pelo teu prestígio
económico és um zero..., pelo teu
prestígio social, outro zero..., e outro
pelas tuas virtudes, e outro pelo teu
talento... Mas, à esquerda desses
zeros, está Cristo... E que cifra
incomensurável isso dá!”[9].

A Virgem Maria acolheu, como “terra
boa”, a semente da Palavra divina.
Podemos pedir-lhe que fortaleça em
nós essa confiança perante a
evidente “desproporção entre os
nossos meios e os frutos que Deus
suscita. O Seu poder salvífico não
diminuiu, mas espera de cada uma e
de cada um de nós, bem como das
pessoas que se abrigam à sombra
desta árvore frondosa, uma
correspondência generosa, a maior
de que formos capazes, com a sua
ajuda”[10].

https://opusdei.org/pt-pt/article/meditacoes-xi-domingo-do-tempo-comum-ciclo-b/#_edn9


[1] Antífona de entrada.

[2] Santa Teresa de Lisieux, História de
uma alma, cap. 11.

[3] Bento XVI, Ângelus, 17/06/2012.

[4] Francisco, Ángelus, 16/07/23.

[5] cf. Ernst Burkhart - Javier López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Rialp, Madrid
2013, vol. III, p. 187.

[6] Santo Inácio de Loyola, citado em
Pedro de Ribadeneira, Vida de san
Ignacio de Loyola.

[7] Santo Ambrósio de Milão, Expositio
in Lucam, VII, 179-182: SC 52.

[8] Bento XVI, Angelus, 17/06/2012.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 473.



[10] Javier Echevarría, Carta pastoral,
01/10/2016.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/meditation/
meditacoes-11o-domingo-do-tempo-

comum-ano-b/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-2016/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-outubro-2016/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-11o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-11o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-11o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/
https://opusdei.org/pt-br/meditation/meditacoes-11o-domingo-do-tempo-comum-ano-b/

	Meditações: 11º domingo do Tempo Comum (Ano B)

