opusdei.org

Vulcoes cobertos de
neve

Muitas pessoas ainda precisam
ficar em casa por causa da
pandemia. Nestas
circunstancias, a lembranca dos
dias em que Sdo Josemaria
viveu escondido em Madri
durante a Guerra Civil
Espanhola pode ajudar.
Oferecemos a narracao
histérica e algumas
consideracoes espirituais do
santo.

25/08/2020



Em 1937, durante a Guerra Civil
Espanhola, Sdo Josemaria passou
cinco meses e meio refugiado na
legacdo da Republica de Honduras,
em Madri. Entre maio e agosto, ele
morou em um pequeno quarto com
seu irmdo Santiago e com quatro
membros da Obra: o bem-
aventurado Alvaro del Portillo, Juan
Jiménez Vargas, Eduardo Alastrué e
José Maria Gonzalez Barredo.

Frequentemente, o fundador do
Opus Dei conduzia um momento de
oracdo em voz alta aqueles que o
acompanhavam neste quarto, que ele
chamava com bom humor de
“galguera”, porque era minimo e
estava lotado.

Recolhemos alguns textos dessas
meditacdes de Sdo Josemaria,
publicadas no livro de José Luis
Gonzalez Gullon, Escondidos. El Opus
Dei en la zona republicana durante la


https://opusdei.org/pt-br/video/escondidos/
https://opusdei.org/pt-br/video/escondidos/

Guerra Civil espafiola (1936-1939),
Madrid, Rialp, 2018, pp. 209-218.

Nesse link, vocé pode comprar a
versdo digital do livro, ainda em
espanhol, seu idioma original.

* %k ok

Escondidos. O Opus Dei na zona
republicana durante a Guerra Civil
espanhola (1936-1939) [Fragmento]

José Maria Escriva escreveu textos
espirituais para os membros da Obra
na legacdo de Honduras. No més de
maio, ele explicou: “Passo alguns
momentos fazendo consideracoes,
que se cristalizam em quatro linhas
nitidas. Penso que meus filhos e os
filhos de meus filhos irdo tirar
proveito das elucubracdes da minha
pobre cachola”[1].

De uma maneira mais ou menos
regular, passava Isidoro Zorzano as
fichas e anotagoes, que chegaram a


https://opusdei.org/pt-br/video/escondidos/
https://www.rialp.com/libro/escondidos_92759/edicion/ebook-83181/

uma centena. Zorzano, Sainz de los
Terreros e Albareda as usaram
durante os seus momentos de oracado
pessoal. Eram anotacdes pensadas
para fazerem parte, quando possivel,
de “outro folheto de
consideracoes”[2].

Outra maneira pela qual o fundador
transmitia as caracteristicas do Opus
Dei foi a pregacao. Entre 6 e 12 de
abril, pregou para os que estavam
com ele e para quem quisesse ouvir,
no sagudo da legacdo, no final da
Missa ou - se ele ndo a houvesse
celebrado — depois de receberem a
Santa Comunhéo[3]. Depois, deixou
de fazer isso porque o consul proibiu
as reunioes. O diplomata temia que
os guardas do lado de fora o
ouvissem falar de religido e
comprometessem a imunidade
diplomatica da casa.

Um més depois, quando estavam
sozinhos na “galguera”, o padre José



Maria retomou o habito de conduzir
uma meditacdo. Nessa ocasido,
algumas eram de manha -
geralmente ao acabar o café da
manha - e outras no final do dia,
aproveitando o siléncio que
dominava a casa. De maneira grafica,
O padre José Maria retratou um dia a
simplicidade com que se
posicionavam para rezar: “A cena,
que muitas vezes se repete, é
divertida: as criancgas e o avo, de
pijama, sentados em seus colchdes de
evacuados, muito sérios, muito ...
sisudos”[4].

Eduardo Alastrué, que tinha boa
memadria, transcrevia as meditagdes
que ouvia. Depois, passava-as para
Isidoro Zorzano. Depois de 1é-las,
Zorzano as entregava aos outros da
Obra de Madri e a José Maria
Albareda, como Escriva tinha
sugerido. Mais tarde, ele as enviava
por correio para Valéncia, onde eram
recolhidas por Paco Botella, que



novamente atuava como mensageiro
para o resto dos homens do Levante.
Dessa forma, tanto os membros
quanto os amigos da Obra
meditaram sobre os temas
desenvolvidos pelo fundador[5].

As meditacOes giravam em torno de
Jesus Cristo. Um ponto constante da
pregacdo era o cultivo da amizade e
relacionamento com Deus. Escriva
explicou que eles deveriam rezar
com confianca e perseveranca,
sabendo que Deus sempre ouve.
Muitas vezes, rezou em primeira
pessoa: “Falemos com Ele em
confidéncia amorosa, como amigos
intimos, como irmaos, como filhos.
Jesus: ver-Te, falar contigo!
Permanecer assim, contemplando-Te
abismados na imensidade da tua
formosura, e ndo cessar nunca,
nunca, nessa contemplacdo! Oh,
Cristo, quem Te pudesse ver! Quem
te pudesse ver, para ficar ferido de
amor por Ti e, embriagado e



sustentado por este amor,
desinteressar-se completamente das
coisas mundanas!

Cristo, quem Te pudesse ver! Quem
Te pudesse ver e ficar amorosamente
fundido no teu seio, amando-te sem
cessar e sendo amado por Ti, e
reviver o encanto daquela velha
lenda do monge que passou séculos —
séculos que ndo foram sendo um
instante — em arroubamento na
presenca da tua infinita
formosura!”[6].

Com frequéncia a sua oracao incluia
uma peticdo de mais graca para
corresponder a chamada a Obra:
“Jesus ndo se cansa de nos ensinar.
Como uma mae amorosa, nao cessa
em suas recomendacdes. Por que nao
nos lancamos entre teus bracos, meu
Deus, sobre o teu peito aberto? Por
que ndo permitimos que movas a
nossa vontade com afetos muito
profundos e propdsitos muito



firmes? Meu Deus, eu Te amo! Faz
que eu me enamore cada vez mais da
tua Obra; que te sirva cada dia, mais
fielmente! Que as minhas maos
levem a agua sagrada do teu Lado até
as almas dos que me rodeiam! Que
eu mesmo me embriague cada vez
mais com essa agua do céu!”[7]. E,
como sugestdo pratica, recomendou
a seus filhos que manifestassem
pessoalmente a Deus os seus desejos:
“Manifestemos ao Senhor,
confiemos-Lhe com afetos
inflamados, obrigando a calar a
inteligéncia, permitindo falar o
coracdo: Eu desejo ser teu escravo na
tua Obra. Mesmo que ndo fosse um
homem, mas cem, ainda que eu
contasse com mil vidas, voltaria a
dedica-las todas ao teu servico. Ainda
que me acontecesse a incrivel
desgraca de ficar sg, aconteca o que
acontecer, perseverarei neste
caminho. E nos estenderemos nos
nossos afetos: de humildade, por Ele
ter me escolhido, tdo miseravel, para



entrar na posse deste tesouro, de
acao de gracas por té-lo posto ao
alcance das minhas maos. De gritos
de peticdo de correspondéncia, de
perseveranca, para mim, para todos
0s meus irmaos”[8].

Unido espiritualmente a Cristo, o
padre José Maria Escriva rezou
também por seus filhos espirituais,
lembrando-se de cada um: “Quero
ver-me agora, meu Deus, junto a
ferida do teu peito. E pensar em
todos os meus filhos, em todos os que
agora sdo membros vivos deste
Corpo vivo da tua Obra. Nomeando-
0s, considerarei as suas qualidades,
as suas virtudes, os seus defeitos, e a
seguir Te suplicarei, empurrando-os
para Ti, um a um: ‘Para dentro!’
Meterei todos dentro do teu Coragao.
Assim quero fazer com cada um e
com todos o0s que virdo depois,
durante séculos, até o fim do mundo,
para fazer parte desta familia
sobrenatural. Todos, todos unidos no



Coracdo de Cristo, todos feitos um so
por amor a Ele e todos desprendidos
das coisas da terra pela forca deste
amor acompanhado de
mortificacdo”[9].

A confianca em Deus era
particularmente necessaria diante
dos obstaculos que sobrevinham.
Eram circunstancias adversas, mas —
em palavras de Escriva — “é como se
o Senhor nos dissesse ‘Meu filho, a
revolucdo mais terrivel que a
histdria registra, o teu interior
descomposto pelos miasmas que se
infiltraram de fora. Tudo isso, € certo
vem passando sobre ti como uma
tormenta furiosa. Mas nada pode te
roubar a paz, a ndo ser o pecado
grave. Quanto a minha Obra, sabes
que se ha de realizar, porque Eu
assim desejo, contigo, sem ti ou
apesar de ti. Por acaso pensas que
ndo tenho em conta que entregaste
ao teu Deus, na mais florida
juventude, todo o amor que o teu



coracdo humano é capaz de
albergar? Permanece fiel. O resto,
que importa?’”’[10].

Dessa forma, ele conjugava as trés
virtudes teologais, que comecam pela
fé: “Por que havemos de nos
preocupar, para que pressas, para
que desassossegos? Deus esta no
meio de nos, Deus esta conosco. Nao
estamos s0s, é preciso repeti-lo”[11].
E, ao mesmo tempo, cedia a
esperanca no futuro e no amor de
Deus: “Jesus, Tu és o meu Deus, o
meu Irmao, o meu Amor e o meu
Tudo. Como néo irei sentir plena
confianca em Ti? Por que ndo dar
asas a esperanca?” [12].

A referéncia ao fundamento divino
da Obra era constante: “E pensando
nesta Obra que Tu abencoaste, quais
serdo as consequéncias de tudo isto?
Parece que esperaste, Senhor, que o
grao morresse no sulco quando
comecava a deitar pequenas raizes e



um esboco de caule despontava na
superficie, permitiste que se
desencadeasse este vendaval. Mas
vira a paz, e a Obra se desenvolvera
perfeitamente”[13]. Por isso,
convidava a rezar com paz: “Tenho a
plena certeza de que Tu, Senhor,
assim como em outros tempos
impulsionaste outros
empreendimentos, queres realizar
agora essa tua Obra. Estou também
intimamente persuadido de que a tua
Vontade é que Te sirva nela.
Cumprindo essa vontade, que me
importa todo o resto?”[14].

Frequentemente considerou a
situacdo em que a Obra se
encontrava. Sem deixar de manter os
pés no chao, insistia que os tempos
de bonanca viriam: “A Obra...o que é
a Obra agora? Quase ndo ha nada
visivel; é verdadeiramente o grao de
mostarda. Uns poucos homens, sem
prestigio, sem posi¢cdo econdmica,
sem experiéncia, quase todos no



comeco da vida. Mas nos sabemos
que esse grao de mostarda dara lugar
no campo sobrenatural da Igreja a
um arbusto que cobrira o mundo
inteiro com seu tronco, com suas
raizes, com seus galhos, nos quais
muitas aves migratodrias buscarao
asilo”[15].

Também colocou nas maos de Deus a
perseveranca de cada um dos seus
membros: “Senhor, tu sustentas em
mim a esperanca. Por Ti creio no
futuro desta tua obra e,
concretamente, espero que daras
perseveranca a todos os meus filhos,
de modo que, quando nos reunirmos,
possamos cantar um Te Deum de
acOes de gracas por essa
perseveranca e, talvez, por teres
permitido que ndo somente
perseverem, mas que contagiem o
seu ardor a outros”[16].

Agora, a esperanca ndo significava
contentar-se com um “quietismo”



pacifico, como alguém que espera,
sem se mexer, até Deus lhe conceder
tudo milagrosamente. Era necessario
pedir, repetidamente, com
determinacdo: “O Senhor, a primeira
vista, nega-se a escutar-nos?
Insistamos na peticdo. Desde que
comecou este ano de revolucao,
quantas coisas supliquei e ndo me
foram concedidas! Desanimarei por
isso? Nao! Continuarei a pedir, com a
certeza de que, se for conveniente
para a gloria de Deus — e é: por isso
as exponho, a minha suplica sera
acolhida”[17]. E apresentava um
exemplo concreto: “Contam os de
Levante que, quando Paco [Botella] e
seu primo realizavam uma
diligéncia, enquanto um fazia uma
visita la fora, o outro rezava. Esse é o
caminho. Mas se a nossa oracdo e
nossa atividade ndo produzem frutos
aparentes, nada de impacientar-nos.
Saibamos esperar”[18].



Em suma, boa parte da sua pregacao
dirigia-se a levantar o olhar de seus
filhos, para néo ficarem travados
pela situacdo do momento: “Que
significa esta paralisacdo? Um ano
inativos? E o0 que € um ano na vida
de uma Obra que deve durar até o
final do mundo? E, além disso, o
Senhor ndo nos ressarcira o tempo
perdido, se nossa boa vontade
persiste? A revolugdo nos
surpreendeu absorvidos em nosso
trabalho, preocupados unicamente
pelo desejo de servir-lhe. Depois,
houve desorientacdes, mas falta de
retiddo, disso estou seguro,
nunca”[19]. O futuro se abria diante
deles cheio de esperanca: “Virdo
talvez tempestades terriveis contra a
barca da Obra, contra a da minha
alma? Mas, que seguranca com
Cristo, que confianca em seu
amparo! E aqui se acendem - e
vertem-se nEle — nossos afetos. Como
devem ser estes afetos? Ontem, hoje,
sempre aconteca o que acontecer,



estes afetos ndo podem ser sendo
afetos de confianga”[20].

Outro grande tema sobre o que
pregou foi a unidade de todos os que
integravam a Obra: “Para que nossa
oracdo seja verdadeiramente
fecunda, ndo deveria existir entre
nos aquele contato, aquela unido que
existia entre os apostolos, ndo por
causa da permanéncia fisica no
mesmo lugar, mas por causa da
identidade de pensamento, de
sentimento, de vontade? Sim, amar
com a Obra, sentir com o Coracgdo de
Cristo, pensar com aquele que dirige,
entre nos. Esta é a verdadeira
unidade, prépria do corpo saudavel,
em plena saude, em plenitude de
vida”[21]. A coesdo de uns e outros —
“que todos sejamos um no coragao,
na inteligéncia e na vontade”[22] -
era um dom que deviam implorar a
Deus na oracdo e na mortificacao.
Disse-lhes, por exemplo, que podiam
oferecer ao Senhor as mil pequenas



incomodidades de todos os dias:
“Acompanhar cada um de nossos
irmdos em perigo e velar por eles. E
cada mortificacdo que deixemos de
fazer, o tempo que tiremos da
oracdo, é um prejuizo que causamos
a nossos irmaos, € deixar de ajuda-
los a suportar bem suas tristezas, a
rejeitar suas tentagoes. Sempre
tenham isso muito presente. Que
essa lembranca lhes sirva de
estimulo a sua vida interior”[23].

As meditacdes estavam impregnadas
por sua paternidade espiritual: “Eu
padeco naqueles membros da Obra,
meus filhos, que estdo ausentes, nas
trincheiras, na prisdo, e compreendo
perfeitamente as palavras de Sdo
Paulo: ‘Quem de vocés esta triste e
ndo estou triste? Quem de voceés esta
doente e eu ndo estou doente?’”[24].
As vezes, mencionava aqueles que
estavam em condi¢des mais dificeis:
“Chiqui - com quanta paz, nos dizem,
ele carrega seus sofrimentos! — tera



suas cruzes interiores, mas também
este e todos, seus consolos, aqueles
consolos que Tu sabes dar. Peco
também por todos aqueles que estao
em um transe dificil, sem que
saibamos disso”[25]. “Falo com meu
Senhor: ‘lembra-Te de Chiqui, que
deve sair da prisdo, que chegue a um
lugar seguro sem problemas. E
daquele, cuja vocacdo foi preservada,
entre tantos obstaculos, tao
maravilhosamente. E daquele cujo
sacrificio é tdo admiravel. E daquele
e daquele outro. E do outro lado,
pensa, meu Deus, nesse que
trabalhou tanto para Ti e tdo bem. Se
houver algo na vida passada de todos
que Te ofenda, apaga-o e da-nos
agora forca, perseveranca e luz’’[26].
Também lhes recordou que
desejavam: “mover jovens
intelectuais ao apostolado”[27] para
espalhar a mensagem da Obra: “Deus
quer reviver o apostolado dos
primeiros cristdos, quer que o
mundo retorne a estima e a pratica



das virtudes que o0s
distinguiram!”[28]. Por esse motivo,
ele pediu pelos amigos dos membros
da Obra, entre os quais havia alguns
que podiam pedir admissao:
“Multiplica pelo menos cinco por
cinco o numero daqueles que agora
fazem parte dessa familia
sobrenatural da Obra. Para aqueles
em Valéncia, que trabalham duro
para aumentar o numero de Teus
operarios, da-lhes cada vez mais
espirito apostolico e coloca em sua
boca palavras eficazes de
conviccdo”[29]. “Nossa Mde, Regina
Apostolorum, Spes! Por que ndo fazes
que 0S nossos, que estdo em Levante,
no outro lado, no norte e no sul,
consigam, especificamente agora,
nestes dias, para a Obra, almas
novas, novas, cheias de desejos de se
santificarem, de servir a Deus?”[30].

Nesse sentido, voltou a uma ideia
muito repetida na Residéncia DYA, a
naturalidade propria dos cristaos



comuns: “Tudo o que seja sobressair-
nos, chocar com o meio ambiente
porque fazemos as coisas de um
modo diferente do habitual, deve
sempre ser evitado. Na vida publica,
na vida profissional, nos detalhes da
vida cotidiana, devemos proceder
com naturalidade absoluta. Chamar
a atencao, adotar atitudes estranhas
€ contrario ao nosso espirito. Quando
vocés chegarem ao outro lado,
repitam aos que estao la para que
sigam o caminho marcado por suas
condigOes, sua situacdo, sua idade.
Agir como todo mundo, viver
normalmente, naturalmente.
Estamos no mundo para renova-lo,
para trazé-lo a Cristo. Mas somos do
mundo e vivemos nele, e em todas as
suas classes e esferas devemos nos
confundir com aqueles que as
constituem. Que nunca sejamos
considerados uma coisa separada,
seres estranhos. Repetimos, agora,
nessas circunstancias, nossa
recomendacdo de sempre:



singularizar-se, ndo. Simplicidade,
naturalidade em todos os
momentos”[31].

Finalmente, Escriva, que em uma
meditacdo comparava seus filhos a
“vulcbes cobertos de neve que
contrastam o fogo que devora suas
entranhas com o gelo do lado de
fora”[32], lembrou com frequéncia
que a entranha da Obra levava
consigo a busca da santidade nas
pequenas coisas de um dia qualquer:
“Espera por tua hora e prepara-te
para ela com a oragdo, com o
cumprimento escrupuloso e fiel de
tuas pequenas tarefas atuais, com
uma conduta que atraia outras almas
para a Obra”[33]. Assim ele usou o
exemplo dos “trabalhadores que em
tempos passados aplicavam seus
esforgos, perseverantes e anonimos,
na construcdo de uma catedral: do
trabalho constante e obscuro, um dia
surgiram lapides bem esculpidas;
outro, um pilar esbelto; depois, uma



parede forte; finalmente, uma
cupula, onde se multiplicavam os
ornamentos de pedra”[34].

Ora, as pequenas coisas comegam no
servico atencioso aos outros: “Como €
dificil e como é importante ter
caridade nos detalhes! Quantas vezes
nos escapa a palavra dura, o
julgamento condenatorio, o gesto
ofensivo, referindo-se ao nosso
proximo! Por qué? Acaso Deus nos
pede que os julguemos? Nao exige, ao
contrario, que cubramos suas
misérias com o manto da caridade?
Por que devemos falar
grosseiramente de alguém, ainda que
estejamos certos em nossas
criticas?”[35]. Especificamente, um
aspecto da caridade consistia em
saber compreender as falhas dos
outros, sem cair em murmuracoes:
“Evitando a censura, por mais justa
que seja, de nosso proximo, também
evitaremos, pouco a pouco, que nos
tornemos uns incompetentes, que se



distraem carregando mexericos de
um lugar para outro; e também o ser,
entre nds, um espinho que fere todos
que se aproximam dele”[36].

Finalmente, eles ndo podiam esperar
pelas grandes ocasides ou pela
chegada da paz. Onde quer que
estivessem, em uma legacdo e em
meio a uma guerra, Deus os
chamava: “Parece, ao dizer isto, que
Jesus esta nos dizendo: ‘Ouves, meu
filho? Cuida das pequenas coisas, sé
fiel nelas”. Nao sdo as circunstancias
de agora, sdo as de ontem, as de
sempre, que ditam essas pequenas
mortificagdes. Que cada um examine
a sl mesmo sobre isso e veja em que
pode vencer-se”[37].

Leia também: A Vida na Legacao de
Honduras, Cartas de Josemaria
Escriva a Dolores Fisac.



https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-na-legacao-de-honduras/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-na-legacao-de-honduras/
https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-de-josemaria-escriva-a-dolores-fisac/
https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-de-josemaria-escriva-a-dolores-fisac/

[1] Carta de José Maria Escriva aos
membros da Obra de Valéncia,
Madri, 5/05/1937, no Arquivo Geral
da Prelazia do Opus Dei (doravante
AGP), série A.3.4, 254-1, 370505-1.

[2] Diario de Isidoro Zorzano,
25/04/1937. Consideragdes espirituais
era um livro com quatrocentos e
quarenta aforismos espirituais,
publicado pelo fundador do Opus Dei
em 1934. Em 1939, Escriva o
expandiu para novecentos e noventa
e nove pontos e o publicou com o
titulo de Caminho (cf. Josemaria
Escriva, Caminho, edicao
comentada). Pedro Rodriguez
identificou noventa e oito pontos de
Caminho que procedem da etapa em
que o fundador da Obra esteve na
legacdo de Honduras.

[3] Os originais estao na pasta AGP,
série A.4, 45-3. Sdo 47 meditacOes e
palestras, de 6 a 12 de abril e de 11
de maio a 30 de agosto de 1937. Elas



foram anotadas por Eduardo
Alastrué, em alguma ocasiao, o
proprio José Maria Escriva fez
alguma anotacdo marginal. O
fundador comentou que “embora
muitas vezes elas ndo recolham bem
o que eu lhes disse (outras, sim),
procuro que continuem anotando,
porque sempre podem lhes ser de
algum proveito” (Carta de José Maria
Escriva a Isidoro Zorzano, Madri,
1/07/1937, em AGP, série A.3.4, 254-3,
370701-4).

[4] Carta de José Maria Escriva aos
membros da Obra em Valéncia,
Madri, 1/07/1937, na AGP, série A.3.4,
254-3,370701-2.

[5] Cf. Diario de Isidoro Zorzano, 29
de junho de 1937; e Carta de José
Maria Escriva aos membros da Obra
em Madri, Madri, 14 de julho de
1937, na AGP, série A.3.4, 254-3,
370714-3.



[6] Meditacdo, 3-4 VI-1937, em AGP,
série A.4, 45-3-16.

[7] Meditacao, 30 de agosto de 1937,
em AGP, série A.4, 45-3-46.

[8] Ibidem.

[9] Meditacdo, noite de 3 a 4/06/1937,
AGP, série A.4, 45-3-16.

[10] Meditacdo, 19/07/1937, em AGP,
série A.4, 45-3-35.

[11] Meditacdo, 21 de maio de 1937,
em AGP, série A.4, 45-3-13.

[12] Meditacdo, 9/04/1937, em AGP,
série A.4, 45-3-4.

[13] Ibidem.

[14] Meditacdo, 25/07/1937, em AGP,
série A.4, 45-3-37.

[15] Ibidem.



[16] Meditacdo, 10/04/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-5.

[17] Meditacdo, 11/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-33.

[18] Meditacdo, 24/08/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-41.

[19] Ibidem.

[20] Meditacdo, 19/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-35.

[21] Meditacdo, 19/05/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-12.

[22] Meditacdo, 6/04/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-1.

[23] Meditacdo, 8/04/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-3.

[24] Meditacdo, 7/04/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-2. A mencdo de Sdo
Paulo parece uma parafrase de 2 Cor
11,29.



[25] Ibidem.

[26] Meditacdo, 1/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-29.

[27] Meditacdo, 29/08/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-45.

[28] Meditacdo, 26/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-38.

[29] Meditacdo, 1/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-29.

[30] Meditacdo, 26/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-38.

[31] Meditacdo, 23/06/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-21.

[32] Meditacdo, 6/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-31.

[33] Meditacdo, 4/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-30.

[34] Meditacdo, 6/07/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-31.



[35] Meditacdo, 19/06/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-18.

[36] Ibidem.

[37] Meditacdo, 12/04/1937, em AGP,
Série A.4, 45-3-6.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/vulcoes-
cobertos-de-neve/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/vulcoes-cobertos-de-neve/
https://opusdei.org/pt-br/article/vulcoes-cobertos-de-neve/
https://opusdei.org/pt-br/article/vulcoes-cobertos-de-neve/

	Vulcões cobertos de neve

