
opusdei.org

“Vosso coração se
alegrará”: O sentido
cristão do sacrifício
(2)

Para os cristãos o valor do
sacrifício está escondido no
desejo, manso e humilde, de
associar-se ao sofrimento de
Jesus em sua paixão, e de
libertar o coração daquilo que o
encadeia: na aspiração a uma
vida mais leve, mais luminosa,
mais livre.

18/11/2024



Com imensa delicadeza, mas
profundamente desconcertados, José
de Arimateia e Nicodemos descem o
Senhor da cruz e o deixam nos
braços de sua mãe. Santa Maria
acaricia seu Filho com a ternura
daquela noite longínqua em Belém;
fecha-lhe os olhos, beija-o na fronte.
Chora, crê, espera... E assim sustenta,
através dessa prova tão dura, uma
Igreja ainda minúscula: o “povo que
há de nascer” (Sl 22, 32), que já está
nascendo.

A manhã do domingo de Páscoa
dissipará todas as trevas. Sem a
ressurreição, não só a paixão e a
morte de Jesus, mas também todo o
sofrimento e a dor da história, teriam
se transformado em uma brincadeira
cruel. A vitória de Jesus sobre a
morte mudou, porém, as
coordenadas para sempre. Desde
então é possível sofrer e entregar-se
por amor, com a confiança de Jesus:
dou a minha vida para a retomar (Jo



10-17); “hei de ver-vos outra vez, e o
vosso coração se alegrará” (Jo 16-22).
Essa alegria, na hora de acolher e 
escolher a cruz, no pequeno e no
grande, é uma graça especial de Jesus
ressuscitado[1].

Fonte de vida

São Paulo explica que a morte de
Jesus crucifica o “homem velho” (Rm
6, 6; Ef 4,22). Trata-se de uma morte
que só tem sentido do ponto de vista
da vida à qual vai dar lugar: a vida
da graça, do Espírito, o “homem
novo” (Ef. 4, 24). Do mesmo modo, o
sacrifício e a mortificação cristã não
têm sentido por si mesmos, como se
renunciar à própria vida fosse, em si
mesmo, algo bom. A mortificação
tem sentido na medida em que é 
vivificante, fonte de vida nova. O
cristão percebe em si mesmo coisas
que tiram a sua vida, que o alienam,
que criam divisão em seu interior e
ao seu redor... porque ainda está sob



o domínio do pecado: tendências
doentes, ou feridas que devem ser
salvas, ressuscitadas por Cristo. Por
isso, São Paulo adverte: “se viverdes
segundo a carne, haveis de morrer;
mas, se pelo Espírito mortificardes as
obras da carne, vivereis” (Rm 8,13).

É importante entender bem o que o
apóstolo diz aqui: diante da chamada
a viver segundo o Espírito, com
maiúscula, há a tentação de viver
segundo a carne, quer dizer segundo
tudo o que em nós – alma e corpo –
opõe-se a Deus[2]. Por isso, a vida
“segundo a carne” não é tanto a de
um corpo selvagem que pisoteia uma
alma inocente como a de uma alma
frívola que corrompe e desfigura a
pessoa inteira, em sua unidade de
corpo e de espírito[3]. Como Jesus diz,
o mal vem de dentro: “Ora, o que sai
do homem isso é que mancha o
homem. Porque é do interior do
coração dos homens que procedem
os maus pensamentos: devassidões,



roubos, assassinatos, adultérios,
cobiças, perversidades, fraudes,
desonestidade, inveja, difamação,
orgulho insensatez. Todos esses
vícios procedem de dentro e tornam
impuro o homem” (Mc 7, 20-23).

Entende-se assim que para os
cristãos o valor do sacrifício não está
no sofrimento em si mesmo, ou
numa ascética submissão do corpo,
mas sim no desejo de libertar o
coração daquilo que o encadeia; na
aspiração a uma vida mais leve, mais
luminosa, mais inteira: uma vida que
irradie simplicidade e alegria. O
cristão não procura a dor pela dor;
não é masoquista. Descobre, no
entanto, tantas vezes, em si mesmo e
nos outros, fontes de egoísmo, de
sensualidade, de cobiça. Não é
possível se livrar e ajudar os outros a
se livrarem de tudo isso, sobretudo
quando há raízes profundas, sem
renúncia. Abrir o coração pode, sim,
doer, como acontece quando o fluxo



sanguíneo volta a um membro
intumescido pelo frio; pode custar
muito, mas é necessário.

“Então eles jejuarão”

“Podem os amigos do esposo afligir-
se enquanto o esposo está com eles?
Dias virão em que lhes será tirado o
esposo. Então eles jejuarão” (Mt 9,
15). Estas palavras de Jesus um pouco
misteriosas anunciam detalhes
importantes sobre o estilo de vida
dos seus discípulos. Por um lado, Ele
veio ao mundo para ficar, e veio
trazer a alegria, a vida “em
abundância” (Jo 10,10): Ele não só
não se incomoda que desfrutemos da
vida, mas alegra-se de ver-nos sãos e
felizes[4]. Por outro, enquanto durar a
história sentiremos a ausência de
Deus onde os homens preferirem as
trevas de seu egoísmo à luz de seu
amor (cfr. Jo 3, 19-21). E esse lugar é
sempre o coração de cada um. Em
nosso coração, em nossas relações,



em nossas casas, é necessário dar
espaço para Deus, porque o nosso eu
tende a ocupar tudo. E onde reina o
eu, falta paz e alegria.

O jejum é uma das formas que o
combate dos cristãos utilizou para
dar espaço a Deus em suas vidas,
porque o Senhor mesmo jejuava (cfr.
Mt 4,2) e nos exortou a fazer o
mesmo, com expressão alegre (Mt
6,16-18). O jejum significa renunciar
de modo concreto, palpável, à nossa
tendência a dominar e dispor sobre
as coisas. Através desta prática, que
nos toca em algo tão fundamental
como a alimentação para a
subsistência, saímos “da tentação de
‘devorar’ tudo para saciar nossa
cobiça e conquistar a capacidade de
sofrer por amor, que pode preencher
o vazio de nosso coração”[5]. São
Josemaria dizia que o jejum é uma
“penitência gratíssima a Deus”;
embora, acrescentasse, “ora por esta,
ora por aquela razão, temos feito



concessões”[6]. Com efeito, se a pessoa
se limitasse estritamente às
disposições mínimas nesta matéria,
acabaria por jejuar muito pouco. Daí
que a Igreja, como boa mãe, deixe
grande margem para a generosidade
e para o crescimento espiritual de
cada um, levando em conta também
a saúde do corpo.

A lógica do jejum, marcada pelo
desejo de que Deus cresça e que eu –
com meu egoísmo, com meu desejo
de me impor – diminua (cfr. Jo 3, 30),
permite entender o sentido de tantas
outras privações voluntárias:
sacrifícios que, embora pareçam
empequenecer a vida, alargam-na de
fato; tornam-na mais livre. Ao
renunciar voluntariamente a certas
coisas boas, vamos gravando em
nosso coração a convicção de que “só
Deus basta”[7]. Protegemo-nos assim
da idolatria, que “não apresenta um
caminho, mas muitas sendas que não
levam a lugar nenhum formam antes



um labirinto”[8]. Quem não sabe
renunciar a nada, acaba se
submetendo a tudo, “obrigado a
escutar as vozes de tantos ídolos que
gritam: ‘Confia em mim’”[9]; quem se
atreve a renúncias, pelo contrário,
“livra-se de muitas escravidões e
consegue, no íntimo de seu coração,
saborear todo o amor de Deus”[10].

Desse ponto de vista, existem muitas
formas possíveis de ‘jejum’ ou de
renúncia. Contanto que as
escolhamos de coração, e não por um
frio sentido do dever, todas podem
nos tornar mais livres, “livres para
amar”[11]. Um jejum digital
intermitente, por exemplo, pelo qual
deixamos de lado o celular em alguns
momentos do dia, permite-nos
melhorar nossas relações
interpessoais e manter conversas
mais autênticas, a salvo de distrações
que intoxicam. O fato de renunciar a
dispor de imediato de tudo com
alguns poucos movimentos dos dedos



– informações, produtos,
experiências – libera-nos de uma
tendência a possuir ou consumir, o
que acaba por deixar-nos vazios.
Prescindir de um serviço ou escolher
às vezes algo menos confortável ou
divertido ajuda-nos a desfrutar do
que é simples e fortalece-nos frente
às contrariedades, que não faltam na
vida de ninguém. Evitar que nossa
atenção se disperse durante o
trabalho permite fazer dele um
verdadeiro serviço, e sentir alegria
com os resultados. Renunciar a
algum tempo livre para cuidar de um
doente ou de alguém que precisa de
ajuda dilata o coração e impede que
ele se torne duro; ensina-nos
inclusive a conviver com nossa
própria imperfeição e fragilidade.

Nesta lógica de liberdade do coração
– liberdade dos filhos de Deus (cfr.
Rm 8, 21) – constam também
diferentes costumes de mortificação
do corpo e da sensibilidade, que



adotaram várias formas entre os
cristãos ao longo da história. Assim
como o jejum, tais práticas
correspondem à convicção de que é
necessário rezar também com o
corpo, e de que se torna inevitável
uma certa luta por reintegrar as
diferentes esferas de nossa pessoa.
Assim, quando um cristão trata seu
corpo ou os seus sentidos com mais
exigência, não é por ver neles algo de
mau ou de suspeito, e sim porque
percebe a tendência de seu coração a
dispersar-se em mil direções, e
sobretudo o custo real dessa
dispersão: a incapacidade de amar.
Ou mais ainda, porque sente o
desejo, manso e humilde, de associar-
se ao sofrimento de Jesus em sua
paixão. São Paulo fala de levar a
morte do Senhor em nosso corpo
para ressuscitar com ele (cfr. 2 Cor
4,10); este tipo de sacrifícios
corresponde também a esse
percurso, a essa páscoa. É verdade
que às vezes podem ter se prestado a



excessos e também à incompreensão
de quem não concebe que se possa
sofrer para que Jesus viva em nós.
Entre aqueles que por um lado
exageram e por outro se
escandalizam, eleva-se, no entanto, a
serenidade, a simplicidade e a
liberdade de espírito com que muitos
cristãos expressam também assim
seu amor a Jesus: “coração, coração
na Cruz, coração na Cruz!”[12].

Dar a vida por seus amigos

“Eu quero a misericórdia, e não o
sacrifício”, diz Deus através do
profeta Oséias (Os 6,6). Jesus retoma
essas palavras no Evangelho (cfr. Mt.
9, 13), não para tornar inválida a
prática do jejum e da mortificação,
mas para sublinhar que todo
sacrifício deve ordenar-se ao amor.
São Josemaria o explicava assim:
“Prefiro as virtudes às austeridades,
diz Yavé com outras palavras ao povo
escolhido, que se engana com certos



formalismos externos. – Por isso,
temos que cultivar a penitência e a
mortificação, como provas
verdadeiras de amor a Deus e ao
próximo”[13]. Nesse sentido, ele
costumava dizer que as
mortificações preferidas por Deus
eram as que tornavam a vida mais
agradável aos outros[14]. Nisto
também, ele se fazia eco das palavras
do Senhor: “Ninguém tem maior
amor do que aquele que dá a sua
vida por seus amigos” (Jo 15, 13).

A disposição de dar a vida pelos
outros, se for sincera, não precisa
nem pode esperar situações
extraordinárias porque descobre
muitas ocasiões na própria vida. São
Josemaria enumerava algumas: “Essa
frase feliz, a piada que não te
escapou da boca, o sorriso amável
para quem te incomoda, aquele
silêncio ante a acusação injusta, a tua
conversa afável com os maçantes e
inoportunos, o não dar importância



cada dia a um pormenor ou outro,
aborrecido e impertinente das
pessoas que convivem contigo...”[15].

Nessas circunstâncias e em muitas
outras, o olhar do cristão, como o de
Jesus, não está voltado para o
próprio sofrimento, mas para o bem
que torna a cruz uma realidade
amável. “Sacrifício, sacrifício! – é
verdade que seguir a Jesus Cristo –
disse-o Ele – é levar a Cruz. Mas não
gosto de ouvir as almas que amam o
Senhor falarem tanto de cruzes e de
renúncias: porque, quando há Amor,
o sacrifício é prazeroso – ainda que
custe – e a cruz é a Santa Cruz. – A
alma que sabe amar e entregar-se
assim, enche-se de alegria e paz.
Então, por que insistir em ‘sacrifício’,
como que procurando consolo, se a
Cruz de Cristo – que é a tua vida – te
faz feliz?[16]

São Josemaria enfatiza o valor
positivo do sacrifício que se faz por



amor, indicando-o inclusive como
fonte de paz e de alegria. E rejeita,
por isso mesmo, com firmeza,
alardear a dor ou fazer-se de
‘vítima’[17]. Às vezes, há quem pareça
insistir no componente de renúncia
que seguir o Senhor, implica, como
que procurando um olhar de consolo,
e esquecendo que a renúncia só é
fonte de vida por sua união com a
cruz de Jesus. Nesses casos, presta-se
a atenção à dor sentida, ao próprio
esforço espiritual. O sacrifício cristão
não se propõe provar uma
capacidade heroica de aguentar o
sofrimento, mas formar em nós um
coração como o de Cristo, um
coração transpassado, “totalmente
aberto”[18].

Jesus não explicou sua morte como
uma mostra de coerência diante de
princípios ou como um
desenvolvimento de sua resistência
espiritual, mas como uma entrega
por pessoas concretas: “meu corpo,



que é dado por vós” (Lc 22, 19). Sua
atenção está toda voltada para nós,
não para si mesmo. Por isso, se
reduzíssemos o objetivo de nossa
mortificação a nosso próprio
sofrimento, não só estaríamos
vivendo uma espiritualidade
negativa e triste, que não tem nada a
ver com o Evangelho, mas sobretudo
uma certa soberba espiritual que
poderia tornar estéreis nossos
sacrifícios. É necessário olhar muito
além: compreender o sacrifício como
um grande sim a Deus e aos outros,
como um grande sim à Vida.

Há uma grande distância entre quem
vê o sofrimento como um objetivo e
quem o vê como amor, ainda que o
amor possa doer. O convite de Jesus
a tomar sua cruz poderia, por isso,
entender-se assim: ama embora doa
– porque às vezes vai doer – e confia
na ressurreição; procura sobre todas
as coisas o reino de Deus e sua justiça
(cfr. Mt. 6, 33), e deixa tudo nas mãos



do Pai (cfr. Lc 23,46). Essa é a
disposição do coração de Cristo e do
coração dos seus: iluminar o mundo
às escuras com uma alegria radicada
na cruz[19]; caminhar pela vida com
“a cruz nas costas, com um sorriso
nos lábios, com uma luz na alma”[20].

[1] O profeta Isaías já antecipava, com
palavras que séculos depois nos
impressionam, essa graça que
surgirá da Cruz e da Ressurreição, e
que alcança a todos os que abraçam
esse caminho: “Posto que deu sua
vida em expiação, terá descendência,
prolongará os dias, e, por sua mão, o
desígnio do Senhor prosperará. Pelo
esforço de sua alma verá a luz (...).
Por isso, dar-lhe-ei multidões em
herança, e repartirá os despojos com
os fortes; porque ofereceu sua vida à
morte e foi contado entre os
pecadores, carregou os pecados das



multidões e intercede pelos
pecadores” (Is 53, 10-12).

[2] Cfr. Rm. 8,7-9: “o desejo da carne é
hostil a Deus, pois a carne não se
submete à lei de Deus, e não o pode.
Os que vivem segundo a carne não
podem agradar a Deus. Vós, porém,
não viveis segundo a carne, mas
segundo o Espírito, se realmente o
espírito de Deus habita em vós”.

[3] Nese sentido, São Paulo fala do
respeito que se deve ao corpo,
aduzindo que é “membro de Cristo” e
“templo do Espírito Santo” (1 Cor 6,
15-19); “ninguém jamais aborreceu a
sua própria carne, ao contrário, cada
qual a alimenta e a trata, como Cristo
faz à sua Igreja” (Ef 5, 29)

[4] Cfr. Si 14,11.14: “Filho, na medida
que puderes, procura o bem (...) Não
te prives de um dia feliz, e não fujas
de nenhum um bom desejo.



[5] Francisco, Mensagem para a
quaresma, 2019.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 231.

[7] Santa Teresa de Jesus, Poesias, n.
30, em Obras Completas, Biblioteca
de Autores Cristãos, Madri, 2012.

[8] Francisco, Enc. Lumen Fidei, n. 13.

[9] Ibidem.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
84

[11] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 6.

[12] São Josemaria, Via Sacra, 5ª
estação.

[13] São Josemaria, Sulco, n. 992.

[14] Cfr. p.ex. Sulco, n. 991; Forja, n.
150.

[15] Caminho, n. 173.



[16] Sulco, n. 249.

[17] Cfr. Caminho, edição critico-
histórica, comentário ao n. 175.

[18] J. Ratzinger, Introducción al
cristianismo, Sígueme ,Salamanca,
2007, p. 189.

[19] Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 43; Forja, n. 28.

[20] Via Sacra, 2ª estação, n. 3.

Gonzalo de la Morena – Carlos
Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vosso-coracao-
se-alegrara-o-sentido-cristao-do-

sacrificio-2/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vosso-coracao-se-alegrara-o-sentido-cristao-do-sacrificio-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/vosso-coracao-se-alegrara-o-sentido-cristao-do-sacrificio-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/vosso-coracao-se-alegrara-o-sentido-cristao-do-sacrificio-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/vosso-coracao-se-alegrara-o-sentido-cristao-do-sacrificio-2/

	“Vosso coração se alegrará”: O sentido cristão do sacrifício (2)

