
opusdei.org

Vós sois a luz do
mundo

A fé é um dom de Deus que
muda a nossa vida. A série de
editoriais que começa agora
com o título “A luz da fé”, se
dirige a pessoas que têm fé –
firme ou vacilante – ou pessoas
que ainda não creem, mas
gostariam de saber mais sobre
Deus, para ajudar todos a
descobrir o dom da fé e
compartilhar a descoberta.

25/05/2017



“O povo que estava nas trevas viu
uma grande luz, para os habitantes
da região sombria da morte uma luz
surgiu” (Mt 4, 16). Guiado pelo
profeta Isaías, São Mateus apresenta
o início da atividade apostólica do
Senhor na Galileia, terra de transição
entre Israel e o mundo pagão com o
símbolo da luz. Jesus, como o velho
Simeão profetizou décadas antes com
o Menino nos braços, é “luz para
iluminar as nações e glória de Israel,
teu povo” (Lc 2, 32). O próprio
Senhor dirá de si: “Eu sou a luz do
mundo” (Jo 8, 12). Com a luz da fé,
com a luz que é Ele, a realidade
adquire sua verdadeira
profundidade, a vida encontra seu
sentido. Sem ela, ao final parece que
“tudo se torna confuso: é impossível
distinguir o bem do mal, diferenciar
a estrada que conduz à meta daquela
que nos faz girar repetidamente em
círculo, sem direção.”[1]



São muitas as pessoas que, às vezes
sem saber, buscam a Deus. Procuram
a felicidade, que só podem encontrar
em Deus, porque o seu coração está
feito por Ele e para Ele. “Logo estarás
em seus corações, nos corações dos
que te confessam, dos que se lançam
em ti, dos que choram em teu regaço
depois de percorrerem penosos
caminhos (...) porque és tu, Senhor, e
nenhum homem de carne e sangue,
tu, Senhor, que os criaste, que os
consolas e robusteces.”[2] No entanto,
também há aqueles que esperam
encontrar a felicidade em outra
parte, como se o Deus dos cristãos
fosse um competidor de suas ânsias
de felicidade. Na verdade, estão
buscando a Ele: deparam-se só “com
a sombra de Jesus Cristo, porque, na
realidade, o verdadeiro Cristo, não o
conhecem, nem viram a beleza do
seu rosto, nem perceberam a
maravilha da sua doutrina”[3].



“Tu crês no Filho do Homem?” –
Jesus pergunta ao cego de nascença,
que recuperou a vista – “Quem é,
Senhor, para que eu creia nele?” (Jo
9, 35s). Em todos os cantos do mundo
há homens e mulheres que, sob a
indiferença ou hostilidade que
podem mostrar para com a fé,
esperam que alguém lhes indique
onde está Deus, onde está quem pode
iluminar os seus olhos e saciar a sua
sede. Algumas palavras de Santo
Irineu sobre Abraão retratam bem
esta situação: “Quando, seguindo o
ardente desejo de seu coração,
peregrinava pelo mundo
perguntando-se onde estava Deus e
começou a fraquejar e estava a ponto
de desistir da busca, Deus teve
piedade daquele que, sozinho, o
buscava em silêncio”[4]. Nós os
cristãos devemos chegar a cada um
deles, com o convencimento humilde
e sereno de que sabemos a Quem
buscam (cfr. Jo 1,45s; At 17,23),
mesmo que também constatemos



tantas vezes que ainda não O
conhecemos bem. O Senhor diz a
todos os cristãos: “Vós sois a luz do
mundo” (Mt 5, 14), “dai-lhes vós
mesmos de comer” (Mt 14, 16).

Levedura desta massa

O Evangelho “É uma resposta que
desce ao mais fundo do ser humano.
É a verdade que não passa de moda,
porque é capaz de penetrar onde
nada mais pode chegar”[5], porque é
capaz de “iluminar toda a existência
do homem”[6], diferentemente dos
saberes humanos, que só conseguem
esclarecer algumas dimensões da
vida. Entretanto, esta luz que “brilha
nas trevas” (Jo 1,5) encontra muitas
vezes com a frieza de um mundo que
só considera real o que consegue ver
e tocar, o que se pode ser visto à luz
da ciência ou do consenso social. Por
uma inércia cultural de séculos, às
vezes se percebe a fé como “um salto
no vazio, que fazemos por falta de



luz e impelidos por um sentimento
cego, ou como uma luz subjetiva,
talvez capaz de aquecer o coração e
consolar pessoalmente, mas
impossível de ser proposta aos
outros”[7].

No entanto, aqui também há motivos
para o otimismo. Bento XVI
constatava há alguns anos como a
ciência começou a tomar consciência
de seus limites: “hoje, muitos
cientistas dizem que de algum
lugar tem que vir tudo, que
devemos voltar a colocarmo-nos
essa pergunta. Com isso volta a
crescer também uma nova
compreensão do religioso, não
como um fenômeno de natureza
mitológica, arcaica, mas a partir
da conexão interior do Logos”[8]:
pouco a pouco vai ficando para trás a
ideia, excessivamente simples, de
que crer em Deus é um recurso para
cobrir o que não sabemos. Abre-se
caminho para uma concepção da fé



como o olhar que consegue explicar
melhor o sentido do mundo, da
história, do homem e, ao mesmo
tempo, da sua complexidade e
mistério[9].

Essas novas perspectivas trazem
consigo um desafio para a teologia, a
catequese e, finalmente, o apostolado
pessoal: “a religiosidade tem de se
regenerar de novo neste grande
contexto e assim encontrar novas
formas de expressão e de
compreensão. O homem de hoje já
não compreende mais que o
sangue de Cristo na cruz é
expiação pelos seus pecados (...);
trata-se de fórmulas que se há de
traduzir e captar de novo”[10]. Com
efeito, é tarefa da teologia não só
aprofundar nos diferentes aspectos
da fé, mas também aproximar cada
geração ao Evangelho. A teologia e a
catequese não devem contemporizar,
no sentido de rebaixar a fé às
miopias de cada época, mas estão



chamadas a tornar Cristo
contemporâneo: acolher as
inquietações, a linguagem e os
desafios de cada momento, não como
um “mal menor”, mas como a
matéria e o ambiente em que Deus
espera que façamos um pão
saboroso, um pão para alimentar a
todos (cfr. Mt 14, 16). “fomos
convidados a ser fermento desta
massa concreta. Poderão certamente
haver ‘farinhas’ melhores, mas o
Senhor convidou-nos a levedar aqui
e agora, com os desafios que nos
aparecem. E não com atitude
defensiva, nem movidos pelos nossos
medos, mas com as mãos no arado
procurando fazer crescer o trigo
muitas vezes semeado no meio do
joio”[11].

A atenção à sensibilidade do
presente não é acrescentada
exteriormente à fidelidade ao
Evangelho, mas forma parte
essencial dela. Para proteger a fé,



para vivê-la com sentido, e para ir
pregando-a por todo o mundo (cfr. 
Mc 16, 15), é necessário recebê-la
novamente hoje, perceber e fazer
que os outros a percebam como o
que realmente é: um dom de Deus
que transforma a nossa vida, que a
enche de luz. “Alguns passam pela
vida como por um túnel, e não
compreendem o esplendor e a
segurança e o calor do sol da fé”[12]. O
esforço por mostrar essa luz e calor
da fé está repleto de uma solicitude
sincera por compreender as
perplexidades e as dúvidas dos
nossos contemporâneos, sem
considerá-las previamente
impertinências ou complicações.
Assim estamos em melhores
condições de encontrar, em cada
caso, as palavras adequadas. Alguns,
escrevia São Josemaria, “não sabem
nada de Deus..., porque não lhes
falaram em termos
compreensíveis”[13]. Quando alguém
não entende, pode ser porque quem



lhe fala também não compreendeu o
que explica, ou não compreendeu as
suas inquietações, e fala, talvez sem
querer, de um modo frio e abstrato.
Ao mesmo tempo, é bom não
esquecer que “não poderemos jamais
tornar os ensinamentos da Igreja
uma realidade facilmente
compreensível e felizmente
apreciada por todos; a fé conserva
sempre um aspecto de cruz (...). Há
coisas que se compreendem e
apreciam só a partir desta adesão
que é irmã do amor, para além da
clareza com que se possam
compreender as razões e os
argumentos”[14].

Às vezes, os católicos podem ser
criticados como pessoas de olhar
estreito, pelo fato de que não
cederem a certos postulados que o
mundo considera bons. No entanto,
se não se deixam invadir pelo medo
ou pelo ressentimento diante das
desqualificações, se procuram



descobrir a inquietação ou a ferida
que há por trás de uma resposta
irritada, se não cansam de pensar
novos modos de explicar a sua visão
de mundo, serão reconhecidos, cada
um no seu ambiente, como pessoas
com “amplidão de horizontes (...);
uma cuidadosa atenção às
orientações da ciência e do
pensamento (...); uma atitude
positiva e aberta ante a
transformação atual das estruturas
sociais e das formas de vida.”[15]

A proposta da série de editoriais que
começa agora é ilustrar como a fé
corresponde às aspirações mais
profundas do coração do homem do
século XXI. Como Cristo, no
ensinamento do Concílio Vaticano II,
“manifesta plenamente o homem ao
próprio homem”[16]. Quer prestar
atenção às dificuldades que muitas
pessoas – inclusive cristãos com boa
formação – encontram para
compreender o sentido de



determinados aspectos da fé, e para
explicá-los a outros cuja fé se esfriou,
ou que gostariam de se aproximar
dela. Dirige-se, portanto, a um
público amplo: pessoas que têm fé –
firme ou vacilante – ou pessoas que
ainda não creem, mas gostariam de
saber mais sobre Deus. As diferentes
questões são abordadas sem
pretensão de exaustividade,
centrando o esforço em recuperar
entradas, em traçar novos caminhos
a pontos que hoje podem parecer
menos claros: mostrando, enfim,
como a fé ilumina a realidade, e
como se pode viver a própria vida
sob essa luz. O que significa para
minha vida, por exemplo, que Jesus
Cristo tenha ressuscitado, ou que
Deus seja uma Trindade de pessoas?
Em que sentido a fé na criação
transforma a visão da realidade? Se o
Além não é um lugar físico, como
considerá-lo tão real como o chão
que piso?



Onde está tua síntese

Quem vê uma partida de tênis na
televisão não melhora com isso sua
forma física ou sua técnica: só ao
jogar na quadra é que entram em
movimento a técnica, o estilo, o
golpe. De modo análogo, a formação
doutrinal não se limita ao acúmulo
de conhecimentos ou argumentos.
Podemos nos beneficiar muito do
que lemos ou estudamos, mas não
basta recordar: é necessário elaborar
uma compreensão própria das
coisas, torná-las nossas. “O estudo da
teologia, não rotineiro ou
simplesmente memorizador, mas
vital, ajuda em boa medida a tornar
as verdades da nossa fé plenamente
conaturais à inteligência e a
aprender a pensar na fé e a partir da
fé. Só assim uma pessoa está em
condições de avaliar as variadas
questões, por vezes complexas,
suscitadas pelas ocupações



profissionais e pelo desenvolvimento
da sociedade como um todo”[17].

A caridade, o amor fraterno, pelo
qual vemos em cada homem um
irmão, é sem dúvida o testemunho
mais autêntico e luminoso da fé:
“Nisto conhecerão todos que sois os
meus discípulos: se vos amardes uns
aos outros” (Jo 13, 35). Quando uma
pessoa sabe ser amada de verdade,
sem reservas, vislumbra o Amor de
quem “nos amou primeiro” (1 Jo 4,
19), um Amor que não é deste
mundo, porque passa por cima de
tantas coisas – erros, antipatias,
timidez, desconhecimento – que no
mundo levam às pessoas a se
ignorarem ou desprezarem. “O órgão
com o qual o homem pode ver a Deus
é o coração: o simples entendimento
não basta”[18]. A caridade, que fala ao
coração, torna Deus visível, e por
outro lado, a falta de caridade apaga
a sua presença no mundo, e o
evangelizador perde legitimidade,



vira um falso profeta (cfr. Mt 7, 15).
No entanto, a autenticidade que se
espera hoje de um cristão não se
limita ao testemunho da caridade:
refere-se também, de forma
significativa, ao modo pessoal e
natural com que fala de Deus. Se
uma pessoa tem o hábito de pensar e
explicar a si mesmo a fé, se esse
diálogo interior nutre sua oração e se
nutre dela, não transmitirá só noções
teológicas ou doutrinais ao falar de
Deus: falará da sua experiência, a de
alguém que vive com Ele e d’Ele. Por
contraste, dizia Santo Agostinho,
“perde tempo pregando
exteriormente a Palavra de Deus
quem não é ouvinte dela em seu
interior”[19]. Ouvir a Palavra de Deus
é deixar que modele nosso modo de
pensar, de falar, de viver; que
ilumine as nossas situações,
interesses, encontros; que se faça, em
última análise, nossa.



“Onde está a tua síntese, ali está o teu
coração”, escreve o Papa,
parafraseando uma frase do Senhor
(cfr. Mt 6, 21): “a diferença entre
fazer luz com sínteses e o fazê-lo com
ideias soltas é a mesma que há entre
o ardor do coração e o tédio”[20]. A
linguagem que move não é
necessariamente a do grande orador,
mas a do que fala, com o seu modo
de ser, e as suas palavras, da sua
experiência da fé. Por isso, a
formação doutrinal não deve ser
conduzida em um único setor do
nosso saber, isolado do resto, mas
dialogar com tudo o que vivemos e
somos, de maneira que mesmo tendo
tantas formas como pessoas, se o
mesmo Espírito pode ser
reconhecido em todas elas. Assim o
vemos nos santos, que nos falam de
Deus de mil modos, e assim acontece
com tantos santos escondidos. Se
cada época – talvez mais hoje – tem
suas Torres de Babel, emaranhados
de vozes exaltadas ou discordantes



(cfr. Gn 11, 1-9), a pluralidade de
línguas do Espírito Santo continua
expandindo-se em um “novo
Pentecostes”[21] ali, onde há cristãos
que o ouvem, porque “se o Espírito
Santo não dá interiormente a
inteligência, o homem trabalha em
vão (...): se o Espírito Santo não
acompanha o coração do que ouve,
será inútil a palavra do doutor”[22].

Procura beber da sua própria fonte

Foi dito que a cultura é o que fica
quando alguém esqueceu o que
estudou: é aquilo que cresce ao
cultivar-se a terra de nossa alma. “A
nossa formação não termina
nunca”[23], costumava dizer São
Josemaria: é necessário estudar
durante toda a vida, e fazê-lo com a
mentalidade evangélica e
evangelizadora do agricultor (cfr. Mt
13, 3-43). O cultivo é um trabalho
paciente e contínuo, mas cheio de
gratificações, quando saem os



primeiros brotos, e quando chegam
os frutos. Junto ao diálogo com Deus
na oração e a disposição a conversar
com os outros, a reflexão pessoal
facilita muito esse cultivo, pela qual
se adquire uma voz própria,
autêntica, aberta. Nesse diálogo
interior, é necessário arar, semear,
regar: ir dando forma às ideias,
buscar as palavras mesmo que às
vezes só saiam balbucios. As ideias
de outros podem nos ajudar muito,
mas não basta reuni-las se queremos
falar de coração a coração.

Não se trata, pois, somente, de saber
coisas, com uma noção meramente
quantitativa do saber, mas de
adquirir e renovar um olhar
penetrante e apaixonado sobre a
realidade em toda sua amplitude, ou
seja, com os outros e com Deus. A
compreensão da fé é tarefa para cada
um, com o seu jeito: a professora
universitária, o trabalhador manual,
a assistente social, o auditor. Esta



tarefa intransferível não é um
acréscimo ao interesse em conhecer
a fé, dá forma a este interesse: é uma
atitude pela qual alguém procura
tornar próprio o que ouve, não só
nas obras, mas também nas ideias,
na linguagem. “Sou um homem deste
tempo se viver sinceramente a
minha fé na cultura de hoje, sendo
alguém que vive com a mídia de
hoje, com os diálogos, com as
realidades da economia, com tudo, se
eu próprio levo a sério a minha
experiência e procuro personalizar
em mim esta realidade. Assim,
estamos precisamente no caminho
de nos fazermos compreender
também pelos outros. São Bernardo
de Claraval disse no seu livro de
considerações ao seu discípulo Papa
Eugênio: considera beber da tua
própria fonte, isto é, da tua própria
humanidade. Se és sincero contigo e
começas a ver contigo o que é a fé,
com a tua experiência humana neste
tempo, bebendo do teu próprio poço,



como diz São Bernardo, podes dizer
também aos outros o que se deve
dizer”[24].

Quem atua assim aprende de todas
as conversas, não se encolhe diante
das objeções, mas as aceita como
desafios para compreender melhor a
sua própria fé, para tomar
consciência do modo de pensar dos
outros, para perceber junto com eles
os perigos que correm. Quem vive
assim escuta muito, aprende com
todos e de todos, concebe o diálogo,
mais do que uma luta para proteger
posições e rebater argumentos, como
uma dança, em que tudo pode
cooperar para compreender melhor
a realidade, ainda que não seja
sempre em linha reta. “Um diálogo é
muito mais do que a comunicação
duma verdade. Realiza-se pelo
prazer de falar e pelo bem concreto
que se comunica através das
palavras entre aqueles que se amam.
É um bem que não consiste em



coisas, mas nas próprias pessoas que
mutuamente se dão no diálogo”[25].

Mesmo que o cristão tenha a
responsabilidade de defender a fé,
seu espírito não é de quem recupera
um espaço perdido, mas o de quem
sabe que faz parte de uma serena
conquista. Sabemos onde está a
felicidade que o nosso coração e o de
todos os homens e mulheres busca. E
a buscamos com eles: “meu coração
se lembra de ti: “Buscai minha
face” (Sl 27, 8). Quanta paz nos dá
essa certeza, para dialogar com
todos, como irmãos que buscam a
quem eu busco, que compartilham
comigo muito mais do que pensam;
para crescer com eles, sabendo que a
luz virá no momento certo: nossos 
amigos descobrirão “ubi vera sunt
gaudia”, onde a verdadeira alegria
se encontra[26], e nós
redescobriremos com eles esta
realidade.



Carlos Ayxelá

***

Leituras para aprofundar

Segue uma lista de livros, artigos e
documentos sobre o modo de falar da
fé hoje. Em primeiro lugar, se indicam
alguns textos do Magistério recente e
de outros organismos da Igreja, e
depois textos de outros autores. Nos
próximos artigos desta série também
se indicarão textos específicos sobre
os respectivos temas.

Francisco, Enc.Lumen Fidei, 29-
VI-2013.

Francisco, Ex. Ap. Evangelii Gaudium,
24-XI-2013, especialmente capítulo 3,
“O anúncio do Evangelho”.

Francisco, Catequeses no Ano da Fé,
de março a dezembro de 2013
(disponíveis em vatican.va).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2013.index.2.html


Bento XVI, Catequeses no Ano da Fé
(outubro de 2012 – fevereiro de 2013,
disponíveis em vatican.va; p.ex.
“Como falar de Deus?”, 28-XI-2012
[ler]; “O desejo de Deus”, 7-XI-2012
[ler]).

São João Paulo II, Carta Ap. Novo
Millennio Ineunte, 6-I-2001 (ler).

São João Paulo II, Catequeses sobre o
Credo (março de 1985 – novembro de
1997, disponíveis em vatican.va).

Bem-Aventurado Paulo VI, Ex. Ap. 
Evangelii Nuntiandi, 8-XII-1975 (ler).

Catecismo da Igreja Católica
(vatican.va) e Compêndio do
Catecismo (vatican.va).

Conselho Pontifício para a Cultura, 
¿Dónde está tu Dios? La fe cristiana
ante la increencia religiosa, 2005 (ler:
Espanhol, Francês, Inglês, Italiano).

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012.index.html#audiences
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121128.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1985.index.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_20040615_doc_ii-2004-where-is-your-god_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_it.html


Conselho Pontifício da Cultura, La vía
pulchritudinis, camino de
evangelización y de diálogo (ler:
Espanhol, Francês, Inglês, Italiano).

Babendreier, J. The Faith Explained
Today: Popular Edition.

Barron, R. Catholicism: a journey to
the heart of the faith.

Biffi, G. Corso inusuale di catechesi (3
vols.) Elledici, 2006.

Burggraff, J. A transmissão da fé no
pós-modernismo (opusdei.org).

Chaput, Ch. Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
2017.

https://www.cultura.va/content/cultura/es/pub/documenti/ViaPulchritudinis.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_en.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_it.html
https://opusdei.org/pt-pt/article/comunicar-a-fe/


Dolan, T. – Allen J. A People of Hope.
the challenges facing the catholic
church and the faith that can save it.

Hadjadj, F. L’aubaine d’être Né en Ce
Temps.

Hadjadj, F. Comment Parler de Dieu
Aujourd’hui? Anti-manuel
d’évangelisation.

Hahn, S. Evangelizing Catholics.

Hahn, S., Socías, J. Introduction to
Catholicism for Adults.

Ivereigh, A. Como Defender A Fé Sem
Levantar A Voz, Quadrante.
(Ivereigh, A. – Lopez, K. J. How to
Defend the Faith without Raising your
Voice).

São Josemaria, “Sed Amigos Sinceros
Y Realizaréis Un Apostolado y un
Diálogo Fecundos”, ABC, 17-V-1992
(leer).

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A


Knox, R. O Credo, Quandrante [2ª ed.]
(The Creed in Slow Motion).

Lewis, C.S. Cristianismo Puro e
Simples (Mere Christianity).

Mora, J.M. “10 ideias para comunicar
a fé”.

Ratzinger, J. Deus e o Mundo, (Gott
und die Welt. Glauben und Leben in
unserer Zeit).

Ratzinger, J. “A Nova Evangelização”,
Conferencia no Congresso de
Catequistas e Professores de Religião,
Roma 10-XII-2000 (ler).

Trese, L.J. A Fé explicada, Quadrante
[12 ed.] (Faith Explained).

[1] Francisco, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 3.

[2] Santo Agostinho, Confissões V.2.2.

https://opusdei.org/pt-br/article/10-ideias-para-comunicar-a-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/10-ideias-para-comunicar-a-fe/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20001210_jubilcatechists-ratzinger_po.html


[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
179.

[4] Santo Irineu de Lyon, 
Demonstração da pregação
apostólica, 24 (Sources Chrétiennes
406, 117).

[5] Francisco, Ex. Ap.Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), 265.

[6] Francisco, Lumen Fidei, 4.

[7] Francisco, Lumen Fidei, 4.

[8] Bento XVI, Luz do mundo, Herder,
Barcelona 2010, 145.

[9] Cfr. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona, 12-
IX-2006.

[10] Bento XVI, Luz do mundo, 145.

[11] Francisco, Homilia, 2-II-2017.

[12] São Josemaria, Caminho, 575.



[13] São Josemaria, Sulco, 941.

[14] Francisco, Evangelii Gaudium, 42.

[15] São Josemaria, Sulco, 428.

[16] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes (7-XII-1965), 22.

[17] Javier Echevarría, Carta Pastoral
por ocasião do Ano da Fé (29-
XI-2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jesus de Nazaré.
D o Batismo à Transfiguração,
Planeta, São Paulo, 2007, 93.

[19] Santo Agostinho, Sermão 179, 1.1.

[20] Francisco, Evangelii gaudium, 143.

[21] Sulco, 213. Cfr. At 2,1-13.

[22] São Tomás de Aquino, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.

[23] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 18-6-1972 (citado



em J. Echevarría, Carta pastoral
sobre a nova evangelização, 2-
X-2011).

[24] Bento XVI, Discurso, 26-II-2009
(cfr. São Bernardo, De consideratione
libri quinque ad Eugenium tertium, II.
3.6. [PL 182, 745]).

[25] Francisco, Evangelii gaudium, 142.

[26] Missal Romano, XXI domingo do
Tempo Comum, oração coleta.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vos-sois-a-luz-
do-mundo/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/vos-sois-a-luz-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/vos-sois-a-luz-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/vos-sois-a-luz-do-mundo/

	Vós sois a luz do mundo

