
opusdei.org

Vocação peculiar de
cristãos correntes

Trecho do capítulo "A vocação
ao Opus Dei como vocação na
Igreja", escrito por Fernando
Ocáriz e incluído no livro "O
Opus Dei na Igreja" (Editora Rei
dos Livros).

18/09/2019

Josemara Escrivá de Balaguer,
fundador do Opus Dei, em várias
ocasiões – especialmente nos últimos
anos da sua vida – empregou uma
singular metáfora para ilustrar
graficamente a relação entre a



vocação cristã e a vocação ao Opus
Dei. De modos diversos, lhe era
formulada com frequência esta
pergunta: que diferença há entre os
membros do Opus Dei e os outros
cristãos correntes? A que o Fundador
respondia: «Tu viste um farol aceso?
E outro por acender? São iguais, mas
um tem luz e o outro não. Pois o farol
aceso, esse é do Opus Dei. Está claro?
De modo que um cristão é igual a
outro cristão, mas se se lhe acende
uma luz dentro..., e responde, e não a
apaga, esse é do Opus Dei. Essa é a
diferença: que dá luz, que dá calor,
que atrai»[1].

A metáfora é importante e merece
ser comentada devagar:

a) Os seus pressupostos são, por um
lado, a condição comum cristã, e
mais concretamente a regeneração
operada no Batismo, que faz que
todo o cristão tenha,
ontologicamente, uma nova vida que



late no seu interior (todo o cristão é
«um farol» apto para dar luz); e, por
outro, o fato de que essa vida nem
sempre se manifesta em toda a sua
força.

b) É, pois, necessária uma ação (uma
intervenção da graça) que a
impulsione: que «acenda o farol».
Como é lógico, essa intervenção pode
ser muito diversa. Uma das suas
possibilidades pode ter lugar através
do encontro com o Opus Dei, mas
essa possibilidade não é a única: o
Opus Dei é um caminho não o
caminho — para ter essa luz e
alumiar o ambiente. A peculiar
missão eclesial do Opus Dei é
precisamente cooperar, com uma
determinada espiritualidade e
determinados modos apostólicos,
para que todos os faróis acabem por
se acender, cada um a seu modo, com
a sua luz própria, sabendo que, em
última análise, a verdadeira e única
luz de todas as gentes é Cristo[2] . De



fato, «o Opus Dei nunca pretendeu
apresentar-se como o último ou o
mais perfeito na história da
espiritualidade. Quando se vive de fé,
entende-se que a plenitude dos
tempos está já dada em Cristo e que
são atuais todas as espiritualidades
que se mantêm na fidelidade ao
Magistério da Igreja e ao respectivo
dom fundacional. (...) O Opus Dei
ama e venera todas as instituições –
antigas ou novas – que trabalham
por Cristo em filial adesão ao
Magistério da Igreja»[3].

Mas a metáfora não termina aí, pois
sublinha que a luz que se acende no
Opus Dei é uma luz que leva a
brilhar sem deixar de ser um «farol
corrente», se se nos permite a
expressão. Com a metáfora dos
faróis, Josemaria Escrivá queria, em
suma, sublinhar que a vocação ao
Opus Dei não comporta, em quem a
recebe e aceita, nenhuma diferença a
respeito da comum condição cristã,



mas leva a assumir plenamente essa
condição de cristão corrente,
chamado a ser santo – a ter dentro de
si a luz de Deus – e a dar um sentido
apostólico a toda a sua existência: a
difundir constantemente essa luz nos
outros.

Das precedentes considerações,
depreende-se com clareza que
pertence à própria essência da
vocação ao Opus Dei o não tirar
ninguém do seu lugar[4], o não
comportar mudança alguma no
status nem no gênero de vida: «Todos
fazemos o que teríamos feito se não
fôssemos do Opus Dei, mas com uma
diferença: porque levamos acesa
dentro da alma a luz da vocação
divina, da graça especial de Deus,
que não vem tirar-nos do nosso
lugar, mas dar à nossa vida ordinária
e ao nosso trabalho um sabor novo,
divino, e uma eficácia
sobrenatural»[5]. Uma eficácia
sobrenatural à qual o Fundador



aplica a imagem evangélica do 
fermento, com o que esta sugere a de
força transformadora da massa a
partir de dentro: «Gosto de falar em
parábolas, e mais de uma vez
comparei essa missão nossa,
seguindo o exemplo do Senhor, à do
fermento que, a partir de dentro da
massa (cfr. Mat. 13, 33), a fermenta
até a converter em pão bom»[6].

Este não tirar ninguém do seu lugar
não é algo meramente sociológico
civil, mas também teológico eclesial;
mais ainda, implica a consciência da
capacidade que a graça tem de vivifi
car as condições e situações
humanas. Como já foi assinalado, a
vocação ao Opus Dei não é uma
vocação de especial «consagração»:
não comporta uma nova consagração
a Deus, que se acrescente à
consagração batismal. Sobre estes
pontos, o ensinamento do Fundador
foi especialmente insistente, perante
as dificuldades encontradas para



chegar a uma forma jurídica ple‐
namente adequada à realidade
teológica e pastoral do Opus Dei ( a
atual e definitiva configuração de 
Prelazia pessoal)[7]. Voltemos a ler,
neste contexto, algumas palavras do
fundador citadas um pouco mais
acima: «vós, filhas e filhos meus –
que como os outros cristãos fostes
consagrados a Deus pelo Batismo, e
renovastes depois essa consagração,
feitos milites Christi, soldados de
Cristo, pelo sacramento da
Confirmação – livre e
voluntariamente renovastes uma vez
mais a vossa dedicação a Deus, ao
responder à vocação específica com
que fomos chamados, para que na
Obra procuremos alcançar a san‐
tidade e exercer o apostolado»[8].

Não há, pois, nos membros do Opus
Dei mais consagração que a
sacramental (Batismo, Confirmação
e, em alguns casos, Ordem
sacerdotal), e, por conseguinte, pelo



que se refere ao estado de vida,
«cada um tem, na Igreja e na
sociedade civil, o que tinha antes da
sua incorporação na Obra, porque
esta incorporação não faz estado. O
leigo continua a ser leigo, solteiro ou
casado, o sacerdote secular continua
a ser sacerdote secular e
diocesano»[9]. Não é esta uma
realidade simplesmente jurídico-
canônica, mas constitutiva da
essência teológica e pastoral do Opus
Dei: «É vontade do Senhor – parte do
mandato imperativo, da vocação
recebida — que sejais, filhas e filhos
meus, cristãos e cidadãos
correntes»[10].

Ainda que, como já se disse, sobre o
conceito de cristão corrente tratará
mais amplamente o próximo
capítulo, é oportuno assinalar já
agora que «o conceito de vocação
transcende o conceito canônico de 
status; mas não se pode esquecer que
na Igreja há diversidade de missões,



dons e carismas – diversidade que de
ordinário há de ter uma expressão
jurídica, ainda que muitas vezes não
se dê mudança de status –, numa
multiplicidade de vocações que faz
que o Corpo Místico de Cristo seja o
que é: um corpo organizado, e não
uma massa informe»[11]. Efetiva‐
mente, só mediante uma restrição
indevida do conceito de vocação –
ainda que frequente, sobretudo até
não há muitos anos – poderia pensar-
se que toda a vocação que dê um
caminho peculiar à vocação
universal à santidade e ao
apostolado é chamamento a uma
mudança de estado na Igreja e no
mundo.

Ao carácter de cristãos correntes
próprio dos fiéis do Opus Dei adequa-
se também perfeitamente o fato de o
Opus Dei ser-uma Prelazia pessoal,
isto é uma instituição da estrutura
ordinária da Igreja, em que a
vinculação dos fiéis com a instituição



é da mesma natureza teológica,
ainda que não idêntica, que a sua
vinculação às Igrejas particulares.
Daí, por exemplo, que o poder do
Prelado e demais autoridades da
Prelazia não seja o poder derivado de
um voto de obediência (que não
existe no Opus Dei) nem a
capacidade jurídica de exigir o
cumprimento dos regulamentos de
uma entidade associativa, mas uma
determinada expressão (peculiar, em
razão das matérias a que se estende)
do poder ordinário da Igreja[12].

Uma importante consequência do
anterior é que não só cada membro
do Opus Dei é um cristão corrente,
mas todos juntos - isto é, o próprio
Opus Dei - não constituem um grupo
apostólico, mas uma pequena parte
da Igreja, na frase do Fundador com
que se iniciou este livro, que não
separa nenhum dos seu fiéis da pars
Ecclesiae que é a Igreja particular de
cada um. Efetivamente, cada



membro do Opus Dei procura levar a
cabo por sua conta um profundo
apostolado cristão no seu próprio
ambiente, na Igreja particular a que
pertence. Este é o apostolado
principal do Opus Dei: realiza-o
pessoalmente cada fiel da prelazia no
seu trabalho, na sua família, no seu
quadro social, etc., prestando deste
modo um peculiar serviço à Igreja e
ao mundo: «recebemos o 
chamamento de Deus, para fazer um
peculiar serviço à sua Igreja e a todas
as almas. A única ambição, o único
desejo do Opus Dei e de cada um dos
seus filhos é servir a Igreja, como ela
quer ser servida, dentro da específica
vocação que o Senhor nos deu».

Nos sumus servi Dei caeli et terrae (1 
Ed.5, 11), somos servos do Deus dos
céus e da terra. E toda a nossa vida é
isso, filhas e filhos meus: um serviço
de metas exclusivamente sobre‐
naturais, porque o Opus Dei não é
nem será nunca – nem pode sê-lo –



instrumento temporal; mas é ao
mesmo tempo um serviço humano,
porque não fazeis mais do que tratar
de conseguir a perfeição cristã no
mundo limpamente, com a vossa
libérrima e responsável atuação em
todos os campos da atividade cidadã.
Um serviço abnegado, que não
envilece, mas educa, que engrandece
o coração – fá-lo romano, no sentido
mais alto desta palavra – e leva a
buscar a honra e o bem das gentes de
cada país: para que haja cada dia
menos pobres, menos ignorantes,
menos almas sem fé, menos
desesperados, menos guerras, menos
insegurança, mais caridade e mais
paz»[13].

O Opus Dei enquanto tal não tem
outra atividade senão a formação
doutrinal, espiritual e apostólica dos
seus membros e de todas as outras
pessoas que desejem beneficiar dela,
e o necessário serviço pastoral do
Prelado, presbíteros e diáconos da



Prelazia. Com frase breve e nítida do
Fundador: «A própria Obra tem por
trabalho exclusivo a formação dos
seus membros»[14]. Essa formação,
com tudo o que implica de convite a
uma vida de piedade profunda e
sincera, de transmissão da doutrina
da Igreja e de impulso a viver
segundo um acendrado espírito
apostólico, plasmar-se-á depois, na
existência concreta dos membros da
prelazia, num esforço por santificar
o próprio trabalho e numa
pluralidade de iniciativas
apostólicas, levadas adiante com
espontaneidade e com liberdade e
responsabilidade pessoais[15].

Isto não obsta, naturalmente, a que
alguns membros do Opus Dei, unidos
a outros membros e a outras muitas
pessoas, levem a cabo com o seu
trabalho profissional algumas obras
apostólicas (de tipo educativo,
assistencial, etc.) de cuja orientação
cristã e direção espiritual se torne



responsável a Prelazia. São as
chamadas obras de apostolado
corporativo do Opus Dei[16] .

Voltar ao índice

[1] Palavras numa reunião no Brasil,
a 26-V-1974

[2] Cfr. S. CIPRIANO, De unitate
catholicae Ecclesiae, 3: PL 4, 512.

[3] A. DEL PORTILLO, El camino del
Opus Dei, em AA.VV., Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei, cit., p. 40.

[4] Instrucción, 1-IV-1934, n. 23; 
Carta, 3I-V- 1954, n. 18. Sobre este
ponto tratar-se-á mais
pormenorizadamente no capítulo III.

[5] Carta, 29-VII-1965, n. 7

https://opusdei.org/pt-br/article/o-opus-dei-na-igreja-2/


[6] Carta, 24-III-1930, n. 5; cfr. Carta,
9-I-1959, n.8

[7] A.DE FUENMAYOR, V. GÓMEZ
IGLESIAS e J. L. ILLANES, El 
itinerario jurídico del Opus Dei, cit

[8] Carta, 15-VIII-1953, n. 35.

[9] Carta, 25-1-1961, n. 12. Cfr. Temas
Actuais do Cristianismo, n. 70.

[10] Carta, 14-11-1944, n. 2.

[11] Carta, 15-VIII-1953, n. 4

[12] Sobre este tema tratou-se
detidamente no capítulo I e a ele se
fará também referência no capítulo
III. Cfr. também P. RODRÍGUEZ, 
Igrejas particulares e Prelazias
pessoais, cit., pp. 99-100; F. OCÁRIZ, 
La consacrazione episcopale del
Prelato dell'opus Dei, em «Studi
Cattolici», n. 359, 1991, pp. 22-29.

[13] Carta, 31-V-1943, n. 1.



[14] Instrucción, 9-1-1935, n. 11.

[15] Cfr. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, n. 19 e 27.

[16] Cfr. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, n. 18 e 27. Como é
lógico, a Prelazia enquanto tal torna-
se responsável pela retidão cristã de
uma iniciativa apostólica desse tipo
só se puder de fato garanti-la, com os
meios que, em cada caso, se julguem
necessários e com os quais haverão
de estar de acordo os promotores e
os proprietários dessas atividades, se
desejam que a Prelazia assuma essa
responsabilidade.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vocacao-
peculiar-de-cristaos-correntes/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vocacao-peculiar-de-cristaos-correntes/
https://opusdei.org/pt-br/article/vocacao-peculiar-de-cristaos-correntes/
https://opusdei.org/pt-br/article/vocacao-peculiar-de-cristaos-correntes/

	Vocação peculiar de cristãos correntes

