
opusdei.org

Vocação Cristã

Audio e texto completo da
homilia de S. Josemaria "A
Vocação Cristã", pronunciada a
2 de dezembro de 1951,
primeiro domingo do Advento.

01/12/2015

Inicia-se o ano litúrgico, e o Intróito
da Missa propõe-nos uma
consideração intimamente
relacionada com o princípio da nossa
vida cristã: a vocação que
recebemos. Vias
tuas,Domine,demonstra mihi,et
semitas tuas edoce me : mostra-me,



Senhor, os teus caminhos e indica-me
as tuas veredas. Pedimos ao Senhor
que nos guie, que nos deixe ver seus
passos, para que possamos caminhar
para a plenitude dos seus
mandamentos, que é a caridade.

Acredito que vós e eu, ao pensarmos
nas circunstâncias que
acompanharam a nossa decisão de
nos esforçarmos por viver
integramente a fé, daremos muitas
graças ao Senhor e teremos a
convicção sincera - sem falsas
humildades - de que não houve nisso
mérito algum da nossa parte. Em
geral, aprendemos a invocar Deus
desde a infância, dos lábios de pais
cristãos; mais adiante, professores,
companheiros e conhecidos nos
ajudaram de mil maneiras a não
perder Jesus Cristo de vista.

Um dia - não quero generalizar; abre
teu coração ao Senhor e conta-lhe a
tua história -, talvez um amigo, um



simples cristão igual a ti, te fez
descobrir um panorama profundo e
novo, e, ao mesmo tempo, antigo
como o Evangelho. Sugeriu-te a
possibilidade de te empenhares
seriamente em seguir Cristo, em ser
apóstolo de apóstolos. Talvez tenhas
perdido então a tranqüilidade e não
a tenhas recuperado, convertida em
paz, enquanto livremente, porque te
apeteceu - que é a razão mais
sobrenatural -, não respondeste sim a
Deus. E veio a alegria, forte,
constante, que só desaparece quando
te afastas dEle.

Não me agrada falar de escolhidos
nem de privilegiados. Mas é Cristo
quem fala, quem escolhe. É a
linguagem da Escritura: Elegit nos in
ipso ante mundi constitutionem - diz
São Paulo - ut essemus sancti.
Escolheu-nos antes da criação do
mundo, para que sejamos santos. Eu
sei que isto não te enche de orgulho,
nem te faz sentir-te superior aos



outros homens. Essa escolha, raiz da
chamada, deve ser a base da tua
humildade. Levanta-se por acaso um
monumento aos pincéis do grande
pintor? Serviram para plasmar obras
primas, mas o mérito é do artista.
Nós, cristãos, somos apenas
instrumentos do Criador do mundo,
do Redentor de todos os homens.

Anima-me considerar um precedente
narrado passo a passo nas páginas do
Evangelho: a vocação dos primeiros
Doze. Vamos meditá-la devagar,
pedindo a essas santas testemunhas
do Senhor que nos ensinem a seguir
Cristo como elas o fizeram.

Aqueles primeiros apóstolos - que me
inspiram grande devoção e carinho -
eram bem pouca coisa, segundo os
critérios humanos. Quanto à posição
social, com exceção de Mateus - que
certamente ganhava bem a vida e
que deixou tudo quando Jesus lho
pediu -, eram pescadores: viviam do



dia a dia, labutando até de noite para
poderem conseguir o seu sustento.

Mas a posição social é o que menos
importa. Não eram cultos, nem
sequer muito inteligentes, pelo
menos no que se refere às realidades
sobrenaturais. Até os exemplos e as
comparações mais simples eram para
eles incompreensíveis, e recorriam
ao Mestre: Domine,edissere nobis
parabolam , Senhor, explica-nos a
parábola. Quando Jesus, servindo-se
de uma imagem, alude ao fermento
dos fariseus, imaginam que os está
recriminando por não terem
comprado pão.

Pobres, ignorantes. E nem sequer
simples, abertos. Dentro das suas
limitações, eram ambiciosos.
Discutem muitas vezes sobre qual
deles será o maior quando, segundo
a sua mentalidade, Cristo instaurar
na terra o reino definitivo de Israel.
Discutem e exaltam-se durante esse



momento sublime em que Jesus está
prestes a imolar-se pela humanidade:
na intimidade do Cenáculo.

Fé, pouca. O próprio Jesus Cristo o
diz. Viram-no ressuscitar mortos,
curar toda a espécie de doenças,
multiplicar o pão e os peixes,
acalmar tempestades, expulsar
demônios. E é São Pedro, escolhido
como cabeça, o único que sabe
responder prontamente: Tu és o
Cristo,o Filho de Deus vivo. Mas é
uma fé que ele interpreta à sua
maneira, porque se atreve a
enfrentar Cristo Jesus, para que não
se entregue em redenção pelos
homens. E Jesus tem que lhe
responder: Retira-te de
mim,Satanás,que me serves de
escândalo,porque não tens a
sabedoria das coisas de Deus,mas das
coisas dos homens. Pedro raciocinava
humanamente, comenta São João
Crisóstomo, e concluía que tudo
aquilo - a Paixão e a Morte - era



indigno de Cristo,reprovável.Por isso
Jesus repreende-o e diz-lhe: não,sofrer
não é coisa indigna de mim; tu pensas
assim porque raciocinas com idéias
carnais,humanas.

Mas será que aqueles homens de
pouca fé sobressaíam talvez pelo seu
amor a Cristo? Não há dúvida de que
o amavam, pelo menos de palavra.
Em certas ocasiões, deixam-se
arrebatar pelo entusiasmo: Vamos
nós também e morramos com Ele.
Mas, na hora da verdade, todos
fogem, exceto João, que
verdadeiramente amava com obras.
Só este adolescente, o mais jovem dos
Apóstolos, permanece junto da Cruz.
Os outros não sentiam esse amor tão
forte quanto a morte.

Estes eram os Discípulos escolhidos
pelo Senhor; assim os escolhe Cristo;
assim se comportam antes de que,
cheios do Espírito Santo, se
convertam em colunas da Igreja. São



homens comuns, com defeitos, com
fraquezas, com a palavra mais fácil
que as obras. E, entretanto, Jesus
chama-os para fazer deles
pescadores de homens, co-
redentores, administradores da graça
de Deus.

Conosco aconteceu algo de
semelhante. Sem grande dificuldade,
poderíamos encontrar na nossa
família, entre os nossos amigos e
companheiros - para não me referir
ao imenso panorama do mundo -,
tantas outras pessoas mais dignas
que nós de receberem a chamada de
Cristo. Mais simples, mais sábias,
mais influentes, mais importantes,
mais agradecidas, mais generosas.

Eu, ao pensar nestes pontos, sinto-me
envergonhado. Mas percebo também
que a nossa lógica humana não serve
para explicar as realidades da graça.
Deus costuma procurar instrumentos
fracos, para que se perceba



claramente que a obra é dEle. São
Paulo evoca com estremecimento a
sua vocação: E por último,depois de
todos,foi também visto por mim,como
por um aborto.Porque eu sou o
mínimo dos Apóstolos,indigno de ser
chamado Apóstolo porque persegui a
Igreja de Deus. Assim escreve Saulo
de Tarso, homem de uma
personalidade e um vigor que a
história nada mais fez do que
agigantar.

Fomos chamados sem mérito algum
da nossa parte, dizia: porque na base
da vocação encontra-se o
conhecimento da nossa miséria, a
consciência de que as luzes que
iluminam a alma - a fé -, o amor com
que amamos - a caridade - e o desejo
que nos sustém - a esperança -, são
dons gratuitos de Deus. Por isso, não
crescer em humildade significa
perder de vista o propósito da eleição
divina: ut essemus sancti, a santidade
pessoal.



E agora, partindo dessa humildade,
podemos compreender toda a
maravilha da chamada divina. A mão
de Cristo colheu-nos de um trigal: o
semeador aperta em sua mão
chagada o punhado de trigo. O
sangue de Cristo banha a semente,
empapa-a. Depois, o Senhor lança ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,
seja capaz de multiplicar-se em
espigas de ouro.

A Epístola da Missa lembra-nos que
temos que assumir esta
responsabilidade de apóstolos com
um espírito novo, cheios de animo,
despertos. Já é hora de despertarmos
do sono,pois estamos mais perto da
nossa salvação do que quando
recebemos a fé.A noite avança e o dia
aproxima-se.Deixemos,pois,as obras
das trevas,e revistamo-nos das armas
da luz.



Dir-me-eis que não é fácil, e não vos
faltará razão. Os inimigos do homem,
que são os inimigos da sua santidade,
tentam impedir essa vida nova, esse
revestir-nos do espírito de Cristo.
Não encontro melhor enumeração
dos obstáculos à fidelidade cristã do
que a que estabelece São João: 
concupiscentia carnis,concupiscentia
oculorum et superbia vitae; tudo o
que há no mundo é concupiscência
da carne, concupiscência dos olhos e
soberba da vida.

A concupiscência da carne não é
apenas o impulso desordenado dos
sentidos em geral, nem o apetite
sexual, que deve ser ordenado e em
si não é mau, porque é uma nobre
realidade humana santificável. Por
isso, nunca falo de impureza, mas de
pureza, já que a todos se dirigem as
palavras de Cristo: Bem-aventurados
os limpos de coração,porque verão a
Deus. Por vocação divina, uns terão
que viver essa pureza no



matrimônio; outros, renunciando aos
amores humanos, para
corresponderem única e
apaixonadamente ao amor de Deus.
Mas nem uns nem outros escravos da
sensualidade, porém senhores do seu
corpo e do seu coração, para
poderem dá-los sacrificadamente aos
outros.

Ao tratar da virtude da pureza,
costumo acrescentar o qualificativo
de santa. A pureza cristã, a santa
pureza, não é o orgulho de nos
sentirmos puros,não contaminados. É
saber que temos os pés de barro,
ainda que a graça de Deus nos livre
dia a dia das ciladas do inimigo.
Considero uma deformação do
cristianismo a insistência com que
certas pessoas escrevem ou pregam
quase exclusivamente sobre esta
matéria, esquecendo outras virtudes
que são capitais para o cristão e, em
geral, para a convivência entre os
homens.



A santa pureza não é a única nem a
principal virtude cristã: é, entretanto,
indispensável para perseverarmos
no esforço diário da nossa
santificação; e sem ela não é possível
qualquer dedicação ao apostolado. A
pureza é conseqüência do amor com
que entregamos ao Senhor a alma e o
corpo, as potências e os sentidos. Não
é negação, é afirmação jubilosa.

Dizia que a concupiscência da carne
não se reduz exclusivamente à
desordem da sensualidade: estende-
se ao comodismo e à falta de
vibração, que impelem a procurar o
mais fácil, o mais agradável, o
caminho aparentemente mais curto,
mesmo à custa de concessões no
caminho da fidelidade a Deus.

Comportar-se assim equivaleria a
abandonar-se incondicionalmente ao
império de uma dessas leis, a do
pecado, contra a qual nos previne
São Paulo: Encontro,pois,esta lei em



mim: quando quero fazer o bem,o mal
está junto de mim.Porque me deleito
na lei de Deus segundo o homem
interior,mas vejo nos meus membros
outra lei que se opõe à lei do meu
espírito e me subjuga à lei do pecado...
Infelix ego homo!, infeliz de mim!
Quem me livrará deste corpo de
morte? Ouçamos o que responde o
próprio Apóstolo: a graça de Deus,por
Jesus Cristo Nosso Senhor. Podemos e
devemos lutar contra a
concupiscência da carne, porque, se
formos humildes, ser-nos-á
concedida sempre a graça do Senhor.

O outro inimigo, escreve São João, é a
concupiscência dos olhos, uma
avareza de fundo que leva a apreciar
apenas o que se pode tocar: os olhos
que ficam como que colados às coisas
terrenas, mas também os olhos que,
por isso mesmo, não sabem
descobrir as realidades
sobrenaturais. Portanto, podemos
entender a expressão da Sagrada



Escritura como uma referência à
avareza dos bens materiais e, além
disso, a essa deformação que nos
leva a observar o que nos rodeia - os
outros, as circunstâncias da nossa
vida e do nosso tempo - com visão
exclusivamente humana.

Os olhos da alma embotam-se; a
razão julga-se auto-suficiente e capaz
de entender todas as coisas
prescindindo de Deus. É uma
tentação sutil, que se escuda na
dignidade da inteligência; da
inteligência que nosso Pai-Deus
outorgou ao homem para que o
conheça e o ame livremente.
Arrastada por essa tentação, a
inteligência humana considera-se o
centro do universo, entusiasma-se
novamente com o sereis como deuses
e, enchendo-se de amor por si
mesma, vira as costas ao amor de
Deus.



Deste modo, a nossa existência pode
entregar-se sem condições às mãos
do terceiro inimigo, a superbia vitae.
Não se trata simplesmente de
pensamentos efêmeros de vaidade
ou de amor próprio: é um
endurecimento generalizado. Não
nos enganemos, porque tocamos o
pior dos males, a raiz de todos os
extravios. A luta contra a soberba
deve ser constante, porque, como já
se disse graficamente, essa paixão
morre um dia depois de a pessoa
morrer. É a altivez do fariseu, a
quem Deus reluta em justificar por
encontrar nele uma barreira de auto-
suficiência. É a arrogância que leva a
desprezar os demais homens, a
dominá-los, a maltratá-los: porque 
onde houver soberba,aí haverá
também ofensa e desonra.

Começa hoje o tempo do Advento e é
bom que tenhamos considerado as
insídias destes inimigos da alma: a
desordem da sensualidade e da fácil



leviandade; o desatino da razão que
se opõe ao Senhor; a presunção
altaneira, que esteriliza o amor a
Deus e às criaturas. Todos estes
estados de ânimo são obstáculos
certos, e seu poder perturbador é
grande. Por isso a liturgia nos faz
implorar a misericórdia divina: A
Ti,Senhor,elevo minha alma; em Ti
espero; não seja eu confundido,nem se
riam de mim os meus adversários,
rezamos no Intróito. E na antífona do
Ofertório repetiremos: Espero em
Ti,não seja eu confundido!

Agora que se aproxima o tempo da
salvação, é consolador ouvir dos
lábios de São Paulo: Depois que Deus
Nosso Salvador manifestou sua
benignidade e amor aos
homens,livrou-nos não pelas obras de
justiça que tivéssemos feito,mas por
sua misericórdia.

Se percorrermos as Santas
Escrituras, descobriremos



constantemente a presença da
misericórdia de Deus: enche a terra,
estende-se a todos os seus filhos, 
super omnem carnem; rodeia-
nos,antecede-nos,multiplica-se para
nos ajudar, e foi continuamente 
confirmada. Ao ocupar-se de nós
como Pai amoroso, Deus nos tem
presentes em sua misericórdia: uma
misericórdia suave, agradável como a
nuvem que se desfaz em tempo de
seca.

Jesus Cristo resume e compendia
toda a história da misericórdia
divina: Bem-aventurados os
misericordiosos,porque alcançarão
misericórdia. E em outra ocasião: 
Sede misericordiosos,como vosso Pai
celestial é misericordioso. Ficaram
também muito gravadas em nós,
entre tantas outras cenas do
Evangelho, a clemência com a
mulher adúltera, as parábolas do
filho pródigo, da ovelha perdida e do
devedor perdoado, a ressurreição do



filho da viúva de Naim. Quantas
razões de justiça para explicar este
grande prodígio! Morreu o filho
único daquela pobre viúva, aquele
que dava sentido à sua vida e podia
ajudá-la na sua velhice. Mas Cristo
não faz o milagre por justiça; Ele o
faz por compaixão, porque se
comove interiormente perante a dor
humana.

Que segurança nos deve produzir a
comiseração do Senhor! Clamará por
mim e eu o ouvirei,porque sou
misericordioso. É um convite, uma
promessa que não deixará de
cumprir. Aproximemo-
nos,pois,confiadamente do trono da
graça,a fim de alcançarmos
misericórdia e auxílio da graça no
tempo oportuno. Os inimigos da
nossa santificação nada conseguirão,
porque essa misericórdia de Deus
nos protege por antecipado; e se por
nossa culpa e fraqueza caímos, o
Senhor nos socorre e nos levanta. 



Tinhas aprendido a evitar a
negligência,a afastar de ti a
arrogância,a adquirir piedade,a não
ser prisioneiro das questões
mundanas,a não preferir o caduco ao
eterno.Mas,como a debilidade
humana não pode manter um passo
decidido num mundo resvaladiço,o
bom Médico te indicou também
remédios contra a desorientação,e o
Juiz misericordioso não te negou a
esperança do perdão.

A existência do cristão desenvolve-se
neste clima da misericórdia divina.
Esse é o âmbito do esforço com que
procura comportar-se como filho do
Pai. E quais os principais meios para
conseguirmos que a vocação se
fortaleça? Hoje te indicarei dois, que
são quais eixos vivos da conduta
cristã: a vida interior e a formação
doutrinal, o conhecimento profundo
da nossa fé.



Vida interior, em primeiro lugar.
Como são poucos ainda os que a
entendem! Ao ouvirem,falar de vida
interior, pensam na escuridão do
templo, quando não no ambiente
rarefeito de certas sacristias. Há mais
de um quarto de século venho
dizendo que não é isso. O que
descrevo é a vida interior de um
simples cristão, que habitualmente
se encontra em plena rua, ao ar livre;
e que na rua, no trabalho, na família
e nos momentos de lazer permanece
atento a Jesus o dia todo. E o que é
isso senão vida de oração contínua?
Não é verdade que compreendeste a
necessidade de ser alma de oração,
com uma relação de amizade com
Deus que te leve a endeusar-te? Essa
é a fé cristã e assim o
compreenderam sempre as almas de
oração. Escreve Clemente de
Alexandria: Torna-se Deus o homem
que quer o mesmo que Deus quer.



A princípio custa; é preciso esforçar-
se por dirigir o olhar para o Senhor,
por agradecer a sua piedade paternal
e concreta para conosco. Pouco a
pouco, o amor de Deus - embora não
seja coisa de sentimentos - torna-se
tão palpável como uma flechada na
alma. É Cristo que nos persegue
amorosamente: Eis que estou à tua
porta e bato.Como vai a tua vida de
oração? Não sentes às vezes, durante
o dia, desejos de conversar mais com
Ele? Não lhe dizes: mais tarde te
contarei isto, mais tarde conversarei
sobre isto contigo?

Nos momentos expressamente
dedicados a esse colóquio com o
Senhor, o coração se expande, a
vontade se fortalece, a inteligência -
ajudada pela graça - embebe em
realidades sobrenaturais as
realidades humanas. E, como fruto,
surgem sempre propósitos claros,
práticos, de melhorar a conduta, de
tratar delicadamente, com caridade,



todos os homens, de nos
empenharmos a fundo - com o
empenho dos bons esportistas - nesta
luta cristã de amor e de paz.

A oração se torna contínua, como o
palpitar do coração, como o pulso.
Sem essa presença de Deus, não há
vida contemplativa; e, sem vida
contemplativa, de pouco vale
trabalhar por Cristo, porque, se Deus
não edifica a casa, em vão trabalham
os que a constroem.

Para se santificar, o simples cristão -
que não é um religioso, que não se
separa do mundo, porque o mundo é
o lugar do seu encontro com Cristo -
não precisa de hábito externo nem
de sinais distintivos. Seus sinais são
internos: a presença de Deus
constante e o espírito de
mortificação. Na realidade, uma
coisa só, porque a mortificação nada
mais é que a oração dos sentidos.



A vocação cristã é vocação de
sacrifício, de penitência, de expiação.
Temos que reparar por nossos
pecados - quantas vezes não teremos
virado a cara para não vermos Deus!
- e por todos os pecados dos homens.
Temos que seguir de perto os passos
de Cristo: trazendo sempre em nosso
corpo a mortificação, a abnegação de
Cristo, seu abatimento na Cruz, para
que também em nossos corpos se
manifeste a vida de Jesus. O nosso
caminho é de imolação, e essa
renúncia nos trará o gaudium cum
pace, a alegria e a paz.

Não contemplamos o mundo com
gesto triste. Têm prestado um fraco
serviço à catequese, talvez
involuntariamente, esses biógrafos
de santos que queriam descobrir a
todo o custo coisas extraordinárias
nos servos de Deus, já desde os
primeiros vagidos. E contam de
alguns deles que em sua infância não
choravam, e às sextas-feiras não



mamavam, por mortificação... Vós e
eu nascemos chorando, como Deus
manda; e nos prendíamos ao peito de
nossa mãe sem nos preocuparmos
com Quaresmas nem com Têmporas.

Agora, com o auxílio de Deus,
aprendemos a descobrir ao longo dos
dias - aparentemente sempre iguais - 
spatium verae poenitentiae, um
tempo de verdadeira penitência; e
nesses instantes fazemos propósitos
de emendatio vitae, de melhorar a
nossa vida. Este é o caminho para
sabermos acolher a graça e as
inspirações do Espírito Santo na
alma. E com essa graça - repito - vem
o gaudium cum pace, a alegria, a paz
e a perseverança no caminho.

A mortificação é o sal da nossa vida.
E a melhor mortificação é a que
combate - em pequenos detalhes,
durante o dia todo - a concupiscência
da carne, a concupiscência dos olhos
e a soberba da vida. Mortificações



que não mortifiquem os outros, que
nos tornem mais delicados, mais
compreensivos, mais abertos a todos.
Não seremos mortificados se formos
suscetíveis, se estivermos
preocupados apenas com os nossos
egoísmos, se esmagarmos os outros,
se não nos soubermos privar do
supérfluo e, às vezes, do necessário;
se nos entristecermos quando as
coisas não correm como tínhamos
previsto. Pelo contrário, seremos
mortificados se nos soubermos fazer 
tudo para todos,para salvar a todos.

A vida de oração e de penitência, e a
consideração da nossa filiação
divina, nos transformam em cristãos
profundamente piedosos, como
crianças diante de Deus. A piedade é
a virtude dos filhos, e, para que o
filho possa confiar-se aos braços de
seu pai, deve ser e sentir-se pequeno,
necessitado. Tenho meditado com
freqüência nessa vida de infância
espiritual, que não se opõe à



fortaleza porque exige uma vontade
enérgica, uma maturidade
temperada, um caráter firme e
aberto.

Piedosos, pois, como meninos; mas
não ignorantes, por que cada um
deve esforçar-se, na medida de suas
possibilidades, por estudar a fé com
seriedade e espírito científico; e tudo
isso é teologia. Piedade de meninos,
portanto, mas doutrina segura de
teólogos.

O empenho em adquirir esta ciência
teológica - a boa e firme doutrina
crista - deve-se em primeiro lugar ao
desejo de conhecer e amar a Deus.
Ao mesmo tempo, é conseqüência da
preocupação geral da alma fiel por
descobrir o significado mais
profundo deste mundo, que é obra
do Criador. Com periódica
monotonia, há quem procure
ressuscitar uma suposta
incompatibilidade entre a fé e a



ciência, entre a inteligência humana
e a Revelação divina. Essa
incompatibilidade apenas pode
surgir, e só aparentemente, quando
não se entendem os dados reais do
problema.

Se o mundo saiu das mãos de Deus,
se Ele criou o homem à sua imagem e
semelhança e lhe deu uma chispa da
sua luz, o trabalho da inteligência -
mesmo que seja um trabalho duro -
deve desentranhar o sentido divino
que já naturalmente têm todas as
coisas; e à luz da fé, percebemos
também o seu sentido sobrenatural,
que procede da nossa elevação a
ordem da graça. Não podemos
admitir o medo à ciência, porque
qualquer trabalho, se for
verdadeiramente científico, conduz à
verdade. E Cristo disse: Ego sum
veritas,Eu sou a verdade.

O cristão deve ter fome de saber.
Desde o cultivo dos saberes mais



abstratos até às habilidades do
artesão, tudo pode e deve levar a
Deus. Porque não há tarefa humana
que não seja santificável, que não
seja motivo para a nossa própria
santificação e oportunidade para
colaborarmos com Deus na
santificação dos que nos rodeiam. A
luz dos seguidores de Jesus Cristo
não deve permanecer no fundo do
vale, mas no cume da montanha,
para que vejam as vossas boas obras
e glorifiquem vosso Pai que está nos
céus.

Trabalhar assim é oração. Estudar
assim é oração. Investigar assim é
oração. Não saímos nunca do
mesmo: tudo é oração, tudo pode e
deve levar-nos a Deus, alimentar esse
convívio contínuo com Ele, da manhã
até à noite. Todo o trabalho honrado
pode ser oração; e todo o trabalho
que for oração, é apostolado. Desse
modo, a alma se enrijece numa
unidade de vida simples e forte.



Nada mais vos queria dizer neste
primeiro Domingo do Advento, em
que já começamos a contar os dias
que nos faltam para o Natal do
Salvador. Vimos a realidade da
vocação cristã, como o Senhor
confiou em nós para levar almas à
santidade, para aproximá-las dEle,
para uni-las à Igreja e estender o
reino de Deus a todos os corações. O
Senhor nos quer entregues, fiéis,
delicados. Ele nos quer santos, muito
seus.

Por um lado, a soberba, a
sensualidade e o tédio, o egoísmo;
por outro, o amor, a dedicação, a
misericórdia, a humildade, o
sacrifício, a alegria. Temos que
escolher. Fomos chamados a uma
vida de fé, de esperança e de
caridade. Não podemos cruzar os
braços e deixar-nos ficar num
medíocre isolamento.



Certa vez, vi uma águia encerrada
numa gaiola de ferro. Estava suja,
meio depenada; tinha entre as garras
um pedaço de carne podre. Ocorreu-
me pensar no que seria de mim se
abandonasse a vocação recebida de
Deus. Fiquei com pena daquele
animal solitário, enjaulado, que tinha
nascido para voar muito alto e olhar
o sol de frente. Podemos remontar
até às humildes alturas do amor de
Deus, do serviço a todos os homens.
Mas para isso é preciso que não haja
recantos escondidos na alma, onde
não possa entrar o sol de Jesus Cristo.
Temos que jogar fora todas as
preocupações que nos afastem dEle;
e assim Cristo em tua inteligência,
Cristo em teus lábios, Cristo em teu
coração, Cristo em tuas obras. Toda a
vida, o coração e as obras, a
inteligência e as palavras, saturadas
de Deus.

Olhai e levantai a cabeça,porque está
próxima a vossa redenção, lemos no



Evangelho. O tempo de Advento é
tempo de esperança. Todo o
panorama da nossa vocação cristã,
essa unidade de vida que tem como
nervo a presença de Deus, nosso Pai,
pode e deve ser uma realidade
diária.

Pede-a comigo a Nossa Senhora,
imaginando como Ela passaria
aqueles meses à espera do Filho que
ia nascer. E Nossa Senhora, Santa
Maria, fará com que sejas alter
Christus,ipse Christus,outro Cristo, o
próprio Cristo!

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vocacao-crista/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vocacao-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/vocacao-crista/

	Vocação Cristã

