opusdei.org

Vocacao Crista

Audio e texto completo da
homilia de S. Josemaria "A
Vocacdo Cristd", pronunciada a
2 de dezembro de 1951,
primeiro domingo do Advento.

01/12/2015

Inicia-se 0 ano liturgico, e o Introito
da Missa propde-nos uma
consideracdo intimamente
relacionada com o principio da nossa
vida crista: a vocagao que
recebemos. Vias
tuas,Domine,demonstra mihi,et
semitas tuas edoce me : mostra-me,



Senhor, os teus caminhos e indica-me
as tuas veredas. Pedimos ao Senhor
que nos guie, que nos deixe ver seus
passos, para que possamos caminhar
para a plenitude dos seus
mandamentos, que € a caridade.

Acredito que vOs e eu, ao pensarmos
nas circunstancias que
acompanharam a nossa decisdo de
nos esforcarmos por viver
integramente a fé, daremos muitas
gracas ao Senhor e teremos a
convicgdo sincera - sem falsas
humildades - de que ndo houve nisso
mérito algum da nossa parte. Em
geral, aprendemos a invocar Deus
desde a infancia, dos labios de pais
cristdos; mais adiante, professores,
companheiros e conhecidos nos
ajudaram de mil maneiras a ndo
perder Jesus Cristo de vista.

Um dia - ndo quero generalizar; abre
teu coracgdo ao Senhor e conta-lhe a
tua historia -, talvez um amigo, um



simples cristdo igual a ti, te fez
descobrir um panorama profundo e
novo, e, a0 mesmo tempo, antigo
como o Evangelho. Sugeriu-te a
possibilidade de te empenhares
seriamente em seguir Cristo, em ser
apostolo de apostolos. Talvez tenhas
perdido entdo a tranquilidade e néo
a tenhas recuperado, convertida em
paz, enquanto livremente, porque te
apeteceu - que é a razao mais
sobrenatural -, ndo respondeste sim a
Deus. E veio a alegria, forte,
constante, que so desaparece quando
te afastas dEle.

Nao me agrada falar de escolhidos
nem de privilegiados. Mas é Cristo
quem fala, quem escolhe. E a
linguagem da Escritura: Elegit nos in
ipso ante mundi constitutionem - diz
Sao Paulo - ut essemus sancti.
Escolheu-nos antes da criagdo do
mundo, para que sejamos santos. Eu
sei que isto ndo te enche de orgulho,
nem te faz sentir-te superior aos



outros homens. Essa escolha, raiz da
chamada, deve ser a base da tua
humildade. Levanta-se por acaso um
monumento aos pincéis do grande
pintor? Serviram para plasmar obras
primas, mas o mérito é do artista.
Nos, cristaos, somos apenas
instrumentos do Criador do mundo,
do Redentor de todos os homens.

Anima-me considerar um precedente
narrado passo a passo nas paginas do
Evangelho: a vocacdo dos primeiros
Doze. Vamos medita-la devagar,
pedindo a essas santas testemunhas
do Senhor que nos ensinem a seguir
Cristo como elas o fizeram.

Aqueles primeiros apostolos - que me
inspiram grande devocdo e carinho -
eram bem pouca coisa, segundo o0s
critérios humanos. Quanto a posicao
social, com excec¢do de Mateus - que
certamente ganhava bem a vida e
que deixou tudo quando Jesus lho
pediu -, eram pescadores: viviam do



dia a dia, labutando até de noite para
poderem conseguir o seu sustento.

Mas a posicdo social é o que menos
importa. Ndo eram cultos, nem
sequer muito inteligentes, pelo
menos no que se refere as realidades
sobrenaturais. Até os exemplos e as
comparacOes mais simples eram para
eles incompreensiveis, e recorriam
ao Mestre: Domine,edissere nobis
parabolam , Senhor, explica-nos a
parabola. Quando Jesus, servindo-se
de uma imagem, alude ao fermento
dos fariseus, imaginam que os esta
recriminando por nao terem
comprado péo.

Pobres, ignorantes. E nem sequer
simples, abertos. Dentro das suas
limitacdes, eram ambiciosos.
Discutem muitas vezes sobre qual
deles sera o maior quando, segundo
a sua mentalidade, Cristo instaurar
na terra o reino definitivo de Israel.
Discutem e exaltam-se durante esse



momento sublime em que Jesus esta
prestes a imolar-se pela humanidade:
na intimidade do Cendaculo.

Fé, pouca. O proprio Jesus Cristo o
diz. Viram-no ressuscitar mortos,
curar toda a espécie de doencas,
multiplicar o pao e os peixes,
acalmar tempestades, expulsar
demonios. E é Sdo Pedro, escolhido
como cabeca, o unico que sabe
responder prontamente: Tu és o
Cristo,o Filho de Deus vivo. Mas é
uma fé que ele interpreta a sua
maneira, porque se atreve a
enfrentar Cristo Jesus, para que nao
se entregue em redencdo pelos
homens. E Jesus tem que lhe
responder: Retira-te de
mim,Satanas,que me serves de
escandalo,porque ndo tens a
sabedoria das coisas de Deus,mas das
coisas dos homens. Pedro raciocinava
humanamente, comenta Sao Joao
Crisostomo, e concluia que tudo
aquilo - a Paixdo e a Morte - era



indigno de Cristo,reprovavel.Por isso
Jesus repreende-o e diz-lhe: ndo,sofrer
ndo é coisa indigna de mim; tu pensas
assim porque raciocinas com idéias
carnais,humanas.

Mas sera que aqueles homens de
pouca fé sobressaiam talvez pelo seu
amor a Cristo? Nao ha duvida de que
0 amavam, pelo menos de palavra.
Em certas ocasides, deixam-se
arrebatar pelo entusiasmo: Vamos
nos também e morramos com Ele.
Mas, na hora da verdade, todos
fogem, exceto Jodo, que
verdadeiramente amava com obras.
So6 este adolescente, 0 mais jovem dos
Apostolos, permanece junto da Cruz.
Os outros ndo sentiam esse amor tao
forte quanto a morte.

Estes eram os Discipulos escolhidos
pelo Senhor; assim os escolhe Cristo;
assim se comportam antes de que,
cheios do Espirito Santo, se
convertam em colunas da Igreja. Sdo



homens comuns, com defeitos, com
fraquezas, com a palavra mais facil
que as obras. E, entretanto, Jesus
chama-os para fazer deles
pescadores de homens, co-
redentores, administradores da graca
de Deus.

Conosco aconteceu algo de
semelhante. Sem grande dificuldade,
poderiamos encontrar na nossa
familia, entre 0os nossos amigos e
companheiros - para ndo me referir
ao imenso panorama do mundo -,
tantas outras pessoas mais dignas
que nos de receberem a chamada de
Cristo. Mais simples, mais sabias,
mais influentes, mais importantes,
mais agradecidas, mais generosas.

Eu, ao pensar nestes pontos, sinto-me
envergonhado. Mas percebo também
que a nossa logica humana néo serve
para explicar as realidades da graca.
Deus costuma procurar instrumentos
fracos, para que se perceba



claramente que a obra é dEle. Sdo
Paulo evoca com estremecimento a
sua vocacdao: E por ultimo,depois de
todos,foi também visto por mim,como
por um aborto.Porque eu sou o
minimo dos Apostolos,indigno de ser
chamado Apdstolo porque persegui a
Igreja de Deus. Assim escreve Saulo
de Tarso, homem de uma
personalidade e um vigor que a
histéria nada mais fez do que
agigantar.

Fomos chamados sem mérito algum
da nossa parte, dizia: porque na base
da vocacdo encontra-se o
conhecimento da nossa miséria, a
consciéncia de que as luzes que
iluminam a alma - a fé -, o amor com
que amamos - a caridade - e o desejo
que nos sustém - a esperanca -, Sao
dons gratuitos de Deus. Por isso, ndo
crescer em humildade significa
perder de vista o propdsito da eleigao
divina: ut essemus sancti, a santidade
pessoal.



E agora, partindo dessa humildade,
podemos compreender toda a
maravilha da chamada divina. A méo
de Cristo colheu-nos de um trigal: o
semeador aperta em sua mao
chagada o punhado de trigo. O
sangue de Cristo banha a semente,
empapa-a. Depois, o Senhor langa ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,
seja capaz de multiplicar-se em
espigas de ouro.

A Epistola da Missa lembra-nos que
temos que assumir esta
responsabilidade de apostolos com
um espirito novo, cheios de animo,
despertos. Ja é hora de despertarmos
do sono,pois estamos mais perto da
nossa salvagao do que quando
recebemos a fé.A noite avancga e o dia
aproxima-se.Deixemos,pois,as obras
das trevas,e revistamo-nos das armas
da luz.



Dir-me-eis que nao é facil, e ndo vos
faltara razdo. Os inimigos do homem,
que sdo os inimigos da sua santidade,
tentam impedir essa vida nova, esse
revestir-nos do espirito de Cristo.
Néao encontro melhor enumeracao
dos obstaculos a fidelidade crista do
que a que estabelece Sdo Jodo:
concupiscentia carnis,concupiscentia
oculorum et superbia vitae; tudo o
que ha no mundo é concupiscéncia
da carne, concupiscéncia dos olhos e
soberba da vida.

A concupiscéncia da carne nao é
apenas o impulso desordenado dos
sentidos em geral, nem o apetite
sexual, que deve ser ordenado e em
si ndo é mau, porque é uma nobre
realidade humana santificavel. Por
isso, nunca falo de impureza, mas de
pureza, ja que a todos se dirigem as
palavras de Cristo: Bem-aventurados
0s limpos de coragdo,porque verdo a
Deus. Por vocacgdo divina, uns terdo
que viver essa pureza no



matrimoénio; outros, renunciando aos
amores humanos, para
corresponderem unica e
apaixonadamente ao amor de Deus.
Mas nem uns nem outros escravos da
sensualidade, porém senhores do seu
corpo e do seu coracdo, para
poderem da-los sacrificadamente aos
outros.

Ao tratar da virtude da pureza,
costumo acrescentar o qualificativo
de santa. A pureza cristd, a santa
pureza, ndo é o orgulho de nos
sentirmos puros,ndo contaminados. E
saber que temos os pés de barro,
ainda que a graca de Deus nos livre
dia a dia das ciladas do inimigo.
Considero uma deformacao do
cristianismo a insisténcia com que
certas pessoas escrevem ou pregam
quase exclusivamente sobre esta
matéria, esquecendo outras virtudes
que sdo capitais para o cristao e, em
geral, para a convivéncia entre o0s
homens.



A santa pureza ndo é a unica nem a
principal virtude crista: é, entretanto,
indispensavel para perseverarmos
no esforco didrio da nossa
santificacdo; e sem ela ndo é possivel
qualquer dedicacgdo ao apostolado. A
pureza € conseqiiéncia do amor com
que entregamos ao Senhor a alma e o
corpo, as poténcias e os sentidos. Nao
€ negacdo, é afirmacdo jubilosa.

Dizia que a concupiscéncia da carne
nao se reduz exclusivamente a
desordem da sensualidade: estende-
se ao comodismo e a falta de
vibracdo, que impelem a procurar o
mais facil, o mais agradavel, o
caminho aparentemente mais curto,
mesmo a custa de concessdes no
caminho da fidelidade a Deus.

Comportar-se assim equivaleria a
abandonar-se incondicionalmente ao
império de uma dessas leis, a do
pecado, contra a qual nos previne
Sao Paulo: Encontro,pois,esta lei em



mim: quando quero fazer o bem,o0 mal
estd junto de mim.Porque me deleito
na lei de Deus segundo o homem
interior,mas vejo nos meus membros
outra lei que se opode a lei do meu
espirito e me subjuga a lei do pecado...
Infelix ego homo!, infeliz de mim!
Quem me livrard deste corpo de
morte? Ougamos o que responde o
proprio Apdstolo: a graga de Deus,por
Jesus Cristo Nosso Senhor. Podemos e
devemos lutar contra a
concupiscéncia da carne, porque, se
formos humildes, ser-nos-a
concedida sempre a graca do Senhor.

O outro inimigo, escreve Sao Jodo, é a
concupiscéncia dos olhos, uma
avareza de fundo que leva a apreciar
apenas o que se pode tocar: os olhos
que ficam como que colados as coisas
terrenas, mas também os olhos que,
por isso mesmo, ndo sabem
descobrir as realidades
sobrenaturais. Portanto, podemos
entender a expressao da Sagrada



Escritura como uma referéncia a
avareza dos bens materiais e, além
disso, a essa deformacdo que nos
leva a observar o que nos rodeia - 0s
outros, as circunstancias da nossa
vida e do nosso tempo - com visdo
exclusivamente humana.

Os olhos da alma embotam-se; a
razao julga-se auto-suficiente e capaz
de entender todas as coisas
prescindindo de Deus. E uma
tentacdo sutil, que se escuda na
dignidade da inteligéncia; da
inteligéncia que nosso Pai-Deus
outorgou ao homem para que o
conheca e o ame livremente.
Arrastada por essa tentacdo, a
inteligéncia humana considera-se o
centro do universo, entusiasma-se
novamente com o sereis como deuses
e, enchendo-se de amor por si
mesma, vira as costas ao amor de
Deus.



Deste modo, a nossa existéncia pode
entregar-se sem condi¢des as maos
do terceiro inimigo, a superbia vitae.
Néo se trata simplesmente de
pensamentos efémeros de vaidade
ou de amor proprio: é um
endurecimento generalizado. Ndo
nos enganemos, porque tocamos o
pior dos males, a raiz de todos os
extravios. A luta contra a soberba
deve ser constante, porque, como ja
se disse graficamente, essa paixdo
morre um dia depois de a pessoa
morrer. E a altivez do fariseu, a
quem Deus reluta em justificar por
encontrar nele uma barreira de auto-
suficiéncia. E a arrogancia que leva a
desprezar os demais homens, a
domina-los, a maltrata-los: porque
onde houver soberba,ai haverd
também ofensa e desonra.

Comeca hoje o tempo do Advento e é
bom que tenhamos considerado as
insidias destes inimigos da alma: a
desordem da sensualidade e da facil



leviandade; o desatino da razdo que
se opOe ao Senhor; a presuncao
altaneira, que esteriliza o amor a
Deus e as criaturas. Todos estes
estados de &nimo sdo obstaculos
certos, e seu poder perturbador é
grande. Por isso a liturgia nos faz
implorar a misericdrdia divina: A
Ti,Senhor,elevo minha alma; em Ti
espero; ndo seja eu confundido,nem se
riam de mim os meus adversarios,
rezamos no Introito. E na antifona do
Ofertorio repetiremos: Espero em
Ti,ndo seja eu confundido!

Agora que se aproxima o tempo da
salvacdo, é consolador ouvir dos
labios de Sao Paulo: Depois que Deus
Nosso Salvador manifestou sua
benignidade e amor aos
homens,livrou-nos ndo pelas obras de
justica que tivéssemos feito,mas por
sua misericordia.

Se percorrermos as Santas
Escrituras, descobriremos



constantemente a presenca da
misericordia de Deus: enche a terra,
estende-se a todos os seus filhos,
super omnem carnem; rodeia-
nos,antecede-nos,multiplica-se para
nos ajudar, e foi continuamente
confirmada. Ao ocupar-se de nos
como Pai amoroso, Deus nos tem
presentes em sua misericordia: uma
misericordia suave, agradavel como a
nuvem que se desfaz em tempo de
seca.

Jesus Cristo resume e compendia
toda a histdéria da misericordia
divina: Bem-aventurados os
misericordiosos,porque alcangardo
misericordia. E em outra ocasido:
Sede misericordiosos,como vosso Pai
celestial é misericordioso. Ficaram
também muito gravadas em naos,
entre tantas outras cenas do
Evangelho, a cleméncia com a
mulher adultera, as parabolas do
filho prddigo, da ovelha perdida e do
devedor perdoado, a ressurreicdo do



filho da viuva de Naim. Quantas
razoes de justica para explicar este
grande prodigio! Morreu o filho
unico daquela pobre viuva, aquele
que dava sentido a sua vida e podia
ajuda-la na sua velhice. Mas Cristo
ndo faz o milagre por justica; Ele o
faz por compaixdo, porque se
comove interiormente perante a dor
humana.

Que seguranca nos deve produzir a
comiseracdo do Senhor! Clamard por
mim e eu o ouvirei,porque sou
misericordioso. £ um convite, uma
promessa que ndo deixard de
cumprir. Aproximemo-
nos,pois,confiadamente do trono da
graga,a fim de alcancarmos
misericordia e auxtlio da gra¢a no
tempo oportuno. Os inimigos da
nossa santificacdo nada conseguirdo,
porque essa misericordia de Deus
nos protege por antecipado; e se por
nossa culpa e fraqueza caimos, o
Senhor nos socorre e nos levanta.



Tinhas aprendido a evitar a
negligéncia,a afastar de ti a
arrogancia,a adquirir piedade,a ndo
ser prisioneiro das questoes
mundanas,a ndo preferir o caduco ao
eterno.Mas,como a debilidade
humana ndo pode manter um passo
decidido num mundo resvaladi¢o,o
bom Médico te indicou também
remédios contra a desorientacdo,e o
Juiz misericordioso ndo te negou a
esperancga do perddo.

A existéncia do cristdo desenvolve-se
neste clima da misericdrdia divina.
Esse é o ambito do esfor¢o com que
procura comportar-se como filho do
Pai. E quais os principais meios para
conseguirmos que a vocacao se
fortaleca? Hoje te indicarei dois, que
sdo quais eixos vivos da conduta
crista: a vida interior e a formacao
doutrinal, o conhecimento profundo
da nossa fé.



Vida interior, em primeiro lugar.
Como sdo poucos ainda os que a
entendem! Ao ouvirem,falar de vida
interior, pensam na escuridao do
templo, quando ndo no ambiente
rarefeito de certas sacristias. Ha mais
de um quarto de século venho
dizendo que néo é isso. O que
descrevo é a vida interior de um
simples cristdo, que habitualmente
se encontra em plena rua, ao ar livre;
e que na rua, no trabalho, na familia
e nos momentos de lazer permanece
atento a Jesus o dia todo. E o que é
isso sendo vida de oragdo continua?
Nao é verdade que compreendeste a
necessidade de ser alma de oracao,
com uma relacdo de amizade com
Deus que te leve a endeusar-te? Essa
¢ a fé cristd e assim o
compreenderam sempre as almas de
oracdo. Escreve Clemente de
Alexandria: Torna-se Deus o homem
que quer o mesmo que Deus quer.



A principio custa; é preciso esforgar-
se por dirigir o olhar para o Senhor,
por agradecer a sua piedade paternal
e concreta para conosco. Pouco a
pouco, o amor de Deus - embora ndo
seja coisa de sentimentos - torna-se
tdo palpavel como uma flechada na
alma. E Cristo que nos persegue
amorosamente: Eis que estou a tua
porta e bato.Como vai a tua vida de
oracdo? Ndo sentes as vezes, durante
o0 dia, desejos de conversar mais com
Ele? Nao lhe dizes: mais tarde te
contarei isto, mais tarde conversarei
sobre isto contigo?

Nos momentos expressamente
dedicados a esse coloquio com o
Senhor, o coracéo se expande, a
vontade se fortalece, a inteligéncia -
ajudada pela graca - embebe em
realidades sobrenaturais as
realidades humanas. E, como fruto,
surgem sempre propositos claros,
praticos, de melhorar a conduta, de
tratar delicadamente, com caridade,



todos os homens, de nos
empenharmos a fundo - com o
empenho dos bons esportistas - nesta
luta cristad de amor e de paz.

A oracdo se torna continua, como o
palpitar do coracdo, como o pulso.
Sem essa presenca de Deus, ndo ha
vida contemplativa; e, sem vida
contemplativa, de pouco vale
trabalhar por Cristo, porque, se Deus
ndo edifica a casa, em vao trabalham
0s que a constroem.

Para se santificar, o simples cristao -
que ndo € um religioso, que nao se
separa do mundo, porque o mundo é
o lugar do seu encontro com Cristo -
ndo precisa de habito externo nem
de sinais distintivos. Seus sinais sdo
internos: a presenca de Deus
constante e o espirito de
mortificacdo. Na realidade, uma
coisa s@, porque a mortificacdo nada
mais é que a oracdo dos sentidos.



A vocacao crista é vocacao de
sacrificio, de peniténcia, de expiacao.
Temos que reparar por nossos
pecados - quantas vezes ndo teremos
virado a cara para ndo vermos Deus!
- e por todos os pecados dos homens.
Temos que seguir de perto os passos
de Cristo: trazendo sempre em nosso
corpo a mortificagdo, a abnegacao de
Cristo, seu abatimento na Cruz, para
que também em nossos corpos se
manifeste a vida de Jesus. O nosso
caminho é de imolacdo, e essa
renuncia nos trara o gaudium cum
pace, a alegria e a paz.

Nao contemplamos o mundo com
gesto triste. Tém prestado um fraco
servico a catequese, talvez
involuntariamente, esses biografos
de santos que queriam descobrir a
todo o custo coisas extraordindrias
nos servos de Deus, ja desde os
primeiros vagidos. E contam de
alguns deles que em sua infancia ndo
choravam, e as sextas-feiras nao



mamavam, por mortificacdo... Vos e
eu nascemos chorando, como Deus
manda; e nos prendiamos ao peito de
nossa mae sem nos preocuparmos
com Quaresmas nem com Témporas.

Agora, com o0 auxilio de Deus,
aprendemos a descobrir ao longo dos
dias - aparentemente sempre iguais -
spatium verae poenitentiae, um
tempo de verdadeira peniténcia; e
nesses instantes fazemos propositos
de emendatio vitae, de melhorar a
nossa vida. Este é o caminho para
sabermos acolher a graca e as
inspiracOes do Espirito Santo na
alma. E com essa gracga - repito - vem
0 gaudium cum pace, a alegria, a paz
e a perseveranca no caminho.

A mortificacdo é o sal da nossa vida.
E a melhor mortificagdo € a que
combate - em pequenos detalhes,
durante o dia todo - a concupiscéncia
da carne, a concupiscéncia dos olhos
e a soberba da vida. Mortificacdes



que ndo mortifiquem os outros, que
nos tornem mais delicados, mais
compreensivos, mais abertos a todos.
Nao seremos mortificados se formos
suscetiveis, se estivermos
preocupados apenas com 0S NOSSOS
egoismos, se esmagarmos 0s outros,
se ndo nos soubermos privar do
supérfluo e, as vezes, do necessario;
se nos entristecermos quando as
coisas nao correm como tinhamos
previsto. Pelo contrario, seremos
mortificados se nos soubermos fazer
tudo para todos,para salvar a todos.

A vida de oracdo e de peniténcia, e a
consideracdo da nossa filiagao
divina, nos transformam em cristaos
profundamente piedosos, como
criancas diante de Deus. A piedade é
a virtude dos filhos, e, para que o
filho possa confiar-se aos bragos de
seu pai, deve ser e sentir-se pequeno,
necessitado. Tenho meditado com
frequéncia nessa vida de infancia
espiritual, que ndo se opde a



fortaleza porque exige uma vontade
enérgica, uma maturidade
temperada, um carater firme e
aberto.

Piedosos, pois, como meninos; mas
ndo ignorantes, por que cada um
deve esforcar-se, na medida de suas
possibilidades, por estudar a fé com
seriedade e espirito cientifico; e tudo
isso é teologia. Piedade de meninos,
portanto, mas doutrina segura de
tedlogos.

O empenho em adquirir esta ciéncia
teoldgica - a boa e firme doutrina
crista - deve-se em primeiro lugar ao
desejo de conhecer e amar a Deus.
Ao mesmo tempo, é conseqiiéncia da
preocupacdo geral da alma fiel por
descobrir o significado mais
profundo deste mundo, que € obra
do Criador. Com periodica
monotonia, hd quem procure
ressuscitar uma suposta
incompatibilidade entre a fé e a



ciéncia, entre a inteligéncia humana
e a Revelacdo divina. Essa
incompatibilidade apenas pode
surgir, e s0 aparentemente, quando
ndo se entendem os dados reais do
problema.

Se o mundo saiu das maos de Deus,
se Ele criou o homem a sua imagem e
semelhanca e lhe deu uma chispa da
sua luz, o trabalho da inteligéncia -
mesmo que seja um trabalho duro -
deve desentranhar o sentido divino
que ja naturalmente tém todas as
coisas; e a luz da fé, percebemos
também o seu sentido sobrenatural,
que procede da nossa elevacao a
ordem da graca. Nao podemos
admitir o medo a ciéncia, porque
qualquer trabalho, se for
verdadeiramente cientifico, conduz a
verdade. E Cristo disse: Ego sum
veritas,Eu sou a verdade.

O cristao deve ter fome de saber.
Desde o cultivo dos saberes mais



abstratos até as habilidades do
artesdo, tudo pode e deve levar a
Deus. Porque ndo ha tarefa humana
que ndo seja santificavel, que nao
seja motivo para a nossa propria
santificacdo e oportunidade para
colaborarmos com Deus na
santificacdo dos que nos rodeiam. A
luz dos seguidores de Jesus Cristo
ndo deve permanecer no fundo do
vale, mas no cume da montanha,
para que vejam as vossas boas obras
e glorifiquem vosso Pai que estd nos
céus.

Trabalhar assim € oracdo. Estudar
assim € oracdo. Investigar assim é
oracdo. Ndo saimos nunca do
mesmo: tudo é oracdo, tudo pode e
deve levar-nos a Deus, alimentar esse
convivio continuo com Ele, da manha
até a noite. Todo o trabalho honrado
pode ser oracdo; e todo o trabalho
que for oracdo, é apostolado. Desse
modo, a alma se enrijece numa
unidade de vida simples e forte.



Nada mais vos queria dizer neste
primeiro Domingo do Advento, em
que ja comecamos a contar os dias
que nos faltam para o Natal do
Salvador. Vimos a realidade da
vocacao crista, como o Senhor
confiou em nads para levar almas a
santidade, para aproxima-las dEle,
para uni-las a Igreja e estender o
reino de Deus a todos os coracgdes. O
Senhor nos quer entregues, fiéis,
delicados. Ele nos quer santos, muito
seus.

Por um lado, a soberba, a
sensualidade e o tédio, o egoismo;
por outro, o amor, a dedicacao, a
misericordia, a humildade, o
sacrificio, a alegria. Temos que
escolher. Fomos chamados a uma
vida de fé, de esperanca e de
caridade. Nao podemos cruzar os
bracos e deixar-nos ficar num
mediocre isolamento.



Certa vez, vi uma dguia encerrada
numa gaiola de ferro. Estava suja,
meio depenada; tinha entre as garras
um pedaco de carne podre. Ocorreu-
me pensar no que seria de mim se
abandonasse a vocacgdo recebida de
Deus. Fiquel com pena daquele
animal solitario, enjaulado, que tinha
nascido para voar muito alto e olhar
o0 sol de frente. Podemos remontar
até as humildes alturas do amor de
Deus, do servico a todos os homens.
Mas para isso é preciso que ndo haja
recantos escondidos na alma, onde
ndo possa entrar o sol de Jesus Cristo.
Temos que jogar fora todas as
preocupacdes que nos afastem dEle;
e assim Cristo em tua inteligéncia,
Cristo em teus labios, Cristo em teu
coracdo, Cristo em tuas obras. Toda a
vida, o coracdo e as obras, a
inteligéncia e as palavras, saturadas
de Deus.

Olhai e levantai a cabe¢a,porque estd
proxima a vossa redengdo, lemos no



Evangelho. O tempo de Advento é
tempo de esperanca. Todo o
panorama da nossa vocacao crista,
essa unidade de vida que tem como
nervo a presenca de Deus, nosso Pai,
pode e deve ser uma realidade
diaria.

Pede-a comigo a Nossa Senhora,
imaginando como Ela passaria
aqueles meses a espera do Filho que
ia nascer. E Nossa Senhora, Santa
Maria, fara com que sejas alter
Christus,ipse Christus,outro Cristo, o
proprio Cristo!

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/vocacao-crista/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/vocacao-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/vocacao-crista/

	Vocação Cristã

