opusdei.org

Virtudes humanas

Apresentamos mais uma
homilia em daudio. Desta vez
sobre as virtudes humanas,
virtudes para todos os tempos e
idades, todas elas importantes
e, como afirmava Sao
Josemaria, sdo fundamento das
sobrenaturais.

01/07/2018

Esta homilia esta publicada no livro
“Amigos de Deus” e foi pronunciada
no dia 6 de Setembro de 1941.


https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm

Conta-o Sao Lucas, no capitulo
sétimo:Um dos fariseus rogou-lhe que
fosse comer com ele. E, tendo entrado
em casa do fariseu, sentou-se a mesa.
Chega entdo uma mulher da cidade,
conhecida publicamente como
pecadora, e aproxima-se para lavar
0s pés de Jesus que, segundo 0S usos
da época, comia reclinado. As
lagrimas sdo a agua desse comovente
lavatorio; e os cabelos, o pano que
seca. Com balsamo trazido num rico
vaso de alabastro, unge os pés do
Mestre. E beija-os.

O fariseu pensa mal. Nao lhe cabe na
cabeca que Jesus seja capaz de
albergar tanta misericordia em seu
coracdo. Se este fosse um profeta - vai
cismando ele -, com certeza saberia
quem e qual é essa mulher que o toca.
Jesus 1€ os seus pensamentos e
esclarece-o: Vés esta mulher? Entrei
em tua casa, e ndo me deste dgua
para os pés; e esta os banhou com as
suas lagrimas e 0s enxugou com 0s



seus cabelos. Ndo me deste o osculo; e
esta, desde que entrou, ndo cessou de
beijar os meus pés. Ndo ungiste a
minha cabeca com balsamo, e esta
derramou perfumes sobre os meus
pés. Pelo que te digo: sdo-lhe
perdoados muitos pecados, porque
muito amou.

Ndao podemos considerar agora as
divinas maravilhas do Coracao
misericordioso de Nosso Senhor.
Vamos concentrar a aten¢ao noutro
aspecto da cena: no modo como Jesus
nota a falta de todos esses
pormenores de cortesia e de
delicadeza humanas que o fariseu
ndo foi capaz de lhe manifestar.
Cristo é perfectus Deus, perfectus
homo, Deus, Segunda Pessoa da
Trindade Beatissima, e homem
perfeito. Traz a salvacdo e nédo a
destruicdo da natureza. E dEle
aprendemos que ndo € cristao
comportar-se mal com o homem,



pois é criatura de Deus e esta feito a
sua imagem e semelhanca.

Certa mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar que poderiamos
chamar pietistas, coincidem em nao
considerar o cristdo como homem
integro e pleno. Para os primeiros, as
exigéncias do Evangelho sufocariam
as qualidades humanas; para os
outros, a natureza decaida poria em
perigo a pureza da fé. O resultado é o
mesmo: desconhecem a
profundidade da Encarnacéo de
Cristo, ignoram que o Verbo se fez
carne, homem,e habitou entre nos.

A minha experiéncia de homem, de
cristdo e de sacerdote ensina-me
precisamente o contrario: ndo existe
coracdo, por muito mergulhado que
esteja no pecado, que ndo esconda,
como rescaldo no meio das cinzas,
um lume de nobreza. E quando bati a
porta desses coragdes, a SOS e com a



palavra de Cristo, sempre
corresponderam.

Neste mundo, muitos ndo privam
com Deus. Sdo criaturas que talvez
ndo tenham tido ocasido de ouvir a
palavra divina ou que talvez a
tenham esquecido. Mas as suas
disposicdes sdo humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a afirmar
que quem reune essas condi¢des esta
prestes a ser generoso com Deus,
porque as virtudes humanas
compdem o fundamento das
sobrenaturais.

E verdade que néo basta essa
capacidade pessoal, pois ninguém se
salva sem a graca de Cristo. Mas se o
individuo conserva e cultiva um
principio de retiddo, Deus ha de
aplainar-lhe o caminho; e podera ser
santo, porque soube viver como
homem de bem.



E talvez tenhamos observado outros
casos, de certo modo contrapostos:
tantos e tantos que se dizem cristdos
- por terem sido batizados e por
receberem outros Sacramentos -, mas
que se mostram desleais, mentirosos,
insinceros, soberbos... E caem de
repente. Parecem estrelas que
brilham por um instante no céu e, de
subito, precipitam-se
irremediavelmente.

Se aceitamos a nossa
responsabilidade de filhos de Deus,
devemos ter em conta que Ele nos
quer muito humanos. Que a cabeca
toque o céu, mas os pés assentem
com toda a firmeza na terra. O preco
de vivermos cristimente ndo é nem
deixarmos de ser homens nem
abdicarmos do esforco por adquirir
essas virtudes que alguns tém,
mesmo sem conhecerem Cristo. O
preco de cada cristdo € o Sangue
redentor de Nosso Senhor, que nos
quer - insisto - muito humanos e



muito divinos, diariamente
empenhados em imita-lo, pois Ele é
perfectus Deus, perfectus homo,
perfeito Deus, perfeito homem.

Ndao saberia determinar qual é a
principal virtude humana; depende
do ponto de vista de que se parta.
Além disso, a questdo revela-se
oclosa, porque ndo se trata de
praticar uma ou vérias virtudes. E
preciso lutar por adquiri-las e
pratica-las todas. Cada uma se
entrelaca com as outras e, assim, o
esfor¢o por sermos sinceros, por
exemplo, nos torna justos, alegres,
prudentes, serenos.

Também ndo me conseguem
convencer essas outras formas de
pensar que distinguem as virtudes
pessoais das virtudes sociais. Ndo ha
virtude alguma que possa fomentar o
egoismo; cada uma redunda
necessariamente no bem da nossa
alma e das almas dos que nos



rodeiam. Se todos nds somos homens
e todos filhos de Deus, ndo podemos
conceber a nossa vida como a
trabalhosa preparacdo de um
brilhante curriculum, de uma luzida
carreira. Todos temos que sentir-nos
soliddrios, ja que, na ordem da graca,
estamos unidos pelos lagos
sobrenaturais da Comunhdo dos
Santos.

Ao mesmo tempo, precisamos
considerar que a decisdo e a
responsabilidade residem na
liberdade pessoal de cada um, e por
isso as virtudes sdo também
radicalmente pessoais, da pessoa.
Todavia, nessa batalha de amor,
ninguém luta sozinho - ninguém é
um verso solto, costumo repetir. De
algum modo, ou nos ajudamos ou
nos prejudicamos. Todos somos elos
de uma mesma cadeia. Pede agora
comigo a Deus Nosso Senhor que
essa cadeia nos prenda ao seu
Coracdo, até que chegue o dia de o



contemplarmos face a face no Céu,
para sempre.

Vamos considerar algumas dessas
virtudes humanas. Enquanto eu
estiver falando, cada um por sua
conta ird mantendo o didlogo com
Nosso Senhor. Pecamos-lhe que nos
ajude a todos, que nos anime a
aprofundar hoje no mistério da sua
Encarnacdo, para que também nos,
na nossa carne, saibamos ser entre
os homens testemunhos vivos
dAquele que veio para nos salvar.

O caminho do cristdo - como o de
qualquer homem - néo é facil. E certo
que, em determinadas épocas, parece
que tudo se cumpre segundo as
nossas previsdes. Mas isso
habitualmente dura pouco. Viver é
enfrentar dificuldades, sentir no
coracao alegrias e dissabores, e €
nessa forja que o homem pode
adquirir fortaleza, paciéncia,
magnanimidade, serenidade.



E forte quem persevera no
cumprimento do que entende dever
fazer, segundo a sua consciéncia;
quem ndo mede o valor de uma
tarefa exclusivamente pelos
beneficios que recebe, mas pelo
servico que presta aos outros. O
homem forte as vezes sofre, mas
resiste; talvez chore, mas bebe as
lagrimas. Quando a contradicao
recrudesce, nao se dobra.
Recordemos o exemplo daquele
ancido, Eleazar, que, segundo o
relato do livro dos Macabeus, prefere
morrer a violar a lei de Deus:
Morrendo valorosamente, mostrar-
me-ei digno da minha velhice e
deixarei aos jovens um exemplo de
fortaleza, se sofrer com animo pronto
e constante uma honrosa morte em
defesa de leis tdo graves e tdo santas.

Quem sabe ser forte ndo se deixa
dominar pela pressa em colher o
fruto da sua virtude; é paciente. A
fortaleza leva-o a saborear a virtude



humana e divina da paciéncia.
Mediante a vossa paciéncia,
possuireis as vossas almas (Lc XXI,
19).A posse da alma é colocada na
paciéncia porque, na verdade, ela é
raiz e guardid de todas as virtudes.
Nos possuimos a alma pela paciéncia,
porque, aprendendo a dominar-nos a
nos mesmos, come¢amos a possuir
aquilo que somos. E é esta paciéncia a
que nos leva também a ser
compreensivos com 0s outros,
persuadidos de que as almas, como o
bom vinho, melhoram com o tempo.

Fortes e pacientes: serenos. Mas ndo
com a serenidade daquele que
compra a sua tranquilidade a custa
de se desinteressar dos seus irmaos
ou da grande tarefa - que a todos
cumpre - de difundir sem medida o
bem por todo o mundo. Serenos,
porque sempre ha perddo, porque
tudo tem remédio, menos a morte, e,
para os filhos de Deus, a morte é
vida. Serenos, até mesmo para



podermos atuar com inteligéncia:
quem conserva a calma esta em
condic¢oes de pensar, de estudar os
pros e os contras, de examinar
judiciosamente os resultados das
acoes previstas. E depois,
sossegadamente, pode intervir com
deciséo.

Estamos enumerando rapidamente
algumas virtudes humanas. Sei que,
na vossa oracdo ao Senhor, aflorardo
muitas outras. Eu gostaria de aludir
agora por uns momentos a uma
qualidade maravilhosa: a
magnanimidade.

Magnanimidade: &nimo grande, alma
ampla, onde cabem muitos. F a forca
que nos move a sair de nos mesmos,
a fim de nos prepararmos para
empreender obras valiosas, em
beneficio de todos. No homem
magnanimo, ndo se alberga a
mesquinhez; ndo se interpde a
sovinice, nem o calculo egoista, nem



a trapaca interesseira. O magnanimo
dedica sem reservas as suas forcas ao
que vale a pena. Por isso é capaz de
se entregar a si mesmo. Nao se
conforma com dar: da-se. E assim
consegue entender qual é a maior
prova de magnanimidade: dar-se a
Deus.

Ha duas virtudes humanas - a
laboriosidade e a diligéncia - que se
confundem numa sé: no empenho
em tirar proveito dos talentos que
cada um recebeu de Deus. Sdo
virtudes porque induzem a acabar
bem todas as coisas. O trabalho -
assim o venho pregando desde 1928 -
ndo é uma maldi¢cdo nem um castigo
do pecado. O Génesis fala dessa
realidade antes de Addo se ter
revoltado contra Deus. Nos planos do
Senhor, o homem teria que trabalhar
sempre, cooperando assim na imensa
tarefa da Criacgao.



Quem é laborioso aproveita o tempo,
que ndo € apenas ouro; € gloria de
Deus! Faz o que deve e esta no que
faz, ndo por rotina nem para ocupar
as horas, mas como fruto de uma
reflexdo atenta e ponderada. Por isso
é diligente. O uso normal desta
palavra - diligente - ja nos evoca a
sua origem latina. Diligente vem do
verbo diligo, que significa amar,
apreciar, escolher alguma coisa
depois de uma atencdo esmerada e
cuidadosa. Ndo é diligente quem se
precipita, mas quem trabalha com
amor, primorosamente.

Nosso Senhor, perfeito homem,
escolheu um trabalho manual, que
realizou delicada e carinhosamente
durante quase todo o tempo que
permaneceu na terra. Exerceu a sua
ocupacdo de artesao entre os outros
habitantes da sua aldeia, e esse
trabalho humano e divino
demonstrou-nos claramente que a
atividade ordindria ndao é um



pormenor de pouca importancia,
mas o eixo da nossa santificacao,
oportunidade continua de nos
encontrarmos com Deus, de louva-lo
e glorifica-lo com a obra da nossa
inteligéncia ou das nossas maos.

As virtudes humanas exigem de nos
um esforc¢o prolongado, porque nao é
facil manter por muito tempo uma
témpera de honradez perante as
situagdes que parecem comprometer
a nossa seguranca. Pensemos na
limpida face da veracidade: sera que
caiu em desuso? Terd triunfado
definitivamente a conduta do
compromisso, o dourar a pilula e o
vender o peixe? Teme-se a verdade.
Por isso se lanca méo de um
expediente mesquinho: afirmar que
ninguém vive e diz a verdade, e que
todos recorrem a simulacdo e a
mentira.

Felizmente, ndo é assim. Existem
muitas pessoas - cristas e ndo cristas -



decididas a sacrificar a sua honra e a
sua fama pela verdade, e que ndo se
agitam num saltitar continuo a busca
do sol que mais aquece. Sdo aquelas
que, por amarem a sinceridade,
sabem retificar quando descobrem
que se enganaram. Nao retifica quem
comeca por mentir, quem reduz a
verdade a uma palavra sonora para
encobrir as suas claudicacdes.

Se formos verazes, seremos justos.
Nunca me cansarei de me referir a
justica, mas aqui s6 podemos apontar
alguns dos seus aspectos, sem perder
de vista qual é a finalidade de todas
estas reflexdes: edificar uma vida
interior real e auténtica sobre os
alicerces profundos das virtudes
humanas. Justica é dar a cada um o
que € seu. Mas eu acrescentaria que
isso ndo basta. Por muito que cada
um mereca, é preciso dar-lhe mais,
porque cada alma é uma obra-prima
de Deus.



A melhor caridade consiste em
exceder-se generosamente na justica.
E uma caridade que costuma passar
desapercebida, mas que é fecunda no
Céu e na terra. Seria um erro pensar
que a expressao meio-termo, como
elemento caracteristico das virtudes
morais, significa mediocridade, como
que a metade do que é possivel
realizar. Esse meio entre o excesso e
o0 defeito é um cume, um ponto
algido, o mais elevado que a
prudéncia indica. Além disso, em
relacdo as virtudes teologais, ndo se
admitem equilibrios: néo se pode
crer, esperar ou amar demasiado. E
esse amor sem limites a Deus reverte
em favor dos que nos rodeiam, em
abundancia de generosidade, de
compreensdo, de caridade.

Temperanca € espirito senhoril. Nem
tudo o que experimentamos no corpo
e na alma deve ser deixado a rédea
solta. Nem tudo o que se pode fazer
se deve fazer. E mais comodo deixar-



se arrastar pelos impulsos que
chamam naturais; mas no fim de
semelhante caminho encontra-se a
tristeza, o isolamento na miséria
propria.

Ha pessoas que ndo querem negar
nada ao estdmago, aos olhos, as
maos. Recusam-se a escutar quem as
aconselha a viver uma vida limpa. A
faculdade de gerar - que é uma
realidade nobre, participacdo no
poder criador de Deus -, utilizam-na
desordenadamente, como um
instrumento a servi¢o do egoismo.

Mas nunca me agradou falar de
impureza. Eu quero considerar os
frutos da temperanca, quero ver o
homem verdadeiramente homem,
livre das coisas que brilham, mas nao
tém valor, como as bugigangas que a
péga junta no seu ninho. Esse
homem sabe prescindir do que faz
mal & sua alma e apercebe-se de que
o sacrificio é apenas aparente,



porque, ao viver assim - com
sacrificio -, livra-se de muitas
escraviddes e no intimo do seu
coracdo consegue saborear todo o
amor de Deus.

A vida recupera entdo os matizes que
a intemperanca esbate. Ficamos em
condic¢des de nos preocuparmos com
0s outros, de compartilhar com todos
as coisas pessoais, de nos dedicarmos
a tarefas grandes. A temperanca cria
a alma sdébria, modesta,
compreensiva; confere-lhe um recato
natural que é sempre atraente,
porque se nota na conduta o império
da inteligéncia. A temperanca ndo
sup0e limitacdo, mas grandeza. Ha
muito maior privacdo na
intemperanca, porque o coracgao
abdica de si mesmo para ir atras do
primeiro que lhe faca soar aos
ouvidos o pobre ruido de uns
chocalhos de lata.



O sabio de coragdo sera chamado
prudente, 1é-se no livro dos
Provérbios. Ndo entenderiamos a
prudéncia se a concebéssemos como
pusilanimidade e falta de audacia. A
prudéncia manifesta-se no habito
que predispde a atuar bem: a
clarificar o fim e a procurar os meios
mais convenientes para alcanca-lo.

Mas a prudéncia ndo é um valor
supremo. Temos de perguntar-nos
sempre a nos mesmos: prudéncia,
para qué? Porque existe uma falsa
prudéncia - que devemos chamar
antes de astucia -, que esta a servico
do egoismo, que se serve dos
recursos mais adequados para
atingir fins tortuosos. Usar entdo de
muita perspicacia ndo leva sendo a
agravar a ma disposicdo e a merecer
a censura que Santo Agostinho
formulava ao pregar ao povo:
Pretendes desviar o coragdo de Deus,
que é sempre reto, para que se
acomode a perversidade do teu? Essa



é a falsa prudéncia daquele que
pensa que as suas proprias forcas sao
mais que suficientes para ser justo
aos seus olhos. Ndo vos queirais ter a
VvOs mesmos por prudentes, diz Sdo
Paulo,porque estda escrito: Destruirei a
sabedoria dos sabios e reprovarei a
prudéncia dos prudentes.

Sdo Tomas aponta trés atos deste
bom habito da inteligéncia: pedir
conselho, julgar retamente e decidir.
O primeiro passo da prudéncia é o
reconhecimento das nossas
limitacdes: a virtude da humildade. E
admitir, em determinadas questdes,
que ndo apreendemos tudo, que em
muitos casos nao podemos abarcar
circunstancias que importa nao
perder de vista a hora de julgar. Por
1SS0 nos socorremos de um
conselheiro. Ndo de qualquer um,
mas de quem for idoneo e estiver
animado dos nossos mesmos desejos
sinceros de amar a Deus e de o seguir
fielmente. Nao basta pedir um



parecer; temos que dirigir-nos a
quem no-lo possa dar desinteressada
e retamente.

Depois, é necessario julgar, porque a
prudéncia exige habitualmente uma
determinacdo pronta e oportuna. Se
algumas vezes é prudente adiar a
decisdo até que se completem todos
os elementos de juizo, outras seria
uma grande imprudéncia ndo
comecar a por em pratica, quanto
antes, aquilo que vemos ser
necessario fazer, especialmente
quando esta em jogo o bem dos
outros.

Esta sabedoria de coracdo, esta
prudéncia, nunca se convertera na
prudéncia da carne a que se refere
Sao Paulo, ou seja, a daqueles que
tém inteligéncia, mas procuram nao
utiliza-la para descobrir e amar o
Senhor. Verdadeira prudéncia é a
que permanece atenta as insinuacoes
de Deus e, nessa vigilante escuta,



recebe na alma promessas e
realidades de salvacgdo: Eu te
glorifico, Pai, Senhor do céu e da
terra, porque escondeste estas coisas
aos sabios e prudentes e as revelaste
aos pequeninos.

Sabedoria de coracdo que orienta e
governa muitas outras virtudes. Pela
prudéncia, o homem é audaz, sem
insensatez. Ndo evita, por ocultas
razodes de comodismo, o esforco
necessario para viver plenamente
segundo os designios de Deus. A
temperanca do prudente ndo é
insensibilidade nem misantropia: a
sua justica ndo é dureza; a sua
paciéncia ndo é servilismo.

Néo é prudente quem nunca se
engana, mas quem sabe retificar os
seus erros. Esse é prudente porque
prefere ndo acertar vinte vezes a
deixar-se levar por um comodo
abstencionismo. Ndo atua com
tresloucada precipitacdo ou com



absurda temeridade, mas assume o
risco das suas decisdes e ndo
renuncia a conseguir o bem por
medo de nao acertar. Na nossa vida,
encontramos colegas ponderados,
que sdo objetivos, que nao se deixam
apaixonar, inclinando a balanga para
o lado que mais lhes convém. Dessas
pessoas, quase instintivamente, nos
nos fiamos, porque procedem
sempre bem, com retiddo, sem
presuncao e sem espalhafato.

Esta virtude cordial é indispensavel
ao cristdo. Mas as ultimas metas da
prudéncia ndo sdo a concordia social
ou a tranquilidade de ndo provocar
friccdes. O motivo fundamental é o
cumprimento da Vontade de Deus,
que nos quer simples, mas nao
pueris; amigos da verdade, mas
nunca estouvados ou superficiais. O
coragdo prudente possuird a ciéncia.
E essa ciéncia é a do amor de Deus, o
saber definitivo, aquele que nos pode
salvar, oferecendo a todas as



criaturas frutos de paz e de
compreensdo e, a cada alma, a vida
eterna.

Tratamos de virtudes humanas. E
talvez algum de vOs possa perguntar:
Mas comportar-se assim ndo significa
isolar-se do ambiente normal, ndo é
coisa alheia ao mundo de todos os
dias? Ndo. Em lugar algum esta
escrito que o cristdo deva ser
personagem estranho ao mundo.
Nosso Senhor Jesus Cristo elogiou
com obras e com palavras uma outra
virtude humana que me é
particularmente querida: a
naturalidade, a simplicidade.

Lembremo-nos de como Nosso
Senhor vem ao mundo: como todos
os homens. Passa a infancia e a
juventude numa aldeia da Palestina.
E mais um entre os seus concidadaos.
Nos anos da sua vida publica, repete-
se continuamente o eco da sua
existéncia normal em Nazaré. Fala



do trabalho, preocupa-se com o
descanso dos seus discipulos, vai ao
encontro de todos e ndo se recusa a
falar com ninguém. Diz
expressamente aos que o seguiam
que ndo impecam as criancas de se
aproximarem dele e, evocando talvez
os tempos da sua infancia, propoe a
comparacdo dos meninos que
brincam na praca publica.

Nao é tudo isto normal, natural,
simples? Nao pode ser vivido na vida
ordinaria? Acontece, no entanto, que
os homens costumam habituar-se ao
que é chdo e comum, e procuram
inconscientemente o que é aparatoso
e artificial. Té-lo-eis comprovado,
como eu: elogia-se, por exemplo, 0
primor de umas rosas frescas, recém-
cortadas, de pétalas finas e
perfumadas. E o comentario é:
Parecem de pano!

A naturalidade e a simplicidade sdo
duas maravilhosas virtudes



humanas, que tornam o homem
capaz de receber a mensagem de
Cristo. Em contrapartida, tudo o que
¢ emaranhado, complicado, as voltas
e mais voltas em torno de nds
mesmos, tudo isso constroi um muro
que com frequéncia impede de ouvir
a voz do Senhor. Lembremo-nos das
acusacoes que Cristo langa em rosto
aos fariseus: meteram-se num
mundo retorcido, que exige que se
paguem os dizimos da horteld, do
endro e do cominho, e abandonaram
as obrigacdes mais essenciais da lei,
a justica e a fé. Esmeram-se em coar
tudo o que bebem, para ndo deixar
passar um mosquito, mas tragam um
camelo.

Ndo. Nem a nobre vida humana
daquele que - sem culpa - ndo
conhece Cristo, nem a vida do cristdo
héo de ser esquisitas e estranhas.
Estas virtudes humanas que estamos
considerando hoje levam todas a
mesma conclusdo: é



verdadeiramente homem aquele que
se empenha em ser veraz, leal,
sincero, forte, temperado, generoso,
sereno, justo, laborioso, paciente. Ter
esse comportamento pode ser dificil,
mas nunca causara estranheza. Se
alguém se admirasse, seria por olhar
as coisas com olhos turvos,
enevoados por uma secreta covardia,
que é falta de rijeza.

Quando uma alma se esforga por
cultivar as virtudes humanas, o seu
coracao estd ja muito perto de Cristo.
E o cristdo percebe que as virtudes
teologais - a fé, a esperanca, a
caridade -, e todas as outras que a
graca de Deus traz consigo, o
impelem a nunca descurar essas
boas qualidades que compartilha
com tantos homens.

As virtudes humanas - insisto - sdo o
fundamento das sobrenaturais; e
estas proporcionam sempre um novo
impulso para nos desenvolvermos



como homens de bem. Mas, em
qualquer caso, ndo é suficiente o
desejo de possuir essas virtudes: é
preciso aprender a pratica-las.
Discite benefacere, aprendei a fazer o
bem. Temos que exercitar-nos
habitualmente nos atos
correspondentes - atos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciéncia -, porque
obras é que sdo amores, e ndo se
pode amar a Deus s6 de palavra, mas
com obras e de verdade.

Se o cristdo luta por adquirir estas
virtudes, a sua alma dispde-se a
receber com eficacia a graca do
Espirito Santo. E as boas qualidades
humanas ficam reforcadas com as
mocdes que o Paraclito introduz na
alma. E a Terceira Pessoa da
Trindade Beatissima - doce hdospede
da alma - oferece os seus dons: dom
de sabedoria, de entendimento, de
conselho, de fortaleza, de ciéncia, de
piedade, de temor de Deus.



Nota-se entdo o gozo e a paz, a paz
£0Z0sa, 0 jubilo interior junto com a
virtude humana da alegria. Quando
pensamos que tudo se afunda sob os
nossos olhos, nada se afunda, porque
Tu és, Senhor, a minha fortaleza. Se
Deus mora na nossa alma, tudo o
mais, por muito importante que
pareca, é acidental, transitério. Em
contrapartida, nds, em Deus, somos 0
permanente.

Mediante o dom da piedade, o
Espirito Santo ajuda-nos a
considerar-nos com toda a certeza
filhos de Deus. E por que é que 0s
filhos de Deus hao de estar tristes? A
tristeza é a escoria do egoismo. Se
queremos viver para o Senhor, ndo
nos faltara a alegria, mesmo que
descubramos 0s nossos erros e as
nossas misérias. A alegria penetra na
vida de oracdo, e de tal maneira que
a certa altura ndo ha outro jeito
sendo romper a cantar: porque



amamos, e cantar é coisa de
enamorados.

Se vivermos assim, realizaremos no
mundo uma tarefa de paz.
Saberemos tornar amavel aos outros
0 servico do Senhor, porque Deus
ama quem da com alegria. O cristao é
uma pessoa igual as outras na
sociedade; mas do seu coracdo
transbordara o jubilo de quem se
propde cumprir, com a ajuda
constante da graga, a Vontade do Pai.
E nao se sente vitima, nem
inferiorizado, nem coagido. Caminha
de cabeca erguida, porque é homem
e é filho de Deus.

A nossa fé da todo o seu relevo a
estas virtudes que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristdo em
humanidade. Por isso, quem segue
Cristo é capaz - ndo por mérito
proprio, mas pela graca do Senhor -
de comunicar aos que o rodeiam



aquilo que as vezes pressentem, mas
ndo conseguem compreender: que a
verdadeira felicidade, o auténtico
servico ao proximo passa
necessariamente pelo Coracdo do
nosso Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo, perfeito Deus,
perfeito homem.

Recorramos a Maria, nossa Mae, a
criatura mais excelsa que saiu das
maos de Deus. Pecamos-lhe que nos
faca homens de bem e que essas
virtudes humanas, engastadas na
vida da graca, se convertam na
melhor ajuda para aqueles que
conosco trabalham no mundo pela
paz e pela felicidade de todos.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/virtudes-
humanas/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas/

	Virtudes humanas

