
opusdei.org

Virtudes humanas

Apresentamos mais uma
homilia em áudio. Desta vez
sobre as virtudes humanas,
virtudes para todos os tempos e
idades, todas elas importantes
e, como afirmava São
Josemaria, são fundamento das
sobrenaturais.

01/07/2018

Esta homilia está publicada no livro 
“Amigos de Deus” e foi pronunciada
no dia 6 de Setembro de 1941.

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm


Conta-o São Lucas, no capítulo
sétimo:Um dos fariseus rogou-lhe que
fosse comer com ele. E, tendo entrado
em casa do fariseu, sentou-se à mesa.
Chega então uma mulher da cidade,
conhecida publicamente como
pecadora, e aproxima-se para lavar
os pés de Jesus que, segundo os usos
da época, comia reclinado. As
lágrimas são a água desse comovente
lavatório; e os cabelos, o pano que
seca. Com bálsamo trazido num rico
vaso de alabastro, unge os pés do
Mestre. E beija-os.

O fariseu pensa mal. Não lhe cabe na
cabeça que Jesus seja capaz de
albergar tanta misericórdia em seu
coração. Se este fosse um profeta - vai
cismando ele -, com certeza saberia
quem e qual é essa mulher que o toca.
Jesus lê os seus pensamentos e
esclarece-o: Vês esta mulher? Entrei
em tua casa, e não me deste água
para os pés; e esta os banhou com as
suas lágrimas e os enxugou com os



seus cabelos. Não me deste o ósculo; e
esta, desde que entrou, não cessou de
beijar os meus pés. Não ungiste a
minha cabeça com bálsamo, e esta
derramou perfumes sobre os meus
pés. Pelo que te digo: são-lhe
perdoados muitos pecados, porque
muito amou.

Não podemos considerar agora as
divinas maravilhas do Coração
misericordioso de Nosso Senhor.
Vamos concentrar a atenção noutro
aspecto da cena: no modo como Jesus
nota a falta de todos esses
pormenores de cortesia e de
delicadeza humanas que o fariseu
não foi capaz de lhe manifestar.
Cristo é perfectus Deus, perfectus
homo, Deus, Segunda Pessoa da
Trindade Beatíssima, e homem
perfeito. Traz a salvação e não a
destruição da natureza. E dEle
aprendemos que não é cristão
comportar-se mal com o homem,



pois é criatura de Deus e está feito à
sua imagem e semelhança.

Certa mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar que poderíamos
chamar pietistas, coincidem em não
considerar o cristão como homem
íntegro e pleno. Para os primeiros, as
exigências do Evangelho sufocariam
as qualidades humanas; para os
outros, a natureza decaída poria em
perigo a pureza da fé. O resultado é o
mesmo: desconhecem a
profundidade da Encarnação de
Cristo, ignoram que o Verbo se fez
carne, homem,e habitou entre nós.

A minha experiência de homem, de
cristão e de sacerdote ensina-me
precisamente o contrário: não existe
coração, por muito mergulhado que
esteja no pecado, que não esconda,
como rescaldo no meio das cinzas,
um lume de nobreza. E quando bati à
porta desses corações, a sós e com a



palavra de Cristo, sempre
corresponderam.

Neste mundo, muitos não privam
com Deus. São criaturas que talvez
não tenham tido ocasião de ouvir a
palavra divina ou que talvez a
tenham esquecido. Mas as suas
disposições são humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a afirmar
que quem reúne essas condições está
prestes a ser generoso com Deus,
porque as virtudes humanas
compõem o fundamento das
sobrenaturais.

É verdade que não basta essa
capacidade pessoal, pois ninguém se
salva sem a graça de Cristo. Mas se o
indivíduo conserva e cultiva um
princípio de retidão, Deus há de
aplainar-lhe o caminho; e poderá ser
santo, porque soube viver como
homem de bem.



E talvez tenhamos observado outros
casos, de certo modo contrapostos:
tantos e tantos que se dizem cristãos
- por terem sido batizados e por
receberem outros Sacramentos -, mas
que se mostram desleais, mentirosos,
insinceros, soberbos... E caem de
repente. Parecem estrelas que
brilham por um instante no céu e, de
súbito, precipitam-se
irremediavelmente.

Se aceitamos a nossa
responsabilidade de filhos de Deus,
devemos ter em conta que Ele nos
quer muito humanos. Que a cabeça
toque o céu, mas os pés assentem
com toda a firmeza na terra. O preço
de vivermos cristãmente não é nem
deixarmos de ser homens nem
abdicarmos do esforço por adquirir
essas virtudes que alguns têm,
mesmo sem conhecerem Cristo. O
preço de cada cristão é o Sangue
redentor de Nosso Senhor, que nos
quer - insisto - muito humanos e



muito divinos, diariamente
empenhados em imitá-lo, pois Ele é 
perfectus Deus, perfectus homo,
perfeito Deus, perfeito homem.

Não saberia determinar qual é a
principal virtude humana; depende
do ponto de vista de que se parta.
Além disso, a questão revela-se
ociosa, porque não se trata de
praticar uma ou várias virtudes. É
preciso lutar por adquiri-las e
praticá-las todas. Cada uma se
entrelaça com as outras e, assim, o
esforço por sermos sinceros, por
exemplo, nos torna justos, alegres,
prudentes, serenos.

Também não me conseguem
convencer essas outras formas de
pensar que distinguem as virtudes
pessoais das virtudes sociais. Não há
virtude alguma que possa fomentar o
egoísmo; cada uma redunda
necessariamente no bem da nossa
alma e das almas dos que nos



rodeiam. Se todos nós somos homens
e todos filhos de Deus, não podemos
conceber a nossa vida como a
trabalhosa preparação de um
brilhante curriculum, de uma luzida
carreira. Todos temos que sentir-nos
solidários, já que, na ordem da graça,
estamos unidos pelos laços
sobrenaturais da Comunhão dos
Santos.

Ao mesmo tempo, precisamos
considerar que a decisão e a
responsabilidade residem na
liberdade pessoal de cada um, e por
isso as virtudes são também
radicalmente pessoais, da pessoa.
Todavia, nessa batalha de amor,
ninguém luta sozinho - ninguém é
um verso solto, costumo repetir. De
algum modo, ou nos ajudamos ou
nos prejudicamos. Todos somos elos
de uma mesma cadeia. Pede agora
comigo a Deus Nosso Senhor que
essa cadeia nos prenda ao seu
Coração, até que chegue o dia de o



contemplarmos face a face no Céu,
para sempre.

Vamos considerar algumas dessas
virtudes humanas. Enquanto eu
estiver falando, cada um por sua
conta irá mantendo o diálogo com
Nosso Senhor. Peçamos-lhe que nos
ajude a todos, que nos anime a
aprofundar hoje no mistério da sua
Encarnação, para que também nós,
na nossa carne, saibamos ser entre
os homens testemunhos vivos
dAquele que veio para nos salvar.

O caminho do cristão - como o de
qualquer homem - não é fácil. É certo
que, em determinadas épocas, parece
que tudo se cumpre segundo as
nossas previsões. Mas isso
habitualmente dura pouco. Viver é
enfrentar dificuldades, sentir no
coração alegrias e dissabores, e é
nessa forja que o homem pode
adquirir fortaleza, paciência,
magnanimidade, serenidade.



É forte quem persevera no
cumprimento do que entende dever
fazer, segundo a sua consciência;
quem não mede o valor de uma
tarefa exclusivamente pelos
benefícios que recebe, mas pelo
serviço que presta aos outros. O
homem forte às vezes sofre, mas
resiste; talvez chore, mas bebe as
lágrimas. Quando a contradição
recrudesce, não se dobra.
Recordemos o exemplo daquele
ancião, Eleazar, que, segundo o
relato do livro dos Macabeus, prefere
morrer a violar a lei de Deus: 
Morrendo valorosamente, mostrar-
me-ei digno da minha velhice e
deixarei aos jovens um exemplo de
fortaleza, se sofrer com ânimo pronto
e constante uma honrosa morte em
defesa de leis tão graves e tão santas.

Quem sabe ser forte não se deixa
dominar pela pressa em colher o
fruto da sua virtude; é paciente. A
fortaleza leva-o a saborear a virtude



humana e divina da paciência. 
Mediante a vossa paciência,
possuireis as vossas almas (Lc XXI,
19).A posse da alma é colocada na
paciência porque, na verdade, ela é
raiz e guardiã de todas as virtudes.
Nós possuímos a alma pela paciência,
porque, aprendendo a dominar-nos a
nós mesmos, começamos a possuir
aquilo que somos. E é esta paciência a
que nos leva também a ser
compreensivos com os outros,
persuadidos de que as almas, como o
bom vinho, melhoram com o tempo.

Fortes e pacientes: serenos. Mas não
com a serenidade daquele que
compra a sua tranquilidade à custa
de se desinteressar dos seus irmãos
ou da grande tarefa - que a todos
cumpre - de difundir sem medida o
bem por todo o mundo. Serenos,
porque sempre há perdão, porque
tudo tem remédio, menos a morte, e,
para os filhos de Deus, a morte é
vida. Serenos, até mesmo para



podermos atuar com inteligência:
quem conserva a calma está em
condições de pensar, de estudar os
prós e os contras, de examinar
judiciosamente os resultados das
ações previstas. E depois,
sossegadamente, pode intervir com
decisão.

Estamos enumerando rapidamente
algumas virtudes humanas. Sei que,
na vossa oração ao Senhor, aflorarão
muitas outras. Eu gostaria de aludir
agora por uns momentos a uma
qualidade maravilhosa: a
magnanimidade.

Magnanimidade: ânimo grande, alma
ampla, onde cabem muitos. É a força
que nos move a sair de nós mesmos,
a fim de nos prepararmos para
empreender obras valiosas, em
benefício de todos. No homem
magnânimo, não se alberga a
mesquinhez; não se interpõe a
sovinice, nem o cálculo egoísta, nem



a trapaça interesseira. O magnânimo
dedica sem reservas as suas forças ao
que vale a pena. Por isso é capaz de
se entregar a si mesmo. Não se
conforma com dar: dá-se. E assim
consegue entender qual é a maior
prova de magnanimidade: dar-se a
Deus.

Há duas virtudes humanas - a
laboriosidade e a diligência - que se
confundem numa só: no empenho
em tirar proveito dos talentos que
cada um recebeu de Deus. São
virtudes porque induzem a acabar
bem todas as coisas. O trabalho -
assim o venho pregando desde 1928 -
não é uma maldição nem um castigo
do pecado. O Gênesis fala dessa
realidade antes de Adão se ter
revoltado contra Deus. Nos planos do
Senhor, o homem teria que trabalhar
sempre, cooperando assim na imensa
tarefa da Criação.



Quem é laborioso aproveita o tempo,
que não é apenas ouro; é glória de
Deus! Faz o que deve e está no que
faz, não por rotina nem para ocupar
as horas, mas como fruto de uma
reflexão atenta e ponderada. Por isso
é diligente. O uso normal desta
palavra - diligente - já nos evoca a
sua origem latina. Diligente vem do
verbo diligo, que significa amar,
apreciar, escolher alguma coisa
depois de uma atenção esmerada e
cuidadosa. Não é diligente quem se
precipita, mas quem trabalha com
amor, primorosamente.

Nosso Senhor, perfeito homem,
escolheu um trabalho manual, que
realizou delicada e carinhosamente
durante quase todo o tempo que
permaneceu na terra. Exerceu a sua
ocupação de artesão entre os outros
habitantes da sua aldeia, e esse
trabalho humano e divino
demonstrou-nos claramente que a
atividade ordinária não é um



pormenor de pouca importância,
mas o eixo da nossa santificação,
oportunidade contínua de nos
encontrarmos com Deus, de louvá-lo
e glorificá-lo com a obra da nossa
inteligência ou das nossas mãos.

As virtudes humanas exigem de nós
um esforço prolongado, porque não é
fácil manter por muito tempo uma
têmpera de honradez perante as
situações que parecem comprometer
a nossa segurança. Pensemos na
límpida face da veracidade: será que
caiu em desuso? Terá triunfado
definitivamente a conduta do
compromisso, o dourar a pílula e o 
vender o peixe? Teme-se a verdade.
Por isso se lança mão de um
expediente mesquinho: afirmar que
ninguém vive e diz a verdade, e que
todos recorrem à simulação e à
mentira.

Felizmente, não é assim. Existem
muitas pessoas - cristãs e não cristãs -



decididas a sacrificar a sua honra e a
sua fama pela verdade, e que não se
agitam num saltitar contínuo à busca
do sol que mais aquece. São aquelas
que, por amarem a sinceridade,
sabem retificar quando descobrem
que se enganaram. Não retifica quem
começa por mentir, quem reduz a
verdade a uma palavra sonora para
encobrir as suas claudicações.

Se formos verazes, seremos justos.
Nunca me cansarei de me referir à
justiça, mas aqui só podemos apontar
alguns dos seus aspectos, sem perder
de vista qual é a finalidade de todas
estas reflexões: edificar uma vida
interior real e autêntica sobre os
alicerces profundos das virtudes
humanas. Justiça é dar a cada um o
que é seu. Mas eu acrescentaria que
isso não basta. Por muito que cada
um mereça, é preciso dar-lhe mais,
porque cada alma é uma obra-prima
de Deus.



A melhor caridade consiste em
exceder-se generosamente na justiça.
É uma caridade que costuma passar
desapercebida, mas que é fecunda no
Céu e na terra. Seria um erro pensar
que a expressão meio-termo, como
elemento característico das virtudes
morais, significa mediocridade, como
que a metade do que é possível
realizar. Esse meio entre o excesso e
o defeito é um cume, um ponto
álgido, o mais elevado que a
prudência indica. Além disso, em
relação às virtudes teologais, não se
admitem equilíbrios: não se pode
crer, esperar ou amar demasiado. E
esse amor sem limites a Deus reverte
em favor dos que nos rodeiam, em
abundância de generosidade, de
compreensão, de caridade.

Temperança é espírito senhoril. Nem
tudo o que experimentamos no corpo
e na alma deve ser deixado à rédea
solta. Nem tudo o que se pode fazer
se deve fazer. É mais cômodo deixar-



se arrastar pelos impulsos que
chamam naturais; mas no fim de
semelhante caminho encontra-se a
tristeza, o isolamento na miséria
própria.

Há pessoas que não querem negar
nada ao estômago, aos olhos, às
mãos. Recusam-se a escutar quem as
aconselha a viver uma vida limpa. A
faculdade de gerar - que é uma
realidade nobre, participação no
poder criador de Deus -, utilizam-na
desordenadamente, como um
instrumento a serviço do egoísmo.

Mas nunca me agradou falar de
impureza. Eu quero considerar os
frutos da temperança, quero ver o
homem verdadeiramente homem,
livre das coisas que brilham, mas não
têm valor, como as bugigangas que a
pêga junta no seu ninho. Esse
homem sabe prescindir do que faz
mal à sua alma e apercebe-se de que
o sacrifício é apenas aparente,



porque, ao viver assim - com
sacrifício -, livra-se de muitas
escravidões e no íntimo do seu
coração consegue saborear todo o
amor de Deus.

A vida recupera então os matizes que
a intemperança esbate. Ficamos em
condições de nos preocuparmos com
os outros, de compartilhar com todos
as coisas pessoais, de nos dedicarmos
a tarefas grandes. A temperança cria
a alma sóbria, modesta,
compreensiva; confere-lhe um recato
natural que é sempre atraente,
porque se nota na conduta o império
da inteligência. A temperança não
supõe limitação, mas grandeza. Há
muito maior privação na
intemperança, porque o coração
abdica de si mesmo para ir atrás do
primeiro que lhe faça soar aos
ouvidos o pobre ruído de uns
chocalhos de lata.



O sábio de coração será chamado
prudente, lê-se no livro dos
Provérbios. Não entenderíamos a
prudência se a concebêssemos como
pusilanimidade e falta de audácia. A
prudência manifesta-se no hábito
que predispõe a atuar bem: a
clarificar o fim e a procurar os meios
mais convenientes para alcançá-lo.

Mas a prudência não é um valor
supremo. Temos de perguntar-nos
sempre a nós mesmos: prudência,
para quê? Porque existe uma falsa
prudência - que devemos chamar
antes de astúcia -, que está a serviço
do egoísmo, que se serve dos
recursos mais adequados para
atingir fins tortuosos. Usar então de
muita perspicácia não leva senão a
agravar a má disposição e a merecer
a censura que Santo Agostinho
formulava ao pregar ao povo: 
Pretendes desviar o coração de Deus,
que é sempre reto, para que se
acomode à perversidade do teu? Essa



é a falsa prudência daquele que
pensa que as suas próprias forças são
mais que suficientes para ser justo
aos seus olhos. Não vos queirais ter a
vós mesmos por prudentes, diz São
Paulo,porque está escrito: Destruirei a
sabedoria dos sábios e reprovarei a
prudência dos prudentes.

São Tomás aponta três atos deste
bom hábito da inteligência: pedir
conselho, julgar retamente e decidir.
O primeiro passo da prudência é o
reconhecimento das nossas
limitações: a virtude da humildade. É
admitir, em determinadas questões,
que não apreendemos tudo, que em
muitos casos não podemos abarcar
circunstâncias que importa não
perder de vista à hora de julgar. Por
isso nos socorremos de um
conselheiro. Não de qualquer um,
mas de quem for idôneo e estiver
animado dos nossos mesmos desejos
sinceros de amar a Deus e de o seguir
fielmente. Não basta pedir um



parecer; temos que dirigir-nos a
quem no-lo possa dar desinteressada
e retamente.

Depois, é necessário julgar, porque a
prudência exige habitualmente uma
determinação pronta e oportuna. Se
algumas vezes é prudente adiar a
decisão até que se completem todos
os elementos de juízo, outras seria
uma grande imprudência não
começar a pôr em prática, quanto
antes, aquilo que vemos ser
necessário fazer, especialmente
quando está em jogo o bem dos
outros.

Esta sabedoria de coração, esta
prudência, nunca se converterá na
prudência da carne a que se refere
São Paulo, ou seja, a daqueles que
têm inteligência, mas procuram não
utilizá-la para descobrir e amar o
Senhor. Verdadeira prudência é a
que permanece atenta às insinuações
de Deus e, nessa vigilante escuta,



recebe na alma promessas e
realidades de salvação: Eu te
glorifico, Pai, Senhor do céu e da
terra, porque escondeste estas coisas
aos sábios e prudentes e as revelaste
aos pequeninos.

Sabedoria de coração que orienta e
governa muitas outras virtudes. Pela
prudência, o homem é audaz, sem
insensatez. Não evita, por ocultas
razões de comodismo, o esforço
necessário para viver plenamente
segundo os desígnios de Deus. A
temperança do prudente não é
insensibilidade nem misantropia: a
sua justiça não é dureza; a sua
paciência não é servilismo.

Não é prudente quem nunca se
engana, mas quem sabe retificar os
seus erros. Esse é prudente porque
prefere não acertar vinte vezes a
deixar-se levar por um cômodo
abstencionismo. Não atua com
tresloucada precipitação ou com



absurda temeridade, mas assume o
risco das suas decisões e não
renuncia a conseguir o bem por
medo de não acertar. Na nossa vida,
encontramos colegas ponderados,
que são objetivos, que não se deixam
apaixonar, inclinando a balança para
o lado que mais lhes convém. Dessas
pessoas, quase instintivamente, nós
nos fiamos, porque procedem
sempre bem, com retidão, sem
presunção e sem espalhafato.

Esta virtude cordial é indispensável
ao cristão. Mas as últimas metas da
prudência não são a concórdia social
ou a tranquilidade de não provocar
fricções. O motivo fundamental é o
cumprimento da Vontade de Deus,
que nos quer simples, mas não
pueris; amigos da verdade, mas
nunca estouvados ou superficiais. O
coração prudente possuirá a ciência.
E essa ciência é a do amor de Deus, o
saber definitivo, aquele que nos pode
salvar, oferecendo a todas as



criaturas frutos de paz e de
compreensão e, a cada alma, a vida
eterna.

Tratamos de virtudes humanas. E
talvez algum de vós possa perguntar:
Mas comportar-se assim não significa
isolar-se do ambiente normal, não é
coisa alheia ao mundo de todos os
dias? Não. Em lugar algum está
escrito que o cristão deva ser
personagem estranho ao mundo.
Nosso Senhor Jesus Cristo elogiou
com obras e com palavras uma outra
virtude humana que me é
particularmente querida: a
naturalidade, a simplicidade.

Lembremo-nos de como Nosso
Senhor vem ao mundo: como todos
os homens. Passa a infância e a
juventude numa aldeia da Palestina.
É mais um entre os seus concidadãos.
Nos anos da sua vida pública, repete-
se continuamente o eco da sua
existência normal em Nazaré. Fala



do trabalho, preocupa-se com o
descanso dos seus discípulos, vai ao
encontro de todos e não se recusa a
falar com ninguém. Diz
expressamente aos que o seguiam
que não impeçam as crianças de se
aproximarem dele e, evocando talvez
os tempos da sua infância, propõe a
comparação dos meninos que
brincam na praça pública.

Não é tudo isto normal, natural,
simples? Não pode ser vivido na vida
ordinária? Acontece, no entanto, que
os homens costumam habituar-se ao
que é chão e comum, e procuram
inconscientemente o que é aparatoso
e artificial. Tê-lo-eis comprovado,
como eu: elogia-se, por exemplo, o
primor de umas rosas frescas, recém-
cortadas, de pétalas finas e
perfumadas. E o comentário é:
Parecem de pano!

A naturalidade e a simplicidade são
duas maravilhosas virtudes



humanas, que tornam o homem
capaz de receber a mensagem de
Cristo. Em contrapartida, tudo o que
é emaranhado, complicado, as voltas
e mais voltas em torno de nós
mesmos, tudo isso constrói um muro
que com frequência impede de ouvir
a voz do Senhor. Lembremo-nos das
acusações que Cristo lança em rosto
aos fariseus: meteram-se num
mundo retorcido, que exige que se
paguem os dízimos da hortelã, do
endro e do cominho, e abandonaram
as obrigações mais essenciais da lei,
a justiça e a fé. Esmeram-se em coar
tudo o que bebem, para não deixar
passar um mosquito, mas tragam um
camelo.

Não. Nem a nobre vida humana
daquele que - sem culpa - não
conhece Cristo, nem a vida do cristão
hão de ser esquisitas e estranhas.
Estas virtudes humanas que estamos
considerando hoje levam todas à
mesma conclusão: é



verdadeiramente homem aquele que
se empenha em ser veraz, leal,
sincero, forte, temperado, generoso,
sereno, justo, laborioso, paciente. Ter
esse comportamento pode ser difícil,
mas nunca causará estranheza. Se
alguém se admirasse, seria por olhar
as coisas com olhos turvos,
enevoados por uma secreta covardia,
que é falta de rijeza.

Quando uma alma se esforça por
cultivar as virtudes humanas, o seu
coração está já muito perto de Cristo.
E o cristão percebe que as virtudes
teologais - a fé, a esperança, a
caridade -, e todas as outras que a
graça de Deus traz consigo, o
impelem a nunca descurar essas
boas qualidades que compartilha
com tantos homens.

As virtudes humanas - insisto - são o
fundamento das sobrenaturais; e
estas proporcionam sempre um novo
impulso para nos desenvolvermos



como homens de bem. Mas, em
qualquer caso, não é suficiente o
desejo de possuir essas virtudes: é
preciso aprender a praticá-las. 
Discite benefacere, aprendei a fazer o
bem. Temos que exercitar-nos
habitualmente nos atos
correspondentes - atos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciência -, porque
obras é que são amores, e não se
pode amar a Deus só de palavra, mas
com obras e de verdade.

Se o cristão luta por adquirir estas
virtudes, a sua alma dispõe-se a
receber com eficácia a graça do
Espírito Santo. E as boas qualidades
humanas ficam reforçadas com as
moções que o Paráclito introduz na
alma. E a Terceira Pessoa da
Trindade Beatíssima - doce hóspede
da alma - oferece os seus dons: dom
de sabedoria, de entendimento, de
conselho, de fortaleza, de ciência, de
piedade, de temor de Deus.



Nota-se então o gozo e a paz, a paz
gozosa, o júbilo interior junto com a
virtude humana da alegria. Quando
pensamos que tudo se afunda sob os
nossos olhos, nada se afunda, porque
Tu és, Senhor, a minha fortaleza. Se
Deus mora na nossa alma, tudo o
mais, por muito importante que
pareça, é acidental, transitório. Em
contrapartida, nós, em Deus, somos o
permanente.

Mediante o dom da piedade, o
Espírito Santo ajuda-nos a
considerar-nos com toda a certeza
filhos de Deus. E por que é que os
filhos de Deus hão de estar tristes? A
tristeza é a escória do egoísmo. Se
queremos viver para o Senhor, não
nos faltará a alegria, mesmo que
descubramos os nossos erros e as
nossas misérias. A alegria penetra na
vida de oração, e de tal maneira que
a certa altura não há outro jeito
senão romper a cantar: porque



amamos, e cantar é coisa de
enamorados.

Se vivermos assim, realizaremos no
mundo uma tarefa de paz.
Saberemos tornar amável aos outros
o serviço do Senhor, porque Deus
ama quem dá com alegria. O cristão é
uma pessoa igual às outras na
sociedade; mas do seu coração
transbordará o júbilo de quem se
propõe cumprir, com a ajuda
constante da graça, a Vontade do Pai.
E não se sente vítima, nem
inferiorizado, nem coagido. Caminha
de cabeça erguida, porque é homem
e é filho de Deus.

A nossa fé dá todo o seu relevo a
estas virtudes que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristão em
humanidade. Por isso, quem segue
Cristo é capaz - não por mérito
próprio, mas pela graça do Senhor -
de comunicar aos que o rodeiam



aquilo que às vezes pressentem, mas
não conseguem compreender: que a
verdadeira felicidade, o autêntico
serviço ao próximo passa
necessariamente pelo Coração do
nosso Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo, perfeito Deus,
perfeito homem.

Recorramos a Maria, nossa Mãe, a
criatura mais excelsa que saiu das
mãos de Deus. Peçamos-lhe que nos
faça homens de bem e que essas
virtudes humanas, engastadas na
vida da graça, se convertam na
melhor ajuda para aqueles que
conosco trabalham no mundo pela
paz e pela felicidade de todos.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/virtudes-
humanas/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas/

	Virtudes humanas

