
opusdei.org

Virtudes humanas:
Laboriosidade e
Ordem

Fevereiro, fim de férias, apesar
de ainda com isolamento
social... Este artigo oferece
ideias sobre duas virtudes
muito importantes para quem
procura santificar o seu
trabalho: ordem e
laboriosidade.

31/01/2021

1. A virtude da laboriosidade

2. Laboriosidade, atividade, ativismo



3. Laboriosidade e ordem

Bibliografia básica

1. A virtude da laboriosidade

A palavra latina labor significa
esforço, dificuldade, fadiga e também
trabalho, na medida em que a ação
de trabalhar requer compromisso e
provoca, ou pode provocar, cansaço.
Este significado e, em maior ou
menor grau, estas nuances, foram
preservadas em vários idiomas
modernos: lavoro, em italiano; 
labour, em inglês; labor, em
português e espanhol, etc. Entre as
palavras derivadas, algumas, como o
adjetivo “laborioso” e o advérbio
“laboriosamente”, recolhem e
acentuam a referência à dificuldade
e ao esforço, já que se aplicam a
atividades que só são realizadas
através de um esforço árduo e não
sem fadiga. O substantivo abstrato
“laboriosidade”, que agora nos
ocupa, move-se, ao invés disso, em



outra direção, pois significa atenção
e dedicação à tarefa e,
frequentemente, a virtude de quem
leva o próprio trabalho a sério e com
compromisso, sem por si só fazer
referência à dificuldade. Mais ainda,
com frequência conota passatempo,
inclinação e gosto pelo que está
sendo realizado.

Na linguagem falada e na escrita, o
significado da palavra laboriosidade
às vezes é restrito, aplicando-a
apenas, ou de preferência, ao
trabalho manual, ignorando – ou
deixando em segundo plano – o fato
de que o trabalho não se refere
apenas às tarefas manuais, mas
também às intelectuais. A partir
desta perspectiva, a laboriosidade
como virtude é identificada com a
diligência, ou seja, a atitude ou
disposição para enfrentar e resolver
rapidamente, sem esquecimentos ou
demoras, o que deve ser feito. E se
opõe à ociosidade e, mais



claramente, ao que, desde os tempos
antigos, tem sido apresentado como
um dos vícios capitais: a indolência
ou preguiça. A preguiça não se define
tanto pelo simples fato de não fazer
nada, mas pela atitude que – nas
palavras de Tomás de Aquino – 
“repugna ao trabalho corpóreo,
exigido para obtermos bem
espiritual”[1]. Nesta frase, a
expressão “bem espiritual” deve ser
entendida – no contexto em que
estamos agora situados e indo além
da intenção imediata de Aquino –
com amplitude, e referindo-se,
portanto, não apenas à vida
espiritual no sentido estrito, mas a
qualquer bem real e
verdadeiramente humano. A
laboriosidade é, em suma, a atitude
do espírito que leva a assumir e
desenvolver o próprio trabalho com
diligência e a enfrentar com
responsabilidade e constância o que
quer que seja exigido pelas missões



ou tarefas que correspondem a cada
um.

A virtude da laboriosidade não
depende somente ou principalmente
da necessidade de procurar o próprio
sustento. Neste caso, se este já
estivesse garantido, a virtude
deixaria de ser necessária. O caráter
virtuoso da laboriosidade tem
relação com a obrigação de
contribuir ao bem da coletividade,
que é uma obrigação de todos os
seres humanos e do caráter de
missão que a existência humana tem
por si mesma e mais ainda a partir
de uma perspectiva sobrenatural.
Portanto, está relacionado com a
justiça e com a solidariedade e,
cristãmente falando, com a caridade.
Daí a razão pela qual são Josemaria
Escrivá tenha escrito em Caminho: 
“Àquele que puder ser sábio, não lhe
perdoamos que não o seja”[2]. e em
outro lugar “aquele que possa fazer



como dez, tem que fazer como
quinze”[3].

A laboriosidade é condição de
eficácia. Certamente, essa eficácia e
os frutos que obtemos como
consequência do trabalho dependem
de muitos fatores e circunstâncias,
alguns exteriores ao sujeito, outros
relacionados com as qualidades que
cada um possui. Mas também é certo
que a dedicação à própria tarefa, a
perseverança, hora a hora, dia após
dia no trabalho, permitem chegar a
metas que, em um primeiro
momento, talvez pudessem parecer
inatingíveis.

Em todo o caso, a laboriosidade é
expressão da seriedade com que
enfrentamos a nossa profissão, e
assumimos os deveres que derivam
daí. É elemento integrante do
“prestígio profissional” que, como
afirma Caminho, é parte do “anzol de
pescador de homens”[4], isto é, desse



testemunho de bom trabalho que
desperta apreço em quem nos rodeia
e facilita a conversa e a amizade para
fazer com que mais pessoas
conheçam Cristo.

Toda consideração da laboriosidade
que a apresente como uma virtude
de importância secundária ou
escassa, ou como algo necessário ou
recomendado simplesmente para
evitar o ócio, inverte a realidade das
coisas. A ociosidade não é má
somente porque, sendo
acompanhada de um relaxamento do
espírito, pode provocar a debilitação
da personalidade e dar ocasião ao
pecado. Ela já é um pecado em e por
si mesma, de modo imediato, pois
supõe o abandono ou menosprezo da
missão recebida, da própria e
inexcusável responsabilidade social.
O mandato bíblico sobre o trabalho
tem, certamente, em algumas
ocasiões, o ponto de partida na
condenação da ociosidade –



principalmente nos livros
sapienciais–, mas tem um alcance
muito mais profundo: no Antigo
Testamento, tem relação com a obra
criadora de Deus[5], e, no Novo
Testamento, com a dignidade e
seriedade da vocação cristã[6]. Por
isso, não está fora de contexto
propor, como definição bíblica da
laboriosidade as seguintes palavras
de São Paulo: “o homem de Deus se
encontra perfeito, capacitado para
toda boa obra”[7]. Ou recorrer, com
essa mesma finalidade, a uma
expressão de são Josemaria: “o
empenho em tirar proveito dos
talentos que cada um recebeu de
Deus”[8].

Mas se a laboriosidade pode e deve
ser definida por referência ao
empenho e prontidão no
cumprimento da própria missão e
dos deveres e tarefas que derivam
dessa missão, convém acrescentar
que, propriamente falando, tem



relação não a todos os deveres, mas
somente aos que implicam uma
atividade que se dirige a um objeto
exterior. O dever de amar a própria
família – usemos este exemplo, ainda
que poderíamos utilizar outros –, não
é objeto da laboriosidade no que se
refere aos aspectos imanentes e
íntimos do amor. Sim o é, no entanto,
pelo que diz respeito ao
cumprimento pronto e diligente dos
serviços pequenos ou grandes nos
quais o amor se expressa e se
manifesta.

2. Laboriosidade, atividade,
ativismo

Como dizíamos antes, a virtude da
laboriosidade está relacionada com a
justiça, que leva a cumprir com
fidelidade os deveres que nos cabem
e a assumir com responsabilidade as
tarefas que correspondem a cada
um. Da mesma forma, a partir de
outra perspectiva, tem relação com a



fortaleza que impulsiona a enfrentar
as dificuldades e a superar o cansaço
e a fadiga. Opõe-se, por isso, à
preguiça, a que já nos referimos, à
negligência e ao abandono, tanto nas
suas formas mais agudas, como em
outras aparentemente menos graves
ou menores, como seria – ponhamos
um exemplo particularmente
significativo – o aproveitamento
inadequado desse bem precioso e
limitado que é o tempo. São Paulo
convida a viver redimentes tempus,
redimindo o tempo[9]; e em outro
lugar escreve: tempus breve est, o
tempo é breve[10]. “Verdadeiramente
– comenta são Josemaria – é curto o
nosso tempo para amar, para dar,
para desagravar. Não é justo,
portanto, que o malbaratemos nem
que atiremos irresponsavelmente esse
tesouro pela janela fora. Não
podemos desperdiçar esta etapa do
mundo que Deus confia a cada um de
nós”[11].



A laboriosidade impulsiona a
aproveitar o tempo a fundo, a
preencher com um trabalho intenso
e bem feito as horas de que cada um
dispõe. Mas, se ela leva a viver com
sentido de responsabilidade os
afazeres próprios, opondo-se à
preguiça, não exclui nem a
contemplação da beleza, nem o lazer,
nem outras realidades conaturais à
existência humana, como o descanso.
Um descanso que, em ocasiões (as
horas de sono), implicará em deixar
todas as atividades, mas que, em
outros momentos não consistirá em
“não fazer nada”, mas em“distrair-se
em atividades que exigem menos
esforço”[12]; e que “é tão necessário
quanto o trabalho na vida de cada
um”[13], não somente porque
permite repor forças a fim de
retomar a tarefa com brio, mas
porque contribui à tranquilidade e
harmonia do espírito.



De fato, a laboriosidade se opõe não
somente à preguiça como também –
e com igual força – ao ativismo, isto
é, à busca ansiosa do trabalho, à
entrega a uma atividade desmedida e
febril, que deformaria a
personalidade, impediria atender a
quem nos rodeia, faria muito difícil –
e, em ocasiões, impossível –
desenvolver devidamente as
qualidades pessoais que cada um
recebeu, e poderia, inclusive, levar a
perder de vista o autêntico sentido
da vida.

A palavra “atividade” deriva do latim
activitas e significa o mesmo que
ação prolongada e eficaz.
Frequentemente é considerada como
sinônimo de ação, mas com essa
diferença de matiz já assinalada.
Também se entende por atividade, às
vezes, não uma ação concreta, mas
um conjunto de ações: fala-se, pois,
da atividade de um vulcão, de uma
pessoa, de uma organização. A



filosofia clássica fez da atividade
entendida como “ação” um objeto
frequente de estudo, colocando de
manifesto – Aristóteles merece ser
aqui especialmente lembrado – a
forma como os diversos seres estão
dotados de uma natureza ou
princípio de atividades que os define
e caracteriza: cada ser age, com
efeito, segundo a sua natureza, de
maneira que ao agir expressa a sua
natureza, ao mesmo tempo que a
conduz à perfeição. Destacou
também – e este ponto cobra agora
singular importância – que a ação se
define por referência ao fim que se
busca por meio dela. É o fim o que
determina a ação e a dota de
fisionomia. Um agir carente de fins é
sinal de irracionalidade ou de
loucura.

Os pensadores cristãos assumiram e
prolongaram a reflexão iniciada pela
filosofia grega à luz daquilo que a fé
cristã lhes tinha manifestado sobre o



sentido último do viver humano. A
revelação bíblica versa, com efeito,
sobre o desígnio salvador de Deus e
leva a ver o mundo como realidade
unificada em virtude do decreto pelo
qual Deus dá o ser aos seres e os
encaminha até a meta ou
consumação final à que se destina: a
plenitude do reino dos céus em que,
para dizê-lo com São Paulo, Deus
será “tudo em todas as coisas”[14].
Tal horizonte, como é óbvio,
reafirma a análise da ação realizada
pela tradição clássica, ao mesmo
tempo que dota de sentido acabado
tanto o existir do universo como a
vida de cada ser humano.

Nesse âmbito se encaixa a virtude da
laboriosidade que, de modo diferente
ao ativismo implica um contexto
autenticamente espiritual e humano,
pois, como escreveu Juan Bautista
Torelló, “a laboriosidade ou é um
serviço ou é mera escravidão”. O
trabalho humano está chamado a



produzir frutos, como fica claro na
parábola dos talentos[15], mas
também, e inseparavelmente, a
aperfeiçoar o sujeito que o realiza: o
homem não é escravo, mas senhor do
trabalho, e no trabalho deve se
desenvolver como ser espiritual,
como pessoa. A dedicação esforçada
e responsável à própria tarefa está
chamada a harmonizar-se com a
serenidade, com a capacidade para
perceber o bem e a beleza, com a
abertura a quem nos rodeia, a cujo
bem deve contribuir o trabalho, e à
realidade de Deus, diante que quem
o trabalho transcorre.

Em outras palavras, a virtude da
laboriosidade impulsiona a
trabalhar, e a trabalhar com
empenho, dedicação e exigência, mas
sem atropelar o próprio labor nem
deixar-se dominar por ele, mas
enfrentando-o com serenidade de
ânimo, atenção e cuidado nos
detalhes, com espírito de serviço e



com consciência da proximidade de
Deus, a quem o trabalho, como toda
outra realidade, pode e deve se
referir. A pessoa laboriosa – escreveu
são Josemaria – “Faz o que deve e está
no que faz, não por rotina nem para
ocupar as horas, mas como fruto de
uma reflexão atenta e ponderada. Por
isso é diligente”. E acrescenta: “O uso
normal desta palavra – diligente – já
nos evoca a sua origem latina.
Diligente vem do verbo diligo, que
significa amar, apreciar, escolher
alguma coisa depois de uma atenção
esmerada e cuidadosa. Não é diligente
quem se precipita, mas quem trabalha
com amor, primorosamente”[16].

3. Laboriosidade e ordem

Afinal, o ativismo é uma atitude que
leva a nos deixarmos arrastar pelos
acontecimentos sem chegar a
dominá-los e, por isso, traz consigo
precipitação e, consequentemente,
desordem e ineficácia. A



laboriosidade, por outro lado,
implica em serenidade, capacidade
para dominar o fluir dos
acontecimentos e, como
consequência, implica ordem e, com
ela, uma eficácia não só aparente –
como acontece no ativismo – mas
autêntica e duradoura.

Santo Agostinho definiu a ordem
como “a disposição que atribui a cada
uma das coisas iguais ou díspares o
seu lugar”[17]. Ou, mais brevemente, 
“disposição das partes no interior de
um todo”; o que pressupõe que esse
todo não é um mero conglomerado,
mas uma realidade unitária formada
por elementos variados que se
relacionam entre si, dotando de
beleza o conjunto ou, dependendo do
caso, de eficácia e efetividade.

A língua grega possui duas palavras
com semelhanças fonéticas, mas com
diferente valor semântico:cosmos,
que significa ordem, e caos, que



tinha no idioma helênico o
significado que continua
conservando nas línguas às que foi
passado, isto é, confusão, desordem.
O jogo entre estes dois vocábulos
suscitou nos pensadores gregos uma
reflexão sobre o universo (ao que
precisamente designaram com o
substantivo cosmos) como uma
realidade marcada por uma ordem,
que não exclui a casualidade e o
imprevisto, mas que obedece a leis,
que podem ser captadas e analisadas
pela inteligência humana, dando
origem às diversas ciências, e, com
elas, à possibilidade de um domínio
cada vez maior da natureza.

Junto a este significado global ou
cosmológico, o vocábulo ordem é
sujeito a outras utilizações mais
imediatas e simples, que poderíamos
qualificar de antropológicas.
Acudimos, por exemplo, a essa
palavra para designar o modo em
que o homem dispõe as realidades



que integram o mundo em que vive,
de modo que produzam uma
sensação de agrado e harmonia. Ou
as coisas que utiliza, a fim de que,
estando cada uma no lugar que lhe
foi assinalado, seja fácil encontrá-las
e servir-se delas. Assim como – e isso
nos situa mais diretamente ante a
laboriosidade – o modo como se
prepara a ação, dispondo dos meios e
dos tempos de maneira que se
consiga eficazmente o fim que se
deseja alcançar.

A ordem, apesar de ter claras
implicações materiais, tem a sua raiz
no espírito. É fruto de uma reflexão
que, partindo da consideração do
fim, avalia os meios, considerando
quais são os mais aptos e
apropriados, seja em geral, seja –
aqui a virtude da prudência está
chamada a jogar um papel decisivo –
neste momento concreto, contando
com os que, hoje e agora, estão
efetivamente à nossa disposição.



Como fruto dessa consideração, a
ordem leva a dispor a jornada de
forma que trabalho e normas de
piedade, deveres de estado e
encargos apostólicos, dedicação à
família e o relacionamento com
amigos e colegas encontrem seu
lugar, de modo que nenhuma dessas
realidades fique desatendida. Dessa
forma, se realiza na própria vida a
experiência à que se faz referência
em um dos pontos de Caminho: 
“Quando tiveres ordem, multiplicar-
se-á o teu tempo e, portanto, poderás
dar mais glória a Deus, trabalhando
mais a seu serviço”[18].

Como se pode concluir de tudo o que
foi dito, a ordem é a expressão de
uma serenidade e harmonia do
espírito que pressupõem, por sua
vez, uma apropriada hierarquia nas
aspirações, valores e desejos. O
convite a viver a ordem, frequente
na literatura ascética, é, por isso,
muito mais do que uma mera



chamada a ordenar as coisas que se
possuem ou usam, ou a evitar a
precipitação. Acima de tudo, é um
convite à educação do espírito, à
ordenação, partindo de um princípio
reitor – o amor a Deus e aos outros –,
do próprio coração, de modo que a
ação, informada por uma adequada
hierarquia de valores, esteja
orientada ao amor e ao serviço, e
contribua de maneira verdadeira e
eficaz ao bem de quem nos rodeia e
da sociedade em seu conjunto.

Texto publicado no site https://
www.collationes.org

José Luis Illanes

Outubro, 2009

Tradução: Mônica Diez

Bibliografia básica

Escritos de São Josemaria:

https://www.collationes.org/index.php/recurso/9/20/30-laboriosidad-orden
https://www.collationes.org/index.php/recurso/9/20/30-laboriosidad-orden


O tesouro do tempo e Virtudes
humanas, em Amigos de Deus, nºs.
39-54 e 72-143

Outros escritos

J. Pieper, Ócio E Contemplação, ed.
Kírion, 2020

J.B. Torelló, La laboriosità, en Dalle
mura di Gerico. Note di psicologia
spirituale, Milán 1988, pp. 35.43

G. Bardy, Acedia, en Dictionnaire de
Spiritualité, t. I, cols. 166-169

B. Honing, Acedia y Pereza, en E.
Ancilli (dir.), Diccionario de
Espiritualidad, t. I, Barcelona 1983,
pp. 24-27 y t. III, Barcelona 1984, pp.
148-149

E. Cantineo, Attivismo, en 
Enciclopedia Filosofica, Florencia
1968, cols. 582-583

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-3.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm


V. Possenti, Lavoro, "lavorismo",
"otium", en "Filosofia" 41 (1990)
135-154

S. Gatto, Activismo, en E. Ancilli, 
Diccionario de Espiritualidad, cit. t. I,
pp. 28-30

J. Cruz Cruz, Orden, en Gran
Enciclopedia Rialp, t. XVII, Madrid
1989, cols. 376-378

[1] São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, 12, q. 84, a. 4.

[2] São Josemaria, Caminho, nº. 332.

[3] São Josemaria, AGP, P10, nº. 266.

[4] São Josemaria, Caminho, nº. 372.

[5] Cfr. Ex 20, 9-11.

[6] Cfr. 2Tes 3, 6-15 e Ef 4, 23-28.



[7] 2Tim 3, 17.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus,
nº. 81.

[9] Ef 5, 16.

[10] 1Cor 7, 29.

[11] São Josemaria, Amigos de Deus,
nº. 39.

[12] São Josemaria, Amigos de Deus,
nº.62

[13] Cfr. São Josemaria, Amigos de
Deus, nº.10

[14] 1Cor 15, 28.

[15] Cfr. Mt 25, 14-28.

[16] São Josemaria, Amigos de Deus,
nº. 81.

[17] Santo Agostinho, De Civitate Dei,
l. 19, c. 3.

[18] São Josemaria, Caminho, nº. 80.



Foto: Quintin Gellar (pexels)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/virtudes-
humanas-laboriosidade-e-ordem/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas-laboriosidade-e-ordem/
https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas-laboriosidade-e-ordem/
https://opusdei.org/pt-br/article/virtudes-humanas-laboriosidade-e-ordem/

	Virtudes humanas: Laboriosidade e Ordem

