
opusdei.org

Vida de Oração

Homilia de São Josemaria
pronunciada em 4 de abril de
1955.

17/07/2019

Sempre que sentimos no coração
desejos de melhorar, de
corresponder mais generosamente
ao Senhor, e procuramos um roteiro,
um norte claro para a nossa
existência cristã, o Espírito Santo
traz-nos à memória as palavras do
Evangelho: Importa orar sempre e
não desfalecer. A oração é o
fundamento de toda a atividade



sobrenatural; com a oração somos
onipotentes e, se prescindíssemos
desse recurso, nada conseguiríamos.

Quereria que hoje, na nossa
meditação, nos persuadíssemos
definitivamente da necessidade de
nos dispormos a ser almas
contemplativas, no meio da rua, do
trabalho, mantendo com o nosso
Deus um diálogo contínuo, que não
deve decair ao longo do dia. Se
pretendemos seguir lealmente os
passos do Mestre, esse é o único
caminho.

Voltemos os olhos para Jesus Cristo,
que é o nosso modelo, o espelho em
que nos devemos contemplar. Como
é que se comporta, mesmo
externamente, nas grandes ocasiões?
O que nos diz dEle o Santo
Evangelho? Comove-me a sua
disposição habitual de recorrer ao
Pai antes dos grandes milagres; e o
seu exemplo quando, antes de iniciar



a vida pública, se retira ao deserto
por quarenta dias e quarenta noites,
para rezar.

É muito importante - peço-vos
perdão pela insistência - observar os
passos do Messias, porque Ele veio
para nos mostrar o caminho que
conduz ao Pai. Descobriremos com
Ele como é possível dar relevo
sobrenatural às atividades
aparentemente mais pequenas;
aprenderemos a viver cada instante
com vibração de eternidade, e
compreenderemos com maior
profundidade que a criatura
necessita desses tempos de conversa
íntima com Deus: para relacionar-se
com Ele, para invocá-lo, para louvá-
lo, para romper em ações de graças,
para escutá-lo ou, simplesmente,
para estar com Ele.

Há muitos anos já, considerando esse
modo de proceder do meu Senhor,
cheguei à conclusão de que o



apostolado, seja qual for, é uma
superabundância da vida interior.
Por isso me parece tão natural, e tão
sobrenatural, a passagem do
Evangelho em que se relata como
Cristo decidiu escolher
definitivamente os primeiros Doze.
Conta São Lucas que antes passou
toda a noite em oração. Vejamo-lo
também em Betânia, quando se
prepara para ressuscitar Lázaro,
depois de haver chorado pelo amigo.
Levanta os olhos ao céu e exclama: 
Pai, dou-te graças porque me tens
ouvido. Este foi o seu ensinamento
preciso: se queremos ajudar os
outros, se pretendemos sinceramente
animá-los a descobrir o autêntico
sentido do seu destino na terra, é
preciso que nos alicercemos na
oração.

São tantas as cenas em que Cristo
fala com seu Pai, que se torna
impossível determo-nos em todas.
Mas penso que não podemos deixar



de considerar as horas, tão intensas,
que precedem a sua Paixão e Morte,
quando se prepara para consumar o
Sacrifício que nos devolverá ao Amor
divino. Na intimidade do Cenáculo,
seu coração transborda: dirige-se
suplicante ao Pai, anuncia a vinda do
Espírito Santo, anima os seus íntimos
a manterem um contínuo fervor de
caridade e de fé.

Esse inflamado recolhimento do
Redentor continua em Getsêmani, ao
perceber a iminência da Paixão, com
as humilhações e as dores que se
aproximam, essa Cruz dura em que
se suspendem os malfeitores, e que
Ele desejou ardentemente. Pai, se é
possível, afasta de mim este cálice. E
logo a seguir: Não se faça, porém, a
minha vontade, mas a tua. Mais
tarde, pregado no madeiro, só, com
os braços estendidos em gesto de
sacerdote eterno, continua a manter
o mesmo diálogo com seu Pai: Nas
tuas mãos entrego o meu espírito.



Contemplemos agora a sua Mãe
bendita, que é também nossa Mãe.
No Calvário, junto ao patíbulo, reza.
Não é uma atitude nova de Maria.
Sempre se conduziu assim,
cumprindo os seus deveres,
ocupando-se do seu lar. Enquanto
cuidava das coisas da terra,
permanecia pendente de Deus.
Cristo, perfeito Deus, perfeito
homem, quis que também sua Mãe, a
criatura mais excelsa, a cheia de
graça, nos confirmasse nessa ânsia
de elevar sempre os olhos até o amor
divino. Recordemos a cena da
Anunciação: desce o Arcanjo, para
comunicar a divina embaixada - a
notícia de que ela seria a Mãe de
Deus -, e encontra-a retirada em
oração. Maria está inteiramente
recolhida no Senhor quando São
Gabriel a saúda: Ave, cheia de graça,
o Senhor é contigo. Dias depois,
rompe na alegria do Magnificat - esse
cântico mariano que o Espírito Santo
nos transmitiu por meio da delicada



fidelidade de São Lucas -, fruto da
intimidade habitual da Virgem
Santíssima com Deus.

Nossa Mãe meditara longamente
sobre as palavras das mulheres e dos
homens santos do Antigo
Testamento, que esperavam o
Salvador, e sobre os acontecimentos
de que tinham sido protagonistas.
Admirara aquele cúmulo de
prodígios, o esbanjamento da
misericórdia de Deus sobre o seu
povo, tantas vezes ingrato. Agora, ao
considerar essa ternura do Céu,
incessantemente renovada, brota o
afeto do seu Coração imaculado: A
minha alma glorifica o Senhor e o
meu espírito exulta de alegria em
Deus, meu Salvador. Porque pôs os
olhos na baixeza da sua escrava. Os
filhos desta Mãe boa, os primeiros
cristãos, aprenderam com Ela, e nós
também podemos e devemos
aprender.



Os Atos dos Apóstolos narram uma
cena que me encanta, porque
registra um exemplo claro, sempre
atual: Perseveravam todos na
doutrina dos Apóstolos, e na
comunicação da fração do pão, e na
oração. É uma nota insistente no
relato da vida dos primeiros
seguidores de Cristo: Todos animados
de um mesmo espírito, perseveravam
unânimes na oração. E quando Pedro
é preso por pregar audazmente a
verdade, decidem rezar. A Igreja
fazia incessante oração a Deus por
ele.

A oração era então - como hoje - a
única arma, o meio mais poderoso
para vencer nas batalhas da luta
interior: Está triste algum de vós?
Ore. E São Paulo resume: Orai sem
cessar, não vos canseis nunca de
implorar.

Como orar



Como orar? Atrevo-me a garantir,
sem receio de me enganar, que há
muitas maneiras de orar: infinitas,
poderia dizer. Mas eu quereria para
todos nós a autêntica oração dos
filhos de Deus, não o palavreado dos
hipócritas, que ouvirão Jesus dizer-
lhes: Nem todo aquele que diz:
Senhor! Senhor!, entrará no reino dos
céus. Os hipócritas podem conseguir
talvez o ruído da oração - escrevia
Santo Agostinho -, mas não a sua voz,
porque aí falta vida e está ausente o
afã de cumprir a Vontade do Pai. Que
o nosso clamar - “Senhor!” - se una
ao desejo eficaz de converter em
realidade as moções interiores que o
Espírito Santo nos desperta na alma.

Temos de esforçar-nos para que não
haja em nós a menor sombra de
duplicidade. O primeiro requisito
para desterrar esse mal, que o
Senhor condena duramente, é
procurar comportar-se com a
disposição clara, habitual e atual, de



aversão ao pecado. Energicamente,
com sinceridade, devemos sentir - no
coração e na cabeça - horror ao
pecado grave. E, numa atitude
profundamente arraigada, temos que
abominar também o pecado venial
deliberado, essas claudicações que,
embora não nos privem da graça
divina, debilitam os canais por onde
ela nos chega.

Nunca me cansei, e, com a graça de
Deus, nunca me cansarei de falar de
oração. Por volta de 1930, quando se
aproximavam deste sacerdote, então
jovem, pessoas de todas as condições
- universitários, operários, sãos e
enfermos, ricos e pobres, sacerdotes
e leigos -, que procuravam
acompanhar o Senhor mais de perto,
sempre lhes dava este conselho:
Rezem! E se algum deles me
respondia: Nem sequer sei como
começar, recomendava-lhe que se
colocasse na presença do Senhor e
lhe manifestasse a sua inquietação, a



sua aflição, com essa mesma queixa:
Senhor, não sei! E, quantas vezes!
naquelas humildes confidências se
concretizava a intimidade com
Cristo, uma relação assídua com Ele.

Transcorreram muitos anos, e não
conheço outra receita. Quem não se
considere preparado, recorra a Jesus,
como faziam os seus discípulos: 
Ensina-nos a orar! Logo verificará
como o Espírito Santo ajuda a nossa
fraqueza; pois, não sabendo o que
havemos de pedir nas nossas orações,
nem a forma conveniente de exprimir-
nos, o próprio Espírito ora por nós
com gemidos inenarráveis, que não se
podem contar, porque não há formas
adequadas para descrever a sua
profundidade.

Que firmeza deve produzir em nós a
palavra divina! Não inventava nada
quando - ao longo do meu ministério
sacerdotal - repetia e repito
incansavelmente esse conselho. Foi



tirado da Escritura Santa; foi lá que o
aprendi: Senhor, não sei dirigir-me a
ti! Senhor, ensina-nos a orar! E logo
vem toda essa assistência amorosa -
luz, fogo, vento impetuoso - do
Espírito Santo, que ateia a chama e a
torna capaz de provocar incêndios de
amor.

Oração, diálogo

E com isso entramos já por caminhos
de oração. De que modo prosseguir?
Não temos reparado como há tantos -
elas e eles - que parecem falar
consigo mesmos, escutando-se com
complacência? É uma verborreia
quase contínua, um monólogo que
insiste incansavelmente nos
problemas que os preocupam, sem
usarem dos meios para resolvê-los,
dominados talvez unicamente pela
mórbida esperança de que se
compadeçam deles ou de que os
admirem. Dir-se-ia que não
pretendem mais.



Quando queremos de verdade
desafogar o coração, se somos
francos e simples, procuramos o
conselho das pessoas que nos amam,
que nos compreendem: conversamos
com o pai, com a mãe, com a esposa,
com o marido, com o irmão, com o
amigo. Isso já é diálogo, ainda que
com frequência não desejemos tanto
ouvir quanto espraiar-nos, contando
o que se passa conosco. Comecemos a
comportar-nos assim com Deus, na
certeza de que Ele nos escuta e nos
responde; e prestar-lhe-emos
atenção, e abriremos a nossa
consciência a uma conversa humilde,
para lhe relatarmos confiadamente
tudo o que nos palpita na cabeça e no
coração: alegrias, tristezas,
esperanças, dissabores, êxitos,
malogros, e até os menores detalhes
da nossa jornada. Porque teremos
comprovado que tudo o que é nosso
interessa ao nosso Pai Celestial.



É preciso vencer, se por acaso a
notamos, a poltronaria, o falso
critério de que a oração pode
esperar. Não adiemos nunca para
amanhã essa fonte de graças. O
tempo oportuno é agora. Deus, que é
espectador amoroso de todo o nosso
dia, preside à nossa íntima prece. E
tu e eu - volto a garantir - temos de
confiar-nos a Ele como nos
confiamos a um irmão, a um amigo,
a um pai. Dize-lhe - eu lho digo - que
Ele é toda a Grandeza, toda a
Bondade, toda a Misericórdia. E
acrescenta: Por isso quero enamorar-
me de ti, apesar de serem tão toscas
as minhas maneiras, apesar destas
minhas pobres mãos, gastas e
maltratadas pelo pó das azinhagas da
terra.

Assim, quase sem perceber,
avançaremos com passadas divinas,
firmes e vigorosas, em que se
saboreia o íntimo convencimento de
que junto ao Senhor também são



aprazíveis a dor, a abnegação, os
sofrimentos. Que fortaleza, para um
filho de Deus, saber-se tão perto de
seu Pai! Por isso, aconteça o que
acontecer, estou firme, seguro
contigo, meu Senhor e meu Pai, que
és a rocha e a fortaleza.

Para alguns, talvez tudo isto seja
familiar; para outros, novo; para
todos, árduo. Mas eu, enquanto me
restar alento, não cessarei de pregar
a necessidade primordial de sermos
almas de oração sempre!, em
qualquer ocasião e nas
circunstâncias mais díspares, porque
Deus nunca nos abandona. Não é
cristão pensar na amizade divina
exclusivamente como um recurso
extremo. Pode parecer-nos normal
ignorar ou desprezar as pessoas que
amamos? É evidente que não. Vão
constantemente para os que amamos
as palavras, os desejos, os
pensamentos: há como que uma



presença contínua. Pois bem, com
Deus também é assim.

Com esta procura do Senhor, toda a
nossa jornada se converte numa
única conversação íntima e confiada.
Já o afirmei e escrevi muitas vezes,
mas não me importo de repeti-lo,
porque Nosso Senhor - com o seu
exemplo - nos faz ver que esse é o
comportamento acertado: oração
constante, da manhã até a noite e da
noite até a manhã. Quando tudo é
fácil: Obrigado, meu Deus! Quando
chega um momento difícil: Senhor,
não me abandones! E esse Deus, 
manso e humilde de coração, não
esquecerá as nossas súplicas nem
permanecerá indiferente, pois Ele
afirmou:Pedi e dar-se-vos-á, buscai e
achareis, batei e abrir-se-vos-á.

Procuremos, portanto, não perder
nunca o “ponto de mira”
sobrenatural, vendo Deus por detrás
de cada acontecimento: ante as



coisas agradáveis e as desagradáveis,
ante o consolo... e ante o desconsolo
pela morte de um ser amado. Antes
de mais nada, a conversa com nosso
Pai-Deus, procurando o Senhor no
centro da nossa alma. Não é coisa
que se possa considerar uma
ninharia ou algo de pouca monta: é
manifestação clara de vida interior
constante, de autêntico diálogo de
amor. Uma prática que não
produzirá em nós nenhuma
deformação psicológica, porque -
para um cristão - deve ser tão natural
como o bater do coração.

Orações vocais e oração mental

Nesta urdidura, neste atuar da fé
cristã, engastam-se, como joias, as
orações vocais. São fórmulas divinas:
Pai Nosso..., Ave-Maria..., Glória ao
Pai, ao Filho e ao Espírito Santo, essa
coroa de louvores a Deus e à nossa
Mãe que é o Santo Rosário, e tantas
outras aclamações, cheias de



piedade, que os nossos irmãos
cristãos recitaram desde o princípio.

Santo Agostinho, comentando um
versículo do Salmo 85 - Senhor, tem
piedade de mim, porque a ti clamei o
dia inteiro, e não um dia só -, escreve: 
Por dia inteiro entende-se aqui o
tempo todo, sem cessar. Um só
homem chega até o fim dos séculos,
pois são todos os membros de Cristo
que clamam: alguns já descansam
nEle, outros o evocam atualmente e
outros hão de implorar-lhe quando
nós tivermos morrido; e depois deles
outros continuarão a suplicar. Não
vos emociona a possibilidade de
participar desta homenagem ao
Criador, que se perpetua pelos
séculos? Como é grande o homem,
quando se reconhece criatura
predileta de Deus e a Ele recorre, tota
die - o dia todo -, em cada instante da
sua peregrinação terrena!



Que não faltem no nosso dia alguns
momentos dedicados especialmente
a conviver com Deus, a elevar até Ele
o nosso pensamento, sem que as
palavras tenham necessidade de
assomar aos lábios, porque cantam
no coração. Dediquemos a esta
norma de piedade o tempo
suficiente; à mesma hora, se possível.
Ao lado do Sacrário, fazendo
companhia Àquele que ficou entre
nós por Amor. E se não houver outro
remédio, em qualquer lugar, pois o
nosso Deus está de forma inefável na
nossa alma em graça.

Aconselho-te, no entanto, a ir ao
oratório** sempre que possas: e de
propósito me empenho em não o
chamar de capela, para vincar de
forma mais clara que não se trata de
ficar lá com a gravidade própria de
uma cerimônia oficial, mas de elevar
a mente ao céu com recolhimento e
intimidade, na convicção de que
Jesus Cristo nos vê, nos ouve, nos



espera e nos preside do Tabernáculo,
onde está realmente presente,
escondido sob as espécies
sacramentais.

Cada um pode encontrar, se quiser, a
sua própria senda para este colóquio
com Deus. Não gosto de falar de
métodos ou de fórmulas, pois nunca
fui amigo de espartilhar ninguém: ao
animar a todos a aproximar-se do
Senhor, tenho respeitado cada alma
tal como é, com as suas
características próprias. Peçamos-lhe
que introduza os seus desígnios na
nossa vida: não apenas na cabeça,
mas também no cerne do coração e
em toda a nossa atividade exterior.
Posso assegurar que, deste modo,
pouparemos grande parte dos
desgostos e das penas do egoísmo, e
nos sentiremos com forças para
difundir o bem à nossa volta.
Quantas contrariedades
desaparecem, se interiormente nos
colocamos bem próximos desse



nosso Deus, que nunca nos
abandona! Renova-se com diferentes
matizes o amor que Jesus tem pelos
seus, pelos enfermos, pelos
paralíticos, e que o faz perguntar: - O
que é que te acontece? - Acontece-
me... E imediatamente luz ou, pelo
menos, aceitação e paz.

Ao convidar-te para estas
confidências com o Mestre, refiro-me
especialmente às tuas dificuldades
pessoais, porque a maioria dos
obstáculos à nossa felicidade nasce
de uma soberba mais ou menos
oculta. Julgamo-nos de um valor
excepcional, com umas qualidades
extraordinárias; e, quando os outros
não pensam o mesmo, sentimo-nos
humilhados. Aí está uma boa
oportunidade para recorrer à oração
e para retificar, com a certeza de que
nunca é tarde para mudar de rota.
Mas é muito conveniente começar
essa mudança de rumo quanto antes.



Na oração, com a ajuda da graça, a
soberba pode converter-se em
humildade. E brota na alma a
verdadeira alegria, mesmo que ainda
notemos o barro nas asas, o lodo da
pobre miséria, que está secando.
Depois, pela mortificação, esse barro
cairá, e poderemos voar muito alto,
porque o vento da misericórdia de
Deus nos será favorável.

O Senhor suspira por levar-nos a um
passo maravilhoso, divino e humano,
que se traduz em abnegação feliz, de
alegria com dor, de esquecimento
próprio. Se alguém quiser vir após
mim, negue-se a si mesmo. Eis um
conselho que todos nós já escutamos.
Temos que decidir-nos a segui-lo de
verdade: que o Senhor possa servir-
se de nós para que, situados em todas
as encruzilhadas do mundo - estando
nós mesmos situados em Deus -,
sejamos sal, fermento, luz. Assim, tu
em Deus, para iluminar, para dar
sabor, para dilatar, para fermentar.



Mas não esqueçamos que não somos
nós que criamos essa luz; apenas a
refletimos. Não somos nós que
salvamos as almas, estimulando-as a
praticar o bem: somos apenas um
instrumento, mais ou menos digno,
dos desígnios salvíficos de Deus. Se
chegássemos a pensar que o bem que
fazemos é obra nossa, a soberba
voltaria, mais retorcida ainda; o sal
perderia o sabor, o fermento
apodreceria, a luz se converteria em
trevas.

Mais um personagem

Ao longo destes trinta anos de
sacerdócio, tenho insistido
tenazmente na necessidade da
oração, na possibilidade de converter
a existência num clamor incessante.
E houve quem me perguntasse: Mas
será possível comportar-se sempre
assim? Claro que é. Essa união com
Nosso Senhor não nos afasta do
mundo, não nos transforma em seres



estranhos, alheios ao transcorrer dos
tempos.

Se Deus nos criou e nos redimiu, se
nos ama a ponto de entregar por nós
o seu Filho Unigênito, se nos espera -
todos os dias! - como o pai da
parábola esperava o seu filho
pródigo, como não há de desejar que
frequentemos o seu convívio
amorosamente? O estranho seria não
falar com Deus, afastar-se dEle,
esquecê-lo, mergulhar em atividades
alheias a esses toques ininterruptos
da graça.

Além disso, quereria que
percebêssemos que ninguém escapa
ao mimetismo. Os homens, mesmo
inconscientemente, andam num
anseio contínuo de se imitarem uns
aos outros. E nós havemos de recusar
o convite para imitar Jesus? Cada
indivíduo esforça-se, pouco a pouco,
por identificar-se com aquilo que o
atrai, com o modelo que escolheu



segundo o seu feitio; seu modo de
proceder segue o ideal que tiver
forjado. O nosso Mestre é Cristo:
Filho de Deus, a Segunda Pessoa da
Trindade Beatíssima. Imitando
Cristo, conseguimos a maravilhosa
possibilidade de participar dessa
corrente de amor que é o mistério do
Deus Uno e Trino.

Se alguma vez não nos sentimos com
forças para seguir as pegadas de
Cristo, troquemos palavras amigas
com aqueles que o conheceram de
perto, enquanto permaneceu nesta
nossa terra. Com Maria, em primeiro
lugar, que foi quem o trouxe até nós.
Com os Apóstolos: Alguns gentios
chegaram-se a Filipe, que era natural
de Betsaida da Galiléia, e fizeram-lhe
este pedido: Desejamos ver Jesus.
Filipe foi e disse-o a André; e André e
Filipe disseram-no a Jesus. Não é
verdade que isto nos anima? Aqueles
estrangeiros não se atrevem a



apresentar-se ao Mestre, e procuram
um bom intercessor.

Talvez penses que os teus pecados
são muitos, que o Senhor não poderá
ouvir-te. Não é assim, porque Ele tem
entranhas de misericórdia. Se,
apesar desta maravilhosa verdade, te
apercebes da tua miséria, mostra-te
como o publicano: Senhor, aqui
estou, Tu é que sabes! E observemos
o que nos conta São Mateus, quando
colocam um paralítico diante de
Jesus. Aquele doente não faz nenhum
comentário: fica ali simplesmente, na
presença de Deus. E Cristo, comovido
por essa contrição, por essa dor de
quem sabe nada merecer, não
demora a reagir com a sua
misericórdia habitual: Tem confiança,
que te são perdoados os teus pecados.

Meu conselho é que, na oração, cada
um intervenha nas passagens do
Evangelho, como mais um
personagem. Primeiro, imaginamos a



cena ou o mistério, que servirá para
nos recolhermos e meditar. Depois,
empregamos o entendimento para
considerar este ou aquele traço da
vida do Mestre: seu Coração
enternecido, sua humildade, sua
pureza, seu cumprimento da Vontade
do Pai. Depois, contamos-lhe o que
nos costuma ocorrer nessas matérias,
o que sentimos, o que nos está
acontecendo. É preciso
permanecermos atentos, porque
talvez Ele nos queira indicar alguma
coisa: e surgirão essas moções
interiores, o cair em si, essas
reconvenções.

Para dar rumo à oração - e talvez isto
possa servir-nos de ajuda -, costumo
materializar até as coisas mais
espirituais. Nosso Senhor usava esse
processo. Gostava de ensinar por
meio de parábolas, extraídas do
ambiente que o rodeava: do pastor e
das ovelhas, da videira e dos
sarmentos, de barcas e de redes, da



semente que o semeador lança a
mãos cheias...

Na nossa alma caiu a Palavra de
Deus. Que espécie de terra lhe
preparamos? Há muitas pedras? Está
inçada de espinhos? Não será um
lugar demasiado batido por
andanças meramente humanas,
pequenas, sem brio? Senhor, que a
minha parcela seja terra boa, fértil,
generosamente exposta à chuva e ao
sol; que a tua sementeira crie raízes;
que produza espigas graúdas, trigo
bom.

Eu sou a videira e vós os sarmentos.
Setembro chegou, e as cepas estão
carregadas de rebentos grandes,
delgados, flexíveis e nodosos, pejados
de frutos, prontos já para a vindima.
Olhemos para esses sarmentos,
repletos por participarem da seiva do
tronco: só assim aqueles minúsculos
rebentos de alguns meses atrás
puderam converter-se em polpa doce



e madura que cumula de alegria a
vista e o coração. No chão talvez
tenham ficado alguns gravetos soltos,
meio enterrados. Eram sarmentos
também, mas secos, crestados. São o
símbolo expressivo da esterilidade. 
Porque sem Mim nada podeis fazer.

O tesouro. Imaginemos o júbilo
imenso do felizardo que o encontra.
Acabaram-se os apertos e as
angústias. Vende tudo o que possui e
compra aquele campo. É lá que todo
o seu coração está pulsando; é lá que
esconde a sua riqueza. O nosso
tesouro é Cristo; pouco nos deve
importar jogar fora tudo o que seja
estorvo, para o podermos seguir. E a
barca, sem esse lastro inútil,
navegará em linha reta para o porto
seguro do Amor de Deus.

Há mil maneiras de orar, digo-vos
novamente. Os filhos de Deus não
necessitam de um método,
quadriculado e artificial, para se



dirigirem a seu Pai. O amor é
criativo, engenhoso; se amamos,
saberemos descobrir caminhos
pessoais, íntimos, que nos conduzam
a esse diálogo contínuo com o
Senhor.

Queira Deus que tudo o que hoje
contemplamos não passe por cima da
nossa alma como uma tormenta de
verão: quatro gotas, depois o sol, e a
seca de novo. Esta água de Deus tem
de remansar-se, tem de chegar às
raízes e dar fruto de virtudes. Assim
irão transcorrendo os nossos anos -
dias de trabalho e de oração -, na
presença do Pai. Se fraquejarmos,
acudiremos ao amor de Santa Maria,
Mestra de oração; e a São José, nosso
Pai e Senhor, a quem tanto
veneramos, que foi quem neste
mundo mais conviveu com a Mãe de
Deus e - depois de Santa Maria - com
o seu Filho Divino. E eles
apresentarão a nossa fraqueza a



Jesus, para que a converta em
fortaleza.

* O Autor emprega a palavra
“oratório”, não no sentido de nicho
ou armário com imagens, como é
usual entre nós, mas no sentido de
pequena capela familiar com o
Santíssimo Sacramento (N. do T.).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vida-de-
oracao/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-oracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-oracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-oracao/

	Vida de Oração

