
opusdei.org

Vida de Maria (9):
Magistério, Padres,
santos, poetas

A adoração dos magos vista
pelos Padres da Igreja, os
santos, o magistério e poetas.

27/08/2022

A VOZ DO MAGISTÉRIO

"A chegada dos Magos do Oriente a
Belém, para adorar o recém-nascido
Messias, é o sinal da manifestação do
Rei universal aos povos e a todos os
homens que procuram a verdade. É o
início de um movimento oposto ao de



Babel: da confusão à compreensão,
da dispersão à reconciliação.
Descobrimos assim um vínculo entre
a Epifania e o Pentecostes: se o
nascimento de Cristo, que é a Cabeça,
é também o nascimento da Igreja,
Seu corpo, vemos nos Magos os
povos que se agregam ao resto de
Israel, anunciando o grande sinal da
'Igreja poliglota', realizado pelo
Espírito Santo cinquenta dias depois
da Páscoa.

O amor fiel e tenaz de Deus, que
nunca falta à sua aliança de geração
em geração. É o 'mistério' do qual
fala São Paulo nas suas Cartas,
também no trecho da Carta aos
Efésios há pouco proclamado: o
Apóstolo afirma que 'por revelação
me foi dado conhecer o mistério que
acabo de vos expor' (Ef 3, 3) e
encarregou-se de o dar a conhecer.

Este 'mistério' da fidelidade de Deus
constitui a esperança da história.



Sem dúvida, ele é contrastado por
impulsos de divisão e de subjugação,
que dilaceram a humanidade por
causa do pecado e do conflito de
egoísmos. A Igreja está, na história,
ao serviço deste 'mistério' de bênção
para a humanidade inteira. Neste
mistério da fidelidade de Deus, a
Igreja desempenha plenamente a sua
missão unicamente quando reflete
em si mesma a luz de Cristo Senhor,
e assim ajuda os povos do mundo no
caminho da paz e do progresso
autêntico (...).

Com Jesus Cristo a bênção de Abraão
estendeu-se a todos os povos, à Igreja
universal como novo Israel que
acolhe no seu seio a humanidade
inteira. Contudo, também hoje
continua em muitos sentidos a ser
verdade o que dizia o profeta: "a
noite cobre a terra" e a nossa
história. De fato, não se pode dizer
que a globalização seja sinônimo de
ordem mundial, pelo contrário. Os



conflitos pela supremacia econômica
e pelo monopólio dos recursos
energéticos, hídricos e das matérias-
primas tornam difícil o trabalho de
quantos, a todos os níveis, se
esforçam por construir um mundo
justo e solidário.

Há necessidade de uma esperança
maior, que permita preferir o bem
comum de todos ao luxo de poucos e
à miséria de muitos. 'Esta grande
esperança só pode ser Deus... não um
deus qualquer, mas aquele Deus que
possui um rosto humano' (Spe salvi,
n. 31): o Deus que se manifestou no
Menino de Belém e no Crucificado-
Ressuscitado."

Bento XVI (século XXI). Excertos da
homilia na solenidade da Epifania, 6-
I-2008.

* * *

A VOZ DOS PADRES DA IGREJA

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi_po.html


"A Providência misericordiosa de
Deus, tendo decidido vir no fim dos
tempos para socorrer o mundo que
perecia, determinou
antecipadamente em Cristo a
salvação de todos os povos (...). A
manifestação desta inefável
misericórdia faz-se, amadíssimos,
quando Herodes detinha o poder real
sobre os judeus. Tinha terminado a
legítima sucessão dos reis, não
existia já a autoridade dos
sacerdotes, um estranho ostentava o
domínio soberano. Por isso, a vinda
do verdadeiro Rei encontrava-se
apoiada pelas palavras desta
profecia: o ceptro não se afastará de
Judá, nem o bastão de comando do
meio dos seus pés, até que o tributo
lhe seja trazido e os povos lhe
obedeçam (Gn 49, 10). Tratava-se
destes povos numa descendência
inumerável que tinha sido prometida
noutro tempo ao santo patriarca
Abraão, descendência que seria
gerada não por uma semente carnal,



mas pela fecundidade da fé;
descendência comparada à multidão
de estrelas, para que o pai de todas
as nações esperasse uma posteridade
não terrena, mas celestial (...).

Instruídos por estes mistérios da
graça divina, amadíssimos,
celebremos, pois, com uma sábia
alegria o dia das nossas primícias e o
começo da vocação dos pagãos.
Sejamos agradecidos a Deus
misericordioso, que, segundo as
palavras do Apóstolo, nos fez dignos
de participar da herança dos santos
na luz. Ele nos livrou do poder das
trevas e nos transferiu para o reino de
Seu muito amado Filho (Col 1, 12-13).
Com efeito, como antes Isaías tinha
anunciado, o povo que andava nas
trevas viu uma grande luz, e uma luz
brilhou para os que habitavam um
país tenebroso (Is 9, 1). Por isso, ele
próprio diz ao Senhor: agora vais
convocar um povo desconhecido; um
povo que não te conhecia acorrerá a ti



(Ibid., 55, 5). Abraão viu esse dia e
regozijou-se (cf. Jo 8, 56) quando teve
conhecimento que os seus filhos
segundo a fé seriam abençoados na
sua descendência, isto é, em Cristo, e
entreviu na fé que seria futuro pai de
todos os povos (cf. Rm 4, 18)".

São Leão Magno (séc. V). Homilia na
solenidade da Epifania, 3.

* * *

"Talvez alguém se maravilhe e se
pergunte: Como é que os Magos
puderam reconhecer o nascimento
do Salvador apenas pelo sinal de
uma estrela? Em primeiro lugar, há
que dizer que se trata de um dom
que lhes concedeu o Senhor. Em
segundo lugar, lê-se nos livros de
Moisés que já Balaão foi uma espécie
de profeta dos pagãos. Com efeito, ele
profetizou — na medida em que era
capaz de o fazer — a vinda de Cristo
e a Sua encarnação por intermédio
de uma virgem. Profetizou (...) nestes



termos: uma estrela avança de Jacob,
um ceptro levanta-se de Israel (Nm 24,
17). Por esta razão parece que os
Magos procedem da descendência de
Balaão (...). Ao ver o sinal da nova
estrela, os Magos acreditaram
imediatamente, pois compreenderam
que tinham sido chamados a dar
cumprimento à profecia do seu
antepassado (...). O profeta Balaão
viu em espírito aquela estrela que
estes puderam ver com os seus olhos
e deste modo chegaram à fé. Aquele
profetizou a vinda de Cristo; estes,
quando veio, olharam-no com os
olhos da fé".

São Cromácio de Aquileia (séc. IV).
Comentário ao Evangelho de São
Mateus, IV, 1.

* * *

"Na minha opinião, é evidente que
não se tratava de uma estrela
habitual; mais ainda, não foi uma
verdadeira estrela, mas uma força



invisível que tomou a aparência de
estrela, o que se prova, antes de mais
nada pela rota que seguiu.
Efetivamente, não há nenhuma
estrela que siga o caminho que
aquela seguiu. O sol, a lua e todos os
astros, vemos que se movem de
oriente para ocidente; aquela, pelo
contrário, seguia de norte para sul,
que é a posição da Pérsia em relação
à Palestina.

Em segundo lugar, o mesmo se pode
demonstrar pelo tempo. Porque não
só aparecia durante a noite, mas em
pleno dia e no pleno esplendor do
sol. Não há estrela que tenha tal
virtude; não a tem nem a própria lua,
que, mesmo ultrapassando por
tantos graus a todas as estrelas, mal
começam a brilhar os raios do sol,
esconde-se e desaparece. Pelo
contrário, a estrela dos Magos, pela
superioridade do seu brilho, venceu
os próprios raios solares e brilhava
no meio da sua luz.



Terceira prova: a estrela dos Magos
aparecia e ocultava-se. Efetivamente,
durante a viagem até à Palestina, a
estrela foi os guiando; depois, mal
chegaram a Jerusalém, ocultou-lhes.
E por fim, quando, informado
Herodes sobre a finalidade da sua
vinda, partiram, mostrou-lhes de
novo. Tudo isto não é próprio do
movimento de uma estrela, mas de
um poder muito racional. Era uma
estrela que não tinha rumo próprio,
mas que, quando os Magos tinham
que andar, movia-se ela; quando
tinham que parar, parava,
acomodando-se sempre ao que
convinha. Era como a coluna de
nuvem que guiava os judeus pelo
deserto, através da qual, segundo
lhes convinha, montavam ou
moviam o seu acampamento.

A quarta prova evidente é a maneira
como lhes mostrou o lugar onde se
encontrava o Menino. Efetivamente,
não lhe mostrou parando nas alturas,



pois ter-lhes-ia sido impossível
distingui-lo deste modo, mas
descendo até lá. Compreendereis
perfeitamente que um lugar tão
pequeno, uma pobre cabana
possivelmente, ou menos do que isso
ainda, como é natural, o corpinho de
um menino pequenino, não é
possível que uma estrela o indique
(...). Que é, com efeito, o que o
evangelista deu a entender quando
disse: e eis que a estrela que tinham
visto no Oriente ia adiante deles, até
que, chegando ao lugar onde estava o
Menino, parou (Mt 2, 9).

Já vedes, pois, por quantos
argumentos se prova que esta estrela
não foi uma estrela habitual, e que
não apareceu porque assim o exigira
o horóscopo profano".

São João Crisóstomo (séc. IV).
Homilias sobre o Evangelho de São
Mateus, VI.

* * *



A VOZ DOS SANTOS

"E, abrindo os seus tesouros,
ofereceram-lhe presentes de ouro,
incenso e mirra. Detenhamo-nos um
pouco para entender este passo do
Santo Evangelho. Como é possível
que nós, que nada somos e nada
valemos, ofereçamos alguma coisa a
Deus?

Mas o Senhor sabe que o dar é
próprio dos apaixonados e Ele
próprio nos diz o que deseja de nós.
Não lhe interessam riquezas, nem
frutos, nem animais da terra, do mar
ou do ar, porque tudo isso lhe
pertence. Quer algo de íntimo, que
havemos de lhe entregar com
liberdade: dá-me, meu filho, o teu
coração. Vedes? Se compartilha, não
fica satisfeito: quer tudo para si.
Repito: não pretende o que é nosso;
quer-nos a nós mesmos. Daí – e só
daí – advêm todas as outras ofertas
que podemos fazer ao Senhor.



Demos-lhe, portanto, ouro: o ouro
fino do espírito de desprendimento
do dinheiro e dos bens materiais.
Não esqueçamos que são coisas boas,
que vêm de Deus. Mas o Senhor
dispôs que as utilizemos sem deixar
que o coração fique preso a elas, pelo
contrário, tirando delas proveito
para o bem da humanidade (…).

Oferecemos incenso: o desejo – que
elevamos até ao Senhor – de levar
uma vida reta, de que se desprenda o
bonus odor Christi, o perfume de
Cristo. Impregnar as nossas palavras
e ações desse bonus odor é semear
compreensão e amizade. Que a nossa
vida acompanhe as vidas dos
restantes dos homens, para que
ninguém se encontre ou se sinta só. A
caridade há de ser também carinho,
calor humano (...).

E, com os Reis Magos, oferecemos
também mirra, isto é, o sacrifício,
que não deve faltar na vida cristã. A



mirra traz à nossa lembrança a
Paixão do Senhor: na cruz, dão-lhe a
beber mirra misturada com vinho, e
com mirra ungiram o seu corpo para
a sepultura. Mas não penseis que
meditar na necessidade de sacrifício
e da mortificação significa dar uma
nota de tristeza (…). Mortificação não
é pessimismo nem espírito azedo. A
mortificação nada vale sem a
caridade: por isso, havemos de
procurar mortificações que, além de
nos manterem livres em relação às
coisas da terra, não mortifiquem os
que vivem à nossa volta. O cristão
não pode ser um verdugo nem um
miserável; há de ser um homem que
sabe amar com obras, que prova o
seu amor na pedra de toque da dor".

São Josemaría Escrivá de Balaguer
(séc. XX). Cristo que passa, nn. 35-37.
* * *

A VOZ DOS POETAS

DIOGO BERNARDES (1532-1605)



A estrela dos Reis Magos

Soneto

Ditosa estrela, que os três reis guiaste

da praia oriental tão fielmente,

que o grande Rei dos reis
omnipotente

menino em um presépio lhes
mostraste,

um raio só de quantos derramaste

guie minha alma já diretamente

ao mesmo bom Jesus que juntamente

ali também com eles adoraste;

onde posto nos braços de Maria,

ali fé, esperança e caridade

lhe ofereça, em vez de ouro, mirra,
incenso;



depois, guiado do teu lume imenso,

de Herodes conhecendo a falsidade,

me torne a recolher por outra via.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vida-de-
maria-9-magisterio-padres-santos-

poetas/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-9-magisterio-padres-santos-poetas/
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-9-magisterio-padres-santos-poetas/
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-9-magisterio-padres-santos-poetas/
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-9-magisterio-padres-santos-poetas/

	Vida de Maria (9): Magistério, Padres, santos, poetas

