opusdei.org

Viagem do Papa
Francisco a
Budapeste e a
Eslovaquia

Recolhemos neste artigo alguns
dos discursos realizados pelo
Papa Francisco durante sua
viagem pastoral a Budapeste e a
Eslovaquia dos dias 12 a 15 de
setembro. (Atualizado pela
ultima vez dia 15.09)

15/09/2021

12 de setembro - 13 de setembro - 14
de setembro - 15 de setembro



15 de setembro

No Templo de Jerusalém, os bragos
de Maria estendem-se para os do
velho Simedo, que pode acolher Jesus
e reconhecé-Lo como o Messias
enviado para a salvacdo de Israel.
Nesta cena, contemplamos quem é
Maria: é a Mde que nos da o Filho
Jesus. Por isso A amamos e
veneramos. E o povo eslovaco acorre,
com fé e devocdo, a este Santudrio
Nacional de Sastin, porque sabe que
é Ela quem nos da Jesus. No logotipo
desta Viagem Apostolica, ha um
caminho desenhado dentro dum
coracdo encimado pela cruz: Maria é
o caminho que nos introduz no
Coracdo de Cristo, que deu a vida por
Nnosso amor.

A luz do Evangelho que ouvimos,
podemos olhar para Maria como
modelo da fé. E, na sua fé,



reconhecemos trés carateristicas: o
caminho, a profecia ea compaixdao.

Antes de mais nada, a fé de Maria é
uma fé que se poe a caminho. A jovem
de Nazaré, logo que recebeu o
anuncio do Anjo, “p0s-se a caminho
(...) para a montanha” (Lc 1, 39), para
ir visitar e ajudar Isabel, sua prima.
Ndao considerou um privilégio ter
sido chamada para Se tornar Mée do
Salvador; ndo perdeu a alegria
simples da sua humildade por ter
recebido a visita do Anjo; ndo ficou
parada na contemplacéo de Si
mesma, dentro das quatro paredes
da sua casa. Pelo contrario, viveu
aquele dom recebido como missdo a
cumprir; sentiu necessidade de abrir
a porta, sair de casa; deu vida e corpo
a impaciéncia com que Deus quer
alcancar todos os homens para os
salvar com o seu amor. Por isso
Maria Se pGe a caminho: prefere as
incognitas do caminho a comodidade
dos seus habitos, a fadiga do



caminho a estabilidade da casa, o
risco duma fé que se pde em jogo,
tornando-se dom de amor para o
outro, a seguranca duma
religiosidade tranquila.

Também o Evangelho de hoje nos
mostra Maria a caminho: para
Jerusalém, onde juntamente com
José, seu esposo, apresenta Jesus no
Templo. E toda a sua vida sera um
caminho atras do seu Filho, como
primeira discipula, até ao Calvario,
ao pé da Cruz. Maria sempre
caminha.

Assim, a Virgem é modelo da fé deste
povo eslovaco: uma fé que se poe a
caminho, sempre animada por uma
devocdo simples e sincera, sempre
em peregrinacgdo a procura do
Senhor. E, caminhando, venceis a
tentacdo duma fé estatica, que se
satisfaca com algum rito ou tradicao
antiga; em vez disso, sais de vos
mesmos, levais na mochila as



alegrias e os sofrimentos, e fazeis da
vida uma peregrinacdo de amor a
Deus e aos irmaos. Obrigado por este
testemunho! E, por favor, continuai a
caminho. Sempre; ndo pareis! E
gostaria também de acrescentar uma
coisa. Disse “ndo pareis”, porque,
quando a Igreja para, adoece;
quando os bispos param, adoecem a
Igreja; quando os padres param,
adoecem o povo de Deus.

A fé de Maria é também uma fé
profética. Com a sua propria vida, a
jovem de Nazaré é profecia da obra
de Deus na historia, da sua acao
misericordiosa que subverte as
l6gicas do mundo, exaltando os
humildes e derrubando os soberbos
(cf. Lc 1, 52). Ela, representante de
todos os “pobres de Jahvé”, que
clamam a Deus e esperam a vinda do
Messias, Maria é a Filha de Sido
anunciada pelos profetas de Israel
(cf. Sof 3, 14-18), a Virgem que
concebera o Deus conosco, 0



Emanuel (cf. Is 7, 14). Como Virgem
Imaculada, Maria é icone da nossa
vocacdo: como Ela, somos chamados
a ser santos e imaculados no amor
(cf. Ef1, 4), tornando-nos imagem de
Cristo.

A profecia de Israel culmina em
Maria, porque Ela traz no seu ventre
a Palavra de Deus feita carne, Jesus.
Ele realiza, plena e definitivamente,
o0 designio de Deus. Falando d’Ele,
Simedo diz a Mae: “Ele esta aqui para
queda e ressurgimento de muitos em
Israel e para ser sinal de
contradicao” (Lc 2, 34).

N&o nos esquecamos disto: ndo se
pode reduzir a fé a um agucar que
adoca a vida. Nao se pode. Jesus é
sinal de contradicdo. Veio para trazer
a luz onde ha trevas, pondo as trevas
a descoberto e forcando-as a
renderem-se. Por isso as trevas lutam
sempre contra Ele. Quem acolhe
Cristo e se abre para Ele, ressuscita;



quem O rejeita, encerra-se na
escuriddo e arruina-se a si mesmo.
Jesus disse aos seus discipulos que
ndo viera trazer paz, mas uma
espada (cf. Mt 10, 34): de fato, a sua
Palavra, como espada de dois gumes,
penetra na nossa vida e separa a luz
das trevas, pedindo-nos para
escolher. Diz: “Escolhe!”. Face a
Jesus, ndo se pode ficar morno, com
“0 pé em dois sapatos”. Nao! Nao se
pode. Acolhé-Lo significa aceitar que
Ele desvende as minhas
contradicdes, os meus idolos, as
sugestdes do mal; e que Se torne para
mim ressurreicdo, Aquele que
sempre me levanta, que me toma
pela mao e faz recomecar. Sempre
me levanta.

E precisamente destes profetas tem
necessidade, hoje a Eslovaquia. Vos,
bispos, sede profetas que sigam por
esta estrada. Ndo se trata de ser
hostis ao mundo, mas ser “sinais de
contradi¢cdo” no mundo. Cristdos que



sabem mostrar, com a vida, a beleza
do Evangelho: que sdo tecedores de
dialogo onde as posicdes se tornam
rigidas; que fazem resplandecer a
vida fraterna na sociedade, onde
muitas vezes nos dividimos e
contrapomos; que difundem o bom
perfume do acolhimento e da
solidariedade, onde muitas vezes
prevalecem os egoismos pessoais, 0s
egoismos coletivos; que protegem e
guardam a vida onde reinam logicas
de morte.

Maria, Mde do caminho, que Se pde a
caminho; Maria, Mae da profecia;
finalmente, Maria é a Mae da
compaixdo. A sua fé é compassiva.
Aquela que Se definiu como “a serva
do Senhor” (cf. Lc 1, 38) e Se
preocupou, com solicitude materna,
de que ndo faltasse o vinho nas
bodas de Cana (cf. Jo 2, 1-12),
partilhou com o Filho a missdo da
salvacdo, até ao pé da Cruz. Naquele
momento, na dor terrivel vivida no



Calvario, Ela compreendeu a profecia
de Simedo: “uma espada trespassara
a tua alma” (Lc 2, 35). O sofrimento
do Filho moribundo, que tomava
sobre Si os pecados e as tribulacdes
da humanidade, trespassou-A
também a Ela. Jesus dilacerado na
carne, Homem das dores desfigurado
pelo mal (cf. Is 53, 3); Maria,
dilacerada na alma, Mae compassiva
que recolhe as nossas lagrimas e ao
mesmo tempo nos consola,
indicando-nos em Cristo a vitdria
definitiva.

E, junto da cruz, Nossa Senhora das
Dores simplesmente permanece. Esta
ao pé da cruz; nao foge, ndo tenta
salvar-Se a Si mesma, ndo usa
artificios humanos nem anestésicos
espirituais para escapar da dor. Esta
€ a prova da compaixao: ficar junto
da cruz. Ficar com o rosto marcado
pelas lagrimas, mas com a fé de
quem sabe que, no seu Filho, Deus



transforma o sofrimento e vence a
morte.

E também nds, olhando para a
Virgem Mae Dolorosa, nos abrimos a
uma fé que se torna compaixdo, que
se torna partilha de vida com quem
estd ferido, quem sofre e quem é
constrangido a carregar aos ombros
pesadas cruzes. Uma fé que nao se
fica pelo abstrato, mas faz-nos entrar
na carne e nos torna solidarios com
os necessitados. Esta fé, ao estilo de
Deus, humilde e silenciosamente
levanta o sofrimento do mundo e
irriga os sulcos da historia com a
salvacao.

Queridos irmaos e irmas, que o
Senhor sempre conserve em vos a
maravilha, conserve em vos a
gratiddo pelo dom da fé. E que Maria
Santissima vos obtenha a graca de
que a vossa fé permaneca sempre a
caminho, tenha o respiro da profecia
e seja uma fé rica de compaixao.



Saudacdo no final da Eucaristia
Queridos irmdos e irmdas!

Chegou a hora de me despedir do
vosso pais. Nesta Eucaristia, dei
gracas a Deus por me ter concedido a
graca de vir ter convosco e concluir a
minha peregrinacdo no devotado
abraco do vosso povo, celebrando
juntos a grande festa religiosa e
nacional da Padroeira, Nossa
Senhora das Dores.

De coracdo vos agradeco, queridos
irmdos Bispos, por toda a preparacao
e 0 acolhimento. Renovo o meu
agradecimento a Senhora Presidente
da Republica e as autoridades civis. E
agradeco a todos aqueles que
colaboraram de diversos modos,
especialmente com a sua oracao.

Levo-vos no coracgdo. Dakujem
vSetkym [obrigado a todos]!



14 de setembro - Encontro com os
jovens

Queridos jovens, amados irmaos e
irmas, dobry vecer [boa tarde]!

Causou-me alegria ouvir as palavras
de D. Bernard, os vossos testemunhos
e as vossas perguntas. Fizestes-me
trés as quais gostaria de encontrar
resposta juntamente convosco.

Comeco por Peter e Zuzka, com a
vossa pergunta sobre o amor no
casal. O amor é o maior sonho da
vida, mas custa. E lindo, mas néo é
facil, como alids todas as coisas
grandes da vida. E o sonho por
exceléncia, mas ndo é um sonho facil
de interpretar. Roubo-vos uma frase:
“Comecamos a perceber este dom
com olhos totalmente novos”. Na
verdade, como dissestes, sao
necessarios olhos novos, olhos que
ndo se deixam enganar pelas



aparéncias. Amigos, ndo banalizemos
0 amor, porque 0 amor nao é so
emocao e sentimento; isto, quando
muito, serd o inicio. O amor nao é ter
tudo e subito, ndo obedece a logica do
usa e langa fora. O amor ¢ fidelidade,
dom, responsabilidade.

Hoje a verdadeira originalidade, a
verdadeira revolucdo é rebelar-se
contra a cultura do provisorio, é ir
além do instinto, além do instante, é
amar por toda a vida e com todo o
proprio ser. Nao estamos cd para ir
vivendo, mas para fazer da vida um
empreendimento grandioso. Todos
vOs tereis em mente grandes
histdrias que lestes nos romances,
vistes nalgum filme inesquecivel,
ouvistes nalgum conto comovente. Se
pensardes bem, nas grandes historias
ha sempre dois ingredientes: um € o
amor, outro é a aventura, o
heroismo. Andam sempre juntos.
Para tornar grande a vida,
precisamos de ambos: amor e



heroismo. Fixemos Jesus,
contemplemos o Crucifixo: estao
presentes os dois, um amor sem
limites e a coragem de dar a vida até
ao fim, sem meias medidas. Aqui,
diante dos nossos olhos, temos a
Beata Ana (Kolesarova), uma heroina
do amor. Diz-nos para apostarmos
em metas altas. Por favor, ndo
deixemos transcorrer os dias da vida
como episodios duma telenovela.

Por isso, quando sonhardes o amor,
ndo acrediteis nos efeitos especiais,
mas que cada um de vos é especial.
Cada um de vés! Cada qual é um
dom, e pode fazer da vida, da sua
propria vida, um dom. Esperam-vos
0s outros, a sociedade, os pobres.
Sonhai uma beleza que va para além
da aparéncia, para além da
magquilhagem, para além das
tendéncias da moda. Sem medo,
sonhai formar uma familia, gerar e
educar filhos, passar uma vida
inteira partilhando tudo com outra



pessoa, sem vos envergonhardes das
proprias fragilidades, porque existe
ele, ou ela, que as acolhe e ama, que
te ama tal como és. O amor é assim:
amar o outro como é. Isto € o amor
bom! Os sonhos que temos, dizem-
nos a vida que desejamos. Os
grandes sonhos ndo sdo o carro
potente, o vestido da moda ou as
férias extravagantes. Nao deis
ouvidos a quem vos fala de sonhos e,
em vez disso, vende-vos ilusoes. Uma
coisa é o sonho, sonhar; outra, ter
ilusdes. Aqueles que vendem ilusdes
falando de sonhos sdo manipuladores
de felicidade. Fomos criados para
uma alegria maior: cada um de nds é
unico e estd no mundo para se sentir
amado na sua singularidade e amar
0s outros como ninguém o pode fazer
no seu lugar. No se vive sentado no
banco de suplentes, a espera de
substituir qualquer outro. Nao! Cada
um € unico aos olhos de Deus. Ndo
vos deixeis «<homogeneizar»: ndo
somos feitos em série, somos Unicos,



somos livres, e estamos no mundo
para viver uma histdria de amor, de
amor com Deus, para ter a ousadia
de decisdes grandes, para nos
aventurarmos no risco maravilhoso
de amar. Pergunto-vos: acreditais
nisto? Pergunto-vos: sonhais com
isto? [respondem: “Sim!”] Tendes a
certeza? [“Sim!”]. Muito bem!

Gostaria de vos dar outro conselho.
Para que o amor dé fruto, ndo
esquecais as raizes. E quais sdo as
vossas raizes? Os pais e sobretudo os
avols — ouvistes? — 0s avos. Eles
prepararam-vos o terreno. Regai as
raizes, ide ter com os avos: far-vos-a
bem. Fazei-lhes perguntas, reservai
tempo para ouvir as suas historias.
Hoje ha o perigo de crescer
desenraizados, porque temos
tendéncia a correr, a fazer tudo
depressa: aquilo que vemos na
internet pode chegar-nos
imediatamente a casa; basta um
clique e aparecem no visor pessoas e



coisas. Depois acontece tornarem-se
mais familiares do que os rostos que
nos geraram. Cheios de mensagens
virtuais, corremos o risco de perder
as raizes reais. Desligar-nos da vida
real, fantasiar no vazio, ndo faz bem;
€ uma tentacao do maligno. Deus
quer-nos bem assentes na terra,
ligados a vida; nunca fechados, mas
sempre abertos a todos. Enraizados e
abertos: entendestes? Enraizados e
abertos.

Sim, é verdade! Mas — observar-me-
eis — 0o mundo pensa de forma
diferente. Fala-se muito de amor,
mas na realidade vigora outro
principio: cada um pense por si.
Queridos jovens, ndo vos deixeis
condicionar por isto, pelo que esta
errado, pelo mal que alastra. Ndo vos
deixeis prender pela tristeza ou pelo
desadnimo resignado de quem diz que
nada mudara jamais. Se dermos
crédito a isto, adoecemos de
pessimismo. Ja reparastes no rosto



dum jovem, duma jovem pessimista?
Vistes que cara tem? Uma face
amargurada, um rosto de amargura.
O pessimismo adoece-nos de
amargura envelhece-nos por dentro.
Envelhece-se jovem. Hoje ha tantas
forcas desagregadoras, tantos que
culpam tudo e todos, amplificadores
de negatividade, profissionais de
lamentacdes. Nao lhes deis ouvidos,
porque a lamentacdo e o pessimismo
nao sao cristaos; o Senhor detesta a
tristeza e o fazer-se de vitima. Nao
estamos feitos para trazer a face fixa
na terra, mas para levantar o olhar
para o céu, para 0s outros, para a
sociedade.

E, quando nos sentirmos em baixo -
porque todos, em certos momentos
da vida, nos sentimos um pouco
desanimados; todos nos passamos
por esta experiéncia — e quando nos
sentimos em baixo, que podemos
fazer? Ha um remédio infalivel para
erguer-se. Aquilo que nos referistes



tu, Petra: a Confissdo. Vos ouvistes
Petra? [“sim!”] O remédio da
Confissdo... Petra, perguntaste-me:
“Como pode um jovem ultrapassar os
obstaculos no caminho para a
misericordia de Deus?” Também aqui
€ uma questdo de olhar, de olhar o
que é mais importante. Se vos
perguntar “em que pensais quando
vos ides confessar?” (ndo o digais em
voz alta), tenho quase a certeza da
resposta: “nos pecados”. Mas -
pergunto-vos (e respondei) — sdo
verdadeiramente os pecados o centro
da Confissdo? [“Nao!”] Ndo ouvi...
[“Nao!”] Acertastes! Deus quer que te
aproximes d’Ele pensando em ti, nos
teus pecados, ou n’Ele? Deus, o que
quer? Que te aproximes d’Ele ou dos
teus pecados? Que quer Ele?
Respondei [“Que me aproxime
d’Ele!”] Mais alto, que sou surdo...
[“...d’Ele!”] Qual € o centro: os
pecados ou o Pai que perdoa todos 0s
pecados? O Pai. Nao vamos
confessar-nos como pessoas



castigadas que se devem humilhar,
mas como filhos que correm para
receber o abraco do Pai. E o Pai
levanta-nos em qualquer situacao,
perdoa-nos todos os pecados. Fixai-o
bem: Deus perdoa sempre!
Entendestes? Deus perdoa sempre!

Deixo-vos um pequeno conselho:
depois de cada Confissao,
permanecei alguns momentos a
recordar o perddo que recebestes.
Guardai aquela paz no coracao,
aquela liberdade que sentis dentro
de vos: ndo os pecados, que ja ndo
existem, mas o perddo que Deus te
deu, a caricia de Deus Pai. Este, o
perdao de Deus, guardai-o; nao
deixeis que vo-lo roubem. E na
proxima vez que vos fordes
confessar, lembrai-vos disto: vou
receber de novo aquele abraco que
me fez muito bem. Ndo vou a um juiz
para regularizar as contas; vou a
Jesus que me ama e cura. Neste
momento, tenho vontade de dar um



conselho aos padres. Digo, aos
padres que se sentam no lugar de
Deus Pai, que Ele sempre perdoa,
abraca e acolhe. Demos a Deus o
primeiro lugar na Confissdo. Se o
protagonista for Ele, tudo se torna
belo e confessar-se torna-se o
sacramento da alegria. Sim, da
alegria: ndo do medo e do
julgamento, mas da alegria. E é
importante que os padres sejam
misericordiosos. Nunca sejam
curiosos, nunca inquisidores, por
favor, mas sejam irmdos que dao o
perdao do Pai, sejam irmdaos que
acompanham neste abraco do Pai.

Mas alguém poderia dizer: “Seja
como for, eu sinto vergonha; nao
consigo superar a vergonha de me ir
confessar”. Nao é um problema;
trata-se de uma coisa boa. Sentir
vergonha na vida, as vezes faz bem.
Se te envergonhas, quer dizer que
ndo aceitas aquilo que fizeste. A
vergonha é um bom sinal, mas, como



qualquer sinal, convida a ir mais
longe. Nao fiques prisioneiro da
vergonha, porque Deus nunca Se
envergonha de ti. Ama-te mesmo no
ponto em que te envergonhas de ti
mesmo. E ama-te sempre. Ndo esta
no ecra, isto que vos digo: na minha
terra, aos descarados que fazem mal
em tudo, chamamos-lhes
“desavergonhados”.

Uma ultima duvida: “Mas, padre, eu
ndo consigo perdoar-me, pelo que
nem sequer Deus podera perdoar-
me, Pois cairei sempre nos mesmos
pecados”. Ouve! Mas Deus, quando é
que Se ofende? Quando Lhe vais
pedir perdao? Nao! Nunca Se
ofende... Deus sofre quando
pensamos que Ele ndo pode perdoar-
nos, pois é como se Lhe dissesses: “Es
fraco no amor”. Dizer, de Deus, isto —
“és fraco no amor” — é injusto! Ao
contrario, Deus alegra-Se em nos
perdoar, todas as vezes. Quando nos
levanta, acredita em nds como na



primeira vez. Ele ndo desanima.
Somos nos que desanimamos; Ele
ndo. Nao vé pecadores a etiquetar,
mas filhos a amar. Ndo vé pessoas
erradas, mas filhos amados;
porventura feridos, e entdo Ele tem
ainda mais compaixdo e ternura. E
de cada vez que nos confessamos —
nunca o esquecais —, faz-se festa no
Céu. Seja assim também na terra.

Por fim... Peter e Lenka, na vida,
experimentastes a cruz. Obrigado
pelo vosso testemunho. Perguntastes
como “encorajar os jovens para ndo
terem medo de abracar a cruz”.
Abracar: é um verbo significativo.
Abracar ajuda a vencer o medo.
Quando somos abracados,
readquirimos confianca em nos
mesmos e também na vida. Entdo
deixemo-nos abracgar por Jesus, pois,
quando abracamos Jesus,
reabracamos a esperanca. A cruz,
ndo se pode abracar por si s0; 0
sofrimento nfo salva ninguém. F o



amor que transforma o sofrimento.
Portanto, é com Jesus que se abraca a
cruz; nunca sozinho! Se se abraca
Jesus, renasce a alegria. E a alegria de
Jesus, no sofrimento, transforma-se
em paz. Queridos jovens, queridas
jovens, desejo-vos esta alegria, mais
intensamente do que qualquer outra
coisa. Desejo que a leveis aos vossos
amigos. Ndo sermdes, mas alegria.
Levai alegria! Ndo palavras, mas
sorriso, proximidade fraterna.
Agradeco-vos por me terdes escutado
e peco-vos uma ultima coisa: ndo vos
esquecais de rezar por mim.
Dakujem [obrigado]!

Todos, de pé, rezemos a Deus que nos
ama, dizendo o Pai Nosso: “Pai
nosso...” (em eslovaco).

14 de setembro - Divina Liturgia
Bizantina de Sao Joao Crisostomo

“N0s — declara Sao Paulo — pregamos
Cristo crucificado (...), poder e
sabedoria de Deus”. Entretanto o



Apostolo ndo esconde que a cruz, aos
olhos da sabedoria humana, aparece
diversa: é “escandalo”, “loucura” (1
Cor 1, 23-24). A cruz era instrumento
de morte, e contudo dela veio a vida;
era algo que ninguém queria
contemplar, e todavia revelou-nos a
beleza do amor de Deus. Por isso, o
santo povo de Deus a venera; e a
Liturgia celebra-a na festa de hoje. O
Evangelho de Sdo Jodo toma-nos pela
mao e ajuda-nos a entrar neste
mistério. Na realidade, o evangelista
encontrava-se 14 junto da cruz.
Contempla Jesus, ja morto, suspenso
no madeiro, e escreve: “Aquele que
viu estas coisas € que da testemunho
delas” (Jo 19, 35). Sdo Jodo vé edd
testemunho.

Em primeiro lugar, temos o ver. Mas,
junto da cruz, que viu Jodo?
Certamente aquilo que viram o0s
outros: Jesus, inocente e bom, morre
brutalmente entre dois malfeitores.
Uma de tantas injusticas, um dos



inameros sacrificios cruentos que
ndo mudam a histdria, mais uma
prova de que o curso das vicissitudes
no mundo ndo muda: os bons sdo
eliminados, enquanto os malvados
vencem e prosperam. Aos olhos do
mundo, a cruz é um fracasso. E
também nds corremos o risco de nos
deter neste primeiro olhar
superficial, de ndo aceitar a logica da
cruz; ndo aceitar que Deus nos salve,
deixando que se desencadeie sobre
Ele o mal do mundo. Nao aceitar
sendo em palavras o Deus fragil e
crucificado, para depois sonhar com
um deus forte e triunfante. £ uma
grande tentacdo. Quantas vezes
aspiramos a um cristianismo de
vencedores, a um cristianismo
triunfalista, que tenha relevancia e
importancia, receba gloria e honra.
Mas um cristianismo sem cruz é
mundano, e torna-se estéril.

Ao contrario, Sdo Jodo viu na cruz a
obra de Deus. Reconheceu em Cristo



crucificado a gloria de Deus. Viu que
Ele, apesar das aparéncias, ndo é um
perdedor, mas € Deus que
voluntariamente Se oferece por cada
homem. Por que motivo o fez? Teria
podido poupar a sua vida, teria
podido manter-se a distancia da
nossa historia mais miseravel e crua.
Em vez disso, quis entrar dentro
dela, mergulhar nela. Para isso
escolheu o caminho mais dificil: a
cruz. Para que ndo houvesse na terra
ninguém tdo desesperado que nado
conseguisse encontra-Lo, até mesmo
na angustia, na escuridao, no
abandono, no escandalo da sua
miséria e dos proprios erros. Até
mesmo onde se pensa que Deus nao
pode estar, Ele chegou. Para salvar
quem esta desesperado, quis
experimentar o desespero, para
assumir o nosso desconforto mais
amargo, clamou na cruz: “Meu Deus,
meu Deus, por que me
abandonaste?” (Mt 27, 46; Sal 22, 2).
Um grito que salva. Salva, porque



Deus assumiu até mesmo 0 nosso
abandono. E agora, com Ele, ndo
mais estamos sozinhos, jamais.

Como podemos aprender a ver a
gloria na cruz? Alguns santos
ensinaram que a cruz é como um
livro que, para o conhecer, € preciso
abri-lo e ler. Ndo basta comprar um
livro, dar-lhe uma vista de olhos e
exp0O-lo em casa. O mesmo vale para
a cruz: estd pintada ou esculpida em
cada canto das nossas igrejas.
Incontaveis sao os crucifixos: ao
pescoco, em casa, no carro, no bolso.
Mas isso de nada nos aproveita, se
ndo nos detivermos a olhar o
Crucificado e ndo Lhe abrirmos o
coracdo, se ndo nos deixarmos
impressionar pelas suas chagas
abertas por nos, se o coracdo nao se
comover e chorarmos diante de Deus
ferido de amor por nos. Se nao
fizermos assim, a cruz permanece
um livro ndo lido, cujo titulo e autor
sdo bem conhecidos, mas que nado



influencia a vida. Ndo reduzamos a
cruz a um objeto de devocéo, e
menos ainda a um simbolo politico, a
um sinal de relevancia religiosa e
social.

Da contemplacdo do Crucifixo,
provém o segundo passo: dar
testemunho. Se mergulharmos o
olhar em Jesus, 0 seu rosto comeca a
refletir-se no nosso: os seus tracos
tornam-se 0s n0ssos, 0 amor de
Cristo conquista-nos e transforma-
nos. Penso nos martires que deram
testemunho do amor de Cristo nesta
nacao em tempos muito dificeis,
quando tudo aconselhava a ficar
calado, por-se a seguro, ndo
professar a fé. Mas ndo podiam, ndo
podiam deixar de testemunhar.
Quantas pessoas generosas sofreram
e morreram aqui, na Eslovaquia, por
causa do nome de Jesus! Um
testemunho prestado por amor
Aquele que tinham contemplado
longamente, até ao ponto de se



assemelharem a Ele, inclusive na
morte.

Mas penso também nos nossos
tempos, em que ndo faltam ocasides
para dar testemunho. Gragas a Deus,
aqui ndo ha quem persiga os cristdos
como em tantas outras partes do
mundo. Mas o testemunho pode ser
contaminado pelo mundanismo e a
mediocridade; ao passo que a cruz
exige um testemunho claro. Pois a
cruz ndo quer ser uma bandeira
elevada ao alto, mas a fonte pura
duma maneira nova de viver. Qual?
A do Evangelho, a das Bem-
aventurancas. A testemunha que tem
a Cruz no coracao, e ndo apenas ao
pescoco, ndo vé ninguém como
inimigo, mas vé a todos como irméaos
e irmds por quem Jesus deu a vida. A
testemunha da cruz ndo recorda as
injusticas do passado nem se lamenta
do presente. A testemunha da cruz
ndo usa as vias do engano e do poder
mundano: ndo quer impor-se a si



mesmo e oS seus, mas dar a sua vida
pelos outros. Nao busca o proprio
proveito, e logo se mostra piedoso:
seria uma religido da duplicidade,
nao o testemunho do Deus
crucificado. A testemunha da cruz
segue uma unica estratégia que é a
do Mestre: o amor humilde. Nao
espera triunfos aqui na terra, porque
sabe que o amor de Cristo é fecundo
na vida quotidiana, fazendo novas
todas as coisas a partir de dentro,
como uma semente caida na terra,
que morre e da fruto.

Queridos irmaos e irmas, vés vistes
testemunhas. Conservai grata
memoria das pessoas que vos
amamentaram e fizeram crescer na
fé: pessoas humildes, simples, que
deram a vida amando até ao fim. Sdo
0S nossos herois, os herois da vida
quotidiana; e sdo as suas vidas que
mudam a historia. As testemunhas
geram outras testemunhas, porque
sdo dadoras de vida. E assim que a fé



se espalha: com a sabedoria da cruz e
ndo com o poder do mundo; com o
testemunho e ndo com as estruturas.
E hoje, a partir do siléncio vibrante
da cruz, o Senhor pergunta a todos
nos, pergunta também a ti, a cada
um de vos e a mim: “Queres ser
minha testemunha?”

Com Jodo, no Calvario, estava a Santa
Mae de Deus. Ninguém como Ela viu
o0 livro da cruz aberto e o
testemunhou como amor humilde.
Por sua intercessao, pecamos a graca
de converter o olhar do coracdo ao
Crucificado. Entdo a nossa fé podera
florescer em plenitude, entao
amadurecerao os frutos do nosso
testemunho.

13 de setembro - Encontro com
Bispos, sacerdotes, religiosos e



religiosas, seminaristas e
catequistas

Amados Irmdaos Bispos,

Caros sacerdotes, religiosos,
religiosas e seminaristas,

Queridos catequistas, irmas e irmaos,
bom dia!

Saudo-vos com alegria e agradeco a
D. Stanislav Zvolensky as palavras
que me dirigiu. Obrigado pelo
convite a sentir-me em casa: venho
Como V0SSO irmdo e, por isso, sinto-
me um de vos. Estou aqui para
partilhar o vosso caminho - € isto
que deve fazer o bispo, o Papa -,
partilhar os vossos interrogativos,
partilhar as expetativas e esperancas
desta Igreja e deste pais. A propdsito
do pais, acabei de dizer a Senhora
Presidente que a Eslovaquia é uma
poesia! Partilhar era o estilo da
primeira Comunidade crista:
mostravam-se assiduos e concordes,



caminhavam juntos (cf. At 1, 12-14).
Também litigavam, mas
caminhavam juntos.

Tal é a primeira coisa de que
necessitamos: uma Igreja que
caminhe em conjunto, percorrendo
as estradas da vida com a chama do
Evangelho acesa. A Igreja ndo é uma
fortaleza, ndo é um potentado, um
castelo situado no alto que olha,
distante e autossuficiente, para o
mundo. Aqui, em Bratislava, o
castelo ja existe; e ¢ muito lindo! Mas
a Igreja é a comunidade que deseja
atrair para Cristo mediante a alegria
do Evangelho, ndo o castelo! A Igreja
é o fermento que faz levedar, no seio
da massa do mundo, o Reino do amor
e da paz. Por favor, ndo cedamos a
tentacdo da magnificéncia, da
grandeza mundana. A Igreja deve ser
humilde como era Jesus, que Se
despojou de tudo, fazendo-Se pobre
para nos enriquecer (cf. 2 Cor 8, 9):



foi assim que veio habitar entre nés e
curar a nossa humanidade ferida.

Olhai! E bela uma Igreja humilde que
ndo se separa do mundo nem olha a
vida com indiferenca, mas habita
dentro dela. Habitar dentro — ndo o
esquecamos — € partilhar, caminhar
juntos, acolher os interrogativos e as
expetativas do povo. Isto ajuda-nos a
sair da autorreferencialidade: o
centro da Igreja... Quem é o centro
da Igreja? Nao € a Igreja. E quando a
Igreja se fixa em si mesma, acaba
como a mulher do Evangelho:
curvada sobre si mesma, olhando o
umbigo (cf. Lc 13, 10-13). O centro da
Igreja ndo é ela propria.
Abandonemos a preocupacao
excessiva connosco mesmaos, com as
nossas estruturas, com o modo como
a sociedade nos olha. No fim, isso
levar-nos-a a uma “teologia do
truque”... Ver como nos trucamos
melhor! Em vez disso, mergulhemos
na vida real — a vida real — das



pessoas e perguntemo-nos: Quais sdo
as necessidades e os anseios
espirituais do nosso povo? O que é
que se espera da Igreja? Parece-me
importante tentar responder a essas
perguntas e acodem-me a mente trés
palavras.

A primeira é liberdade. Sem
liberdade ndo ha verdadeira
humanidade, porque o ser humano
foi criado livre e para permanecer
livre. Os dramaticos periodos da
histdria do vosso pais sdo uma
grande licdo: quando a liberdade foi
ferida, violada e suprimida, a
humanidade degradou-se e
sobrevieram as tempestades da
violéncia, coercdo e privacao de
direitos.

Entretanto a liberdade ndo é uma
conquista automatica, que
permanece igual duma vez por todas.
Nd&o o é! A liberdade é sempre um
caminho, por vezes cansativo, que se



deve retomar continuamente, lutar
diariamente por ela. Para ser
verdadeiramente livre, ndo basta sé-
lo exteriormente ou nas estruturas
da sociedade. A liberdade chama
cada um a ser responsavel pelas
proprias opc¢odes, a discernir, a levar
por diante os processos da vida. Isto
é cansativo, isto assusta-nos. As
vezes, € mais comodo nao se deixar
envolver pelas situacdes concretas e
continuar a repetir o passado, sem se
empenhar de coracdo, sem correr o
risco da decisdo: é melhor arrastar a
vida fazendo aquilo que outros —
talvez a maioria ou a opinido
publica, as coisas que nos impingem
os mass-media — decidam por nés. E
errado! Hoje tantas vezes fazemos as
coisas que os mass-media decidem
por nos. E perde-se a liberdade.
Recordemos a histdria do povo de
Israel: sofria sob a tirania do Farao,
era escravo; depois € libertado pelo
Senhor, mas para se tornar
verdadeiramente livre, e ndo apenas



liberto dos inimigos, tem de
atravessar o deserto, um caminho
cansativo. E vinha-lhe ao
pensamento: “Quase era melhor
antes; pelo menos tinhamos um
pouco de cebolas para comer...”.
Uma grande tentacdo: considerar
melhor um pouco de cebolas que a
fadiga e o risco da liberdade. Esta é
uma das tentacdes. Ontem, ao dirigir-
me ao grupo ecuménico, lembrava
“O grande inquisidor” de
Dostoievskij. Cristo volta
secretamente a terra e o inquisidor
repreende-O por ter dado a liberdade
aos homens. Um pouco de pédo e
qualquer outra coisinha bastam; um
pouco de pao e algo mais é o
suficiente. Sempre a mesma
tentacdo: a tentacdo das cebolas.
Melhor um pouco de cebolas e pao
do que a fadiga e o risco da
liberdade. Deixo isto a vossa
reflexao.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html

Também na Igreja, pode as vezes
insidiar-nos esta ideia: ter todas as
coisas predefinidas, as leis a
observar, a seguranca e a
uniformidade, é melhor do que ser
cristdo responsavel e adulto, que
pensa, interpela a propria
consciéncia e se deixa questionar. E o
principio da casuistica: tudo
regulado... Na vida espiritual e
eclesial, ha a tentacdo de procurar
uma falsa paz que nos deixa
tranquilos, em vez do fogo do
Evangelho que nos desinquieta, que
nos transforma. A seguranca das
cebolas do Egito é mais confortavel
que as incognitas do deserto. Mas
uma Igreja que ndo deixa espaco
para a aventura da liberdade, mesmo
na vida espiritual, corre o risco de se
tornar um lugar rigido e fechado.
Talvez alguns se habituaram a isto;
mas muitos outros, sobretudo nas
novas geracoes, nao sao atraidos por
uma proposta de fé que nao lhes
deixa liberdade interior, ndo sao



atraidos por uma Igreja onde é
preciso pensarem todos da mesma
maneira e obedecerem cegamente.

Carissimos, ndo tenhais medo de
formar as pessoas para uma relacao
madura e livre com Deus. E
importante esta relacdo. Talvez isto
nos dé a impressdo de ndo poder
controlar tudo, de perder forca e
autoridade; mas a Igreja de Cristo
ndo quer dominar as consciéncias e
ocupar o0s espagos, quer ser uma
«fonte» de esperanca na vida das
pessoas. E um risco, é um desafio.
Digo-o0 sobretudo aos Pastores: vas
exerceis o ministério num pais onde
muitas coisas mudaram rapidamente
e tiveram inicio muitos processos
democraticos, mas a liberdade ainda
é fragil. E-o sobretudo no coracéo e
na mente das pessoas. Por isso
encorajo-vos a fazé-las crescer livres
duma religiosidade rigida. Que saiam
disto e crescam livres! Que ninguém
se sinta oprimido. Possa cada um



descobrir a liberdade do Evangelho,
entrando gradualmente na relacao
com Deus, com a confianca de quem
sabe que Lhe pode apresentar a sua
propria historia e as suas feridas sem
medo nem fingimento, sem se
preocupar em defender a propria
imagem. Poder dizer: “sou pecador”,
mas dizé-lo com sinceridade. Ndo
bater no peito e, depois, continuar a
crer-se justo. A liberdade. Que o
anuncio do Evangelho seja
libertador, nunca opressivo; e a
Igreja, sinal de liberdade e
acolhimento.

Tenho a certeza que nunca se sabera
donde veio isto que vos digo. Foi uma
coisa que aconteceu ha tempos: a
carta dum bispo, falando dum
Nuncio. Dizia: “Bem! Estivemos 400
anos sob o dominio dos turcos, e
sofremos. Depois, 50 sob o
comunismo, e sofremos. Mas os sete
anos com este Nuncio foram piores
que as outras duas coisas!” As vezes



pergunto-me: Quantas pessoas
podem dizer o mesmo do bispo que
tém ou do paroco? Quantos? Nao;
sem liberdade, sem paternidade, as
coisas ndo funcionam.

Segunda palavra (a primeira era
liberdade): criatividade. Sois filhos
duma grande tradicdo. A vossa
experiéncia religiosa encontra a sua
nascente na pregacao e ministério
das luminosas figuras dos Santos
Cirilo e Metodio. Eles ensinam-nos
que a evangelizagdo nao é jamais
uma simples repeticdo do passado. A
alegria do Evangelho é sempre
Cristo, mas os caminhos para que
esta boa nova progrida no tempo e
na historia sdo diversos. Os caminhos
sdo todos diversos. Cirilo e Metodio
percorreram juntos esta parte do
continente europeu e, ardendo de
paixdo pela proclamacéao do
Evangelho, chegaram a inventar um
novo alfabeto para a traducdo da
Biblia, dos textos liturgicos e da



doutrina crista. Foi assim que se
tornaram apostolos da inculturacdo
da fé entre vos. Foram inventores de
novas linguagens para transmitir o
Evangelho, foram criativos na
traducdo da mensagem crista,
estiveram tdo proximos da historia
dos povos que chegaram ao ponto de
falar a sua lingua e assimilar a sua
cultura. Por acaso ndo precisa disto,
também hoje, a Eslovaquia? —
pergunto-me. Porventura ndo sera
esta a tarefa mais urgente da Igreja
entre os povos da Europa: encontrar
novos “alfabetos” para anunciar a fé?
Como pano de fundo temos uma rica
tradicdo cristd, mas hoje, na vida de
muitas pessoas, permanece a
lembranc¢a dum passado que ja ndo
lhes fala deixando de orientar as
opcdes da sua existéncia. A vista da
perda do sentido de Deus e da alegria
da fé, ndo adianta lamentar-se,
entrincheirar-se num catolicismo
defensivo, julgar e acusar o mundo
de ser mau. Ndo ajuda! O que ajuda é



a criatividade do Evangelho.
Atencao! O Evangelho ndo foi
encerrado ainda; permanece aberto!
E vigoroso, esta cheio de vigor,
continua. Recordemos como fizeram
aqueles homens que queriam levar a
Jesus um paralitico e ndo conseguiam
passar pela porta da frente. Abriram
um buraco no teto, e baixaram-no do
alto (cf. Mc 2, 1-5). Foram criativos...
A vista da dificuldade - “e como
fazemos? Ah! Fazemos assim...” A
vista talvez duma geracdo que ndo
acredita, que perdeu o sentido da fé,
ou que reduziu a fé a um habito ou a
uma cultura mais ou menos
aceitavel, procuremos abrir um
buraco... Sejamos criativos!
Liberdade, criatividade... Como é
belo quando sabemos encontrar
novos caminhos, modos e linguagens
para anunciar o Evangelho! E
podemos ajudar com a criatividade
humana: esta possibilidade existe
também em cada um de nos, mas o
grande criativo é o Espirito Santo! E



Ele que nos impele a ser criativos! Se
com a nossa pregacao e a nossa
pastoral ja ndo conseguimos entrar
pelo caminho ordinario, procuremos
abrir espacos diversos,
experimentemos outros caminhos.

E aqui abro um paréntese. A
pregacdo. Alguém me disse que, na
Evangelii gaudium, me detive
demasiado na homilia. Fi-lo, porque
é um dos problemas deste tempo. E
verdade que a homilia ndo é um
sacramento, como pretendiam
alguns protestantes, mas é um
sacramental! Ndo é um sermdo de
Quaresma; € uma coisa diferente.
Esta no coracgdo da Eucaristia. E
pensemos nos fiéis, que tém de ouvir
homilias de 40 minutos, 50 minutos,
sobre temas que ndo compreendem,
que ndo os tocam... Por favor, padres
e bispos, pensai bem como preparar
a homilia, como fazé-la, para que
haja um contato com as pessoas e
sejam inspiradas pelo texto biblico.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

Uma homilia, habitualmente, nao
deve ultrapassar os dez minutos,
porque as pessoas, depois de oito
minutos, perdem a atencdo, a ndo ser
que seja muito interessante. Mas o
tempo deveria ser de 10 a 15
minutos; ndo mais. Tive um
professor de homilética que dizia
que uma homilia deve possuir
coeréncia interna: uma ideia, uma
imagem e um afeto; que as pessoas
salam com uma ideia, uma imagem e
algo que tocou no seu coragao.
Assim, simples, é o anuncio do
Evangelho! Assim pregava Jesus, que
tomava como exemplo 0s passaros,
0S campos... coisas concretas, mas
que as pessoas entendiam. Desculpai
por ter voltado a este tema, mas
preocupa-me... [aplausos] Permiti-me
uma observacao maliciosa: 0s
aplausos comecaram pelas irmas,
que sdo vitimas das nossas homilias!

Cirilo e Metddio deram inicio a esta
criatividade nova, praticaram-na,



ensinando-nos que o Evangelho néo
pode crescer, se ndo estiver
enraizado na cultura dum povo, isto
€, nos seus simbolos, interrogativos,
palavras, modos de ser. Como sabeis,
os dois irmaos foram obstaculizados
e muito perseguidos. Foram acusados
de heresia, porque ousaram traduzir
a lingua da fé. Entra aqui a ideologia
que surge da tentacdo de
uniformizar. Por detras de nos
querer uniformizados, ha uma
ideologia. Mas a evangelizacdo é um
processo de inculturacao: é semente
fecunda de novidade, é a novidade
do Espirito que renova todas as
coisas. O lavrador semeia — diz Jesus
—, depois vai para casa e dorme. Ndo
se levanta para ver se cresce, se
germina... E Deus que da o
crescimento. Neste sentido, ndo
controlemos demasiado a vida:
deixemos que a vida cres¢a, como
fizeram Cirilo e Metddio. Cabe a nds
semear bem e guardar como pais,
sim. O lavrador guarda, mas ndo vai



1a ver todos os dias como cresce. Se
fizer isto, mata a planta.

Liberdade, criatividade e, por fim, o
dialogo. Uma Igreja que forma para a
liberdade interior e responsavel, que
sabe ser criativa mergulhando na
historia e na cultura, é também uma
Igreja que sabe dialogar com o
mundo, com quem confessa Cristo
sem ser “dos nossos”, com quem vive
a fadiga duma busca religiosa, e até
mesmo com quem ndo cré. Nao é
seletiva, de um grupo pequeno!
Dialoga com todos: com 0s crentes,
com 0s que vivem a santidade, com
os tibios e com os ndo crentes. Fala
com todos. E uma Igreja que, a
exemplo de Cirilo e Metddio, une e
mantém juntos o Oriente e 0
Ocidente, diferentes tradigoes e
sensibilidades. Uma Comunidade
que, anunciando o Evangelho do
amor, faz brotar a comunhado, a
amizade e o didlogo entre os crentes,



entre as diferentes Confissdes cristas
e entre 0s povos.

A unidade, a comunhao e o dialogo
sdo sempre frageis, especialmente
quando a retaguarda existe uma
historia de sofrimento, que deixou
cicatrizes. A recordacdo das feridas
pode fazer-nos cair no
ressentimento, na desconfianca e até
no desprezo, levando-nos a erguer
barreiras contra quem é diferente de
nos. Mas as feridas podem também
ser passagem, abertura que,
imitando as chagas do Senhor, fazem
passar a misericordia de Deus, a sua
graca que muda a vida e nos
transforma em obreiros de paz e
reconciliacdo. Sei que tendes este
provérbio: “A quem te atira uma
pedra, tu da-lhe um pao”. Isto serve-
nos de inspiracdo. E muito
evangélico! E o convite de Jesus a
romper o circulo vicioso e destruidor
da violéncia, apresentando a outra
face a quem nos bate, para vencer o



mal com o bem (cf. Rm 12, 21).
Impressiona-me um detalhe da
histéria do Cardeal Korec. Era um
cardeal jesuita, perseguido pelo
regime, encarcerado, forcado a
trabalhar duramente até que
adoeceu. Quando foi a Roma no
Jubileu do ano 2000, deslocou-se as
catacumbas e acendeu uma vela
pelos seus perseguidores,
implorando para eles misericordia.
Isto é Evangelho! Isto é Evangelho!
Cresce na vida e na historia através
do amor humilde, através do amor
paciente.

Carissimas e carissimos, agradeco a
Deus por estar entre vos, e de
coracdo vos agradeco pelo que fazeis
e sois, e por aquilo que fareis
inspirando-vos nesta homilia, que é
também uma semente que estou a
semear... Vejamos se crescem as
plantas! Fago votos de que continueis
0 vosso caminho na liberdade do
Evangelho, na criatividade da fé e no



dialogo que brota da misericordia de
Deus, que nos fez irmdos e irmas e
nos chama a ser artifices de paz e
concordia. De coracgdo vos abencoo.
E, por favor, rezai por mim.
Obrigado!

12 de setembro - Homilia

Em Cesareia de Filipe, Jesus pergunta
aos discipulos: “E vos, quem dizeis
que Eu sou?” (Mc 8, 29). Esta
pergunta poe em xeque os discipulos
e marca uma viragem no seu
caminho atras do Mestre. Conheciam
bem Jesus, ja ndo eram principiantes:
conviviam familiarmente com Ele,
foram testemunhas de muitos dos
milagres realizados, ficavam
maravilhados com o seu
ensinamento, seguiam-No para onde
quer que fosse. Contudo ainda ndo
pensavam como Ele. Faltava uma



passagem decisiva, ou seja, da
admiragdo por Jesus a imitagdo de
Jesus. Também hoje o Senhor,
fixando o olhar em cada um de nas,
nos interpela pessoalmente: “Mas Eu
quem sou verdadeiramente para ti?”.
Quem sou para ti? Dirigida a cada um
de nods, € uma pergunta que pede ndo
apenas uma resposta exata do ponto
de vista do Catecismo, mas uma
resposta pessoal, uma resposta de
vida.

Desta resposta, nasce a renovag¢do do
discipulado. Tal renovacao realiza-se
através das trés passagens que
fizeram os discipulos e que podemos
realizar também nds: o anuncio de
Jesus, o primeiro; o discernimento
com Jesus, o segundo; e o caminho
atras de Jesus, o terceiro.

1. O anuncio de Jesus. A pergunta “e
v0s, quem dizeis que Eu sou?”,
respondeu Pedro como
representante de todo o grupo: “Tu



és 0 Messias” . Em poucas palavras,
Pedro disse tudo. A resposta esta
certa, mas surpreendentemente,
depois de tal reconhecimento, Jesus
ordena severamente que “nao
dissessem isto a ninguém?” (8, 30).
Perguntamo-nos: por que motivo
uma proibicdo tdo drastica? Por uma
razao concreta: dizer que Jesus é o
Messias, o Cristo, é exato mas
incompleto. Existe sempre o risco de
anunciar um falso messianismo:
aquele segundo os homens e ndo
segundo Deus. Por isso, a partir
daquele momento, Jesus comeca a
revelar a sua identidade: a
identidade pascal, aquela que
encontramos na Eucaristia. Explica
que a sua missdo havia certamente
de culminar na gloria da
ressurreicdo, mas passando pela
humilhacdo da cruz; ou seja,
desenrolar-se-ia segundo a sabedoria
de Deus, “que — como diz Sdo Paulo -
nao é deste mundo, nem dos chefes
deste mundo” (I Cor 2, 6). Jesus



impdoe siléncio sobre a sua
identidade messidnica, mas nao
sobre a cruz que O espera. Pelo
contrario — observa o evangelista —
Jesus comeca a ensinar
“abertamente” (Mc 8, 32) que “o Filho
do Homem tinha de sofrer muito e
ser rejeitado pelos ancidos, pelos
sumos sacerdotes e pelos doutores da
Lei, e ser morto e ressuscitar depois
de trés dias” (8, 31).

Perante este anuncio de Jesus, um
anuncio surpreendente, também nos
podemos sentir-nos apavorados.
Gostariamos, também nos, dum
messias poderoso, em vez dum servo
crucificado. Diante de nos esta a
Eucaristia, para nos recordar quem é
Deus; ndo o faz com palavras, mas de
modo concreto, mostrando-nos Deus
como Pao partido, como Amor
crucificado e doado. Podemos
acrescentar muitas cerimonias, mas
0 Senhor permanece ali na
simplicidade dum P&o que se deixa



partir, distribuir e comer. Esta ali:
para nos salvar, faz-Se servo; para
nos dar vida, morre. Faz-nos bem
deixar-nos surpreender pelo anuncio
de Jesus. E quem se abre a este
anuncio de Jesus, abre-se a segunda
passagem.

2. O discernimento com Jesus. Face ao
anuncio do Senhor, a reacdo de
Pedro é tipicamente humana:
quando aparece a cruz, a perspetiva
do sofrimento, o homem revolta-se. E
Pedro, depois de ter confessado a
realidade messianica de Jesus,
escandaliza-se com as palavras do
Mestre e tenta dissuadi-Lo de
prosseguir o seu caminho. A cruz
nunca estd na moda. Queridos
irmaos e irmas, a cruz nunca esta na
moda: ontem, como hoje. Mas cura
por dentro. E diante do Crucificado
que experimentamos uma benéfica
luta interior, um aspero conflito
entre “pensar segundo Deus» e
«pensar segundo os homens”. Dum



lado, temos a logica de Deus, que é a
do amor humilde; o caminho de Deus
evita qualquer imposigao,
ostentacdo, de qualquer triunfalismo,
visa sempre” o bem dos outros, indo
até ao sacrificio de si mesmo. Do
outro, temos o “pensar segundo 0s
homens”: é a l6gica do mundo, do
mundanismo, presa as honras e
privilégios, tendente ao prestigio e ao
sucesso. O que conta aqui sdo a
relevancia e a forca, aquilo que
chama a atencdo da maioria e sabe
afirmar-se perante os outros.

Encandeado por esta perspetiva,
Pedro chama Jesus a parte e comeca
a repreendé-Lo (cf. 8, 32). Antes
confessara-0, agora reprende-O.
Pode acontecer também connosco
chamar o Senhor “a parte”, coloca-Lo
num canto do coracao, continuando
a considerar-nos pessoas religiosas e
boas, e prosseguir pelo nosso
caminho sem nos deixarmos
conquistar pela logica de Jesus. Mas



ha um verdade: entretanto, Ele
acompanha-nos, acompanha-nos
nesta luta interior, porque deseja que
nos, como 0s Apostolos, escolhamos a
sua parte. Ha a parte de Deus, como
ha a parte do mundo... A diferenca
ndo esta entre quem é religioso e
quem ndo o é; a diferenca crucial
esta entre o Deus verdadeiro e o deus
que € 0 nosso eu. Que grande
distancia existe entre Aquele que
reina silenciosamente na cruz e
aquele falso deus que gostariamos de
ver reinar pela forga e reduzir ao
siléncio os nossos inimigos! Como €
diverso Cristo, que Se nos propoe so
com amor, comparado com 0s
messias poderosos e vencedores,
lisonjeados pelo mundo! Jesus
sacode-nos, ndo se contenta com
declaracdes de fé, pede-nos que
purifiquemos a nossa religiosidade
diante da sua cruz, diante da
Eucaristia. Faz-nos bem permanecer
em adoracao diante da Eucaristia,
para contemplarmos a fragilidade de



Deus. Dediquemos tempo a
adoracdo. E um modo de rezar
demasiado esquecido. Dediquemos
tempo a adoragdo. Deixemos que
Jesus, Pao vivo, cure 0s nossos
fechamentos e nos abra a partilha:
nos cure da nossa rigidez e de nos
fecharmos em nés mesmos, nos livre
da escraviddo paralisante da defesa
da nossa imagem e nos inspire a
segui-Lo para onde Ele nos quer
conduzir. E ndo para onde quero eu.
Assim chegamos a terceira
passagem...

3. O caminho atrdas de Jesus, e também
0 caminho com Jesus: “Vai para tras
de Mim, satanas” (8, 33). Assim, com
uma ordem enérgica e forte, Jesus
faz Pedro reentrar em si. Mas o
Senhor, quando manda uma coisa,
na realidade esta ali presente, pronto
a da-la. E Pedro acolhe a graca de
«dar um passo atras». O caminho
cristdo ndo é uma corrida ao sucesso,
mas comeca com um passo atras —



lembrai-vos disto: o caminho cristao
comeca com um passo atras —, com
um descentramento que liberta, com
o retirar-se do centro da vida. Entao
Pedro reconhece que o centro ndo é
«0 seu Jesus», mas o verdadeiro Jesus.
Voltara a cair, mas de perddo em
perddo ird reconhecendo cada vez
melhor o rosto de Deus. E passara
duma admiracdo estéril por Cristo a
imitacdo concreta de Cristo.

Que significa caminhar atras de
Jesus? E avancar na vida com a sua
propria confianca, a de sermos filhos
amados de Deus. E percorrer o
mesmo caminho do Mestre, que veio
para servir e nao para ser servido (cf.
Mc 10, 45). Caminhar atrds de Jesus é
dirigir dia a dia 0s nossos passos ao
encontro do irmdo. A isto mesmo nos
impele a Eucaristia: a sentir-nos um
s6 Corpo, a fazer-nos em pedacos
para os outros. Queridos irmaos e
irmas, deixemos que o encontro com
Jesus na Eucaristia nos transforme,



como transformou os grandes e
corajosos Santos que honrais: penso
em Santo Estévdo e Santa Isabel. A
semelhanca deles, ndo nos
contentemos com pouco; ndo nos
resignemos com uma fé que vive de
ritos e repeticdes, abramo-nos a
novidade escandalosa de Deus
crucificado e ressuscitado, Pao
partido para dar vida ao mundo.
Viveremos na alegria, e seremos
portadores de alegria.

Ponto de chegada dum percurso,
oxala este Congresso Eucaristico seja
sobretudo um ponto de partida. Pois
o caminho atras de Jesus convida a
olhar para a frente, a acolher a
viragem da graga, a fazer reviver em
nos cada dia aquela pergunta que o
Senhor, como em Cesareia de Filipe,
nos dirige a cada um de nos, seus
discipulos: E vos, quem dizeis que Eu
sou?




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-
papa-francisco-a-budapeste-e-a-
eslovaquia/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/

	Viagem do Papa Francisco a Budapeste e à Eslováquia

