
opusdei.org

Viagem do Papa
Francisco a
Budapeste e à
Eslováquia

Recolhemos neste artigo alguns
dos discursos realizados pelo
Papa Francisco durante sua
viagem pastoral a Budapeste e à
Eslováquia dos dias 12 a 15 de
setembro. (Atualizado pela
última vez dia 15.09)

15/09/2021

12 de setembro - 13 de setembro - 14
de setembro - 15 de setembro



15 de setembro

No Templo de Jerusalém, os braços
de Maria estendem-se para os do
velho Simeão, que pode acolher Jesus
e reconhecê-Lo como o Messias
enviado para a salvação de Israel.
Nesta cena, contemplamos quem é
Maria: é a Mãe que nos dá o Filho
Jesus. Por isso A amamos e
veneramos. E o povo eslovaco acorre,
com fé e devoção, a este Santuário
Nacional de Šaštín, porque sabe que
é Ela quem nos dá Jesus. No logotipo
desta Viagem Apostólica, há um
caminho desenhado dentro dum
coração encimado pela cruz: Maria é
o caminho que nos introduz no
Coração de Cristo, que deu a vida por
nosso amor.

À luz do Evangelho que ouvimos,
podemos olhar para Maria como
modelo da fé. E, na sua fé,



reconhecemos três caraterísticas: o
caminho, a profecia ea compaixão.

Antes de mais nada, a fé de Maria é 
uma fé que se põe a caminho. A jovem
de Nazaré, logo que recebeu o
anúncio do Anjo, “pôs-se a caminho
(…) para a montanha” (Lc 1, 39), para
ir visitar e ajudar Isabel, sua prima.
Não considerou um privilégio ter
sido chamada para Se tornar Mãe do
Salvador; não perdeu a alegria
simples da sua humildade por ter
recebido a visita do Anjo; não ficou
parada na contemplação de Si
mesma, dentro das quatro paredes
da sua casa. Pelo contrário, viveu
aquele dom recebido como missão a
cumprir; sentiu necessidade de abrir
a porta, sair de casa; deu vida e corpo
à impaciência com que Deus quer
alcançar todos os homens para os
salvar com o seu amor. Por isso
Maria Se põe a caminho: prefere as
incógnitas do caminho à comodidade
dos seus hábitos, a fadiga do



caminho à estabilidade da casa, o
risco duma fé que se põe em jogo,
tornando-se dom de amor para o
outro, à segurança duma
religiosidade tranquila.

Também o Evangelho de hoje nos
mostra Maria a caminho: para
Jerusalém, onde juntamente com
José, seu esposo, apresenta Jesus no
Templo. E toda a sua vida será um
caminho atrás do seu Filho, como
primeira discípula, até ao Calvário,
ao pé da Cruz. Maria sempre
caminha.

Assim, a Virgem é modelo da fé deste
povo eslovaco: uma fé que se põe a
caminho, sempre animada por uma
devoção simples e sincera, sempre
em peregrinação à procura do
Senhor. E, caminhando, venceis a
tentação duma fé estática, que se
satisfaça com algum rito ou tradição
antiga; em vez disso, saís de vós
mesmos, levais na mochila as



alegrias e os sofrimentos, e fazeis da
vida uma peregrinação de amor a
Deus e aos irmãos. Obrigado por este
testemunho! E, por favor, continuai a
caminho. Sempre; não pareis! E
gostaria também de acrescentar uma
coisa. Disse “não pareis”, porque,
quando a Igreja para, adoece;
quando os bispos param, adoecem a
Igreja; quando os padres param,
adoecem o povo de Deus.

A fé de Maria é também uma fé
profética. Com a sua própria vida, a
jovem de Nazaré é profecia da obra
de Deus na história, da sua ação
misericordiosa que subverte as
lógicas do mundo, exaltando os
humildes e derrubando os soberbos
(cf. Lc 1, 52). Ela, representante de
todos os “pobres de Jahvé”, que
clamam a Deus e esperam a vinda do
Messias, Maria é a Filha de Sião
anunciada pelos profetas de Israel
(cf. Sof 3, 14-18), a Virgem que
conceberá o Deus conosco, o



Emanuel (cf. Is 7, 14). Como Virgem
Imaculada, Maria é ícone da nossa
vocação: como Ela, somos chamados
a ser santos e imaculados no amor
(cf. Ef 1, 4), tornando-nos imagem de
Cristo.

A profecia de Israel culmina em
Maria, porque Ela traz no seu ventre
a Palavra de Deus feita carne, Jesus.
Ele realiza, plena e definitivamente,
o desígnio de Deus. Falando d’Ele,
Simeão diz à Mãe: “Ele está aqui para
queda e ressurgimento de muitos em
Israel e para ser sinal de
contradição” (Lc 2, 34).

Não nos esqueçamos disto: não se
pode reduzir a fé a um açúcar que
adoça a vida. Não se pode. Jesus é
sinal de contradição. Veio para trazer
a luz onde há trevas, pondo as trevas
a descoberto e forçando-as a
renderem-se. Por isso as trevas lutam
sempre contra Ele. Quem acolhe
Cristo e se abre para Ele, ressuscita;



quem O rejeita, encerra-se na
escuridão e arruína-se a si mesmo.
Jesus disse aos seus discípulos que
não viera trazer paz, mas uma
espada (cf. Mt 10, 34): de fato, a sua
Palavra, como espada de dois gumes,
penetra na nossa vida e separa a luz
das trevas, pedindo-nos para
escolher. Diz: “Escolhe!”. Face a
Jesus, não se pode ficar morno, com
“o pé em dois sapatos”. Não! Não se
pode. Acolhê-Lo significa aceitar que
Ele desvende as minhas
contradições, os meus ídolos, as
sugestões do mal; e que Se torne para
mim ressurreição, Aquele que
sempre me levanta, que me toma
pela mão e faz recomeçar. Sempre
me levanta.

E precisamente destes profetas tem
necessidade, hoje a Eslováquia. Vós,
bispos, sede profetas que sigam por
esta estrada. Não se trata de ser
hostis ao mundo, mas ser “sinais de
contradição” no mundo. Cristãos que



sabem mostrar, com a vida, a beleza
do Evangelho: que são tecedores de
diálogo onde as posições se tornam
rígidas; que fazem resplandecer a
vida fraterna na sociedade, onde
muitas vezes nos dividimos e
contrapomos; que difundem o bom
perfume do acolhimento e da
solidariedade, onde muitas vezes
prevalecem os egoísmos pessoais, os
egoísmos coletivos; que protegem e
guardam a vida onde reinam lógicas
de morte.

Maria, Mãe do caminho, que Se põe a
caminho; Maria, Mãe da profecia;
finalmente, Maria é a Mãe da 
compaixão. A sua fé é compassiva.
Aquela que Se definiu como “a serva
do Senhor” (cf. Lc 1, 38) e Se
preocupou, com solicitude materna,
de que não faltasse o vinho nas
bodas de Caná (cf. Jo 2, 1-12),
partilhou com o Filho a missão da
salvação, até ao pé da Cruz. Naquele
momento, na dor terrível vivida no



Calvário, Ela compreendeu a profecia
de Simeão: “uma espada trespassará
a tua alma” (Lc 2, 35). O sofrimento
do Filho moribundo, que tomava
sobre Si os pecados e as tribulações
da humanidade, trespassou-A
também a Ela. Jesus dilacerado na
carne, Homem das dores desfigurado
pelo mal (cf. Is 53, 3); Maria,
dilacerada na alma, Mãe compassiva
que recolhe as nossas lágrimas e ao
mesmo tempo nos consola,
indicando-nos em Cristo a vitória
definitiva.

E, junto da cruz, Nossa Senhora das
Dores simplesmente permanece. Está
ao pé da cruz; não foge, não tenta
salvar-Se a Si mesma, não usa
artifícios humanos nem anestésicos
espirituais para escapar da dor. Esta
é a prova da compaixão: ficar junto
da cruz. Ficar com o rosto marcado
pelas lágrimas, mas com a fé de
quem sabe que, no seu Filho, Deus



transforma o sofrimento e vence a
morte.

E também nós, olhando para a
Virgem Mãe Dolorosa, nos abrimos a
uma fé que se torna compaixão, que
se torna partilha de vida com quem
está ferido, quem sofre e quem é
constrangido a carregar aos ombros
pesadas cruzes. Uma fé que não se
fica pelo abstrato, mas faz-nos entrar
na carne e nos torna solidários com
os necessitados. Esta fé, ao estilo de
Deus, humilde e silenciosamente
levanta o sofrimento do mundo e
irriga os sulcos da história com a
salvação.

Queridos irmãos e irmãs, que o
Senhor sempre conserve em vós a
maravilha, conserve em vós a
gratidão pelo dom da fé. E que Maria
Santíssima vos obtenha a graça de
que a vossa fé permaneça sempre a
caminho, tenha o respiro da profecia
e seja uma fé rica de compaixão.



Saudação no final da Eucaristia

Queridos irmãos e irmãs!

Chegou a hora de me despedir do
vosso país. Nesta Eucaristia, dei
graças a Deus por me ter concedido a
graça de vir ter convosco e concluir a
minha peregrinação no devotado
abraço do vosso povo, celebrando
juntos a grande festa religiosa e
nacional da Padroeira, Nossa
Senhora das Dores.

De coração vos agradeço, queridos
irmãos Bispos, por toda a preparação
e o acolhimento. Renovo o meu
agradecimento à Senhora Presidente
da República e às autoridades civis. E
agradeço a todos aqueles que
colaboraram de diversos modos,
especialmente com a sua oração.

Levo-vos no coração. Ďakujem
všetkým [obrigado a todos]!



14 de setembro - Encontro com os
jovens

Queridos jovens, amados irmãos e
irmãs, dobrý večer [boa tarde]!

Causou-me alegria ouvir as palavras
de D. Bernard, os vossos testemunhos
e as vossas perguntas. Fizestes-me
três às quais gostaria de encontrar
resposta juntamente convosco.

Começo por Peter e Zuzka, com a
vossa pergunta sobre o amor no
casal. O amor é o maior sonho da
vida, mas custa. É lindo, mas não é
fácil, como aliás todas as coisas
grandes da vida. É o sonho por
excelência, mas não é um sonho fácil
de interpretar. Roubo-vos uma frase:
“Começamos a perceber este dom
com olhos totalmente novos”. Na
verdade, como dissestes, são
necessários olhos novos, olhos que
não se deixam enganar pelas



aparências. Amigos, não banalizemos
o amor, porque o amor não é só
emoção e sentimento; isto, quando
muito, será o início. O amor não é ter
tudo e súbito, não obedece à lógica do
usa e lança fora. O amor é fidelidade,
dom, responsabilidade.

Hoje a verdadeira originalidade, a
verdadeira revolução é rebelar-se
contra a cultura do provisório, é ir
além do instinto, além do instante, é
amar por toda a vida e com todo o
próprio ser. Não estamos cá para ir
vivendo, mas para fazer da vida um
empreendimento grandioso. Todos
vós tereis em mente grandes
histórias que lestes nos romances,
vistes nalgum filme inesquecível,
ouvistes nalgum conto comovente. Se
pensardes bem, nas grandes histórias
há sempre dois ingredientes: um é o
amor, outro é a aventura, o
heroísmo. Andam sempre juntos.
Para tornar grande a vida,
precisamos de ambos: amor e



heroísmo. Fixemos Jesus,
contemplemos o Crucifixo: estão
presentes os dois, um amor sem
limites e a coragem de dar a vida até
ao fim, sem meias medidas. Aqui,
diante dos nossos olhos, temos a
Beata Ana (Kolesárová), uma heroína
do amor. Diz-nos para apostarmos
em metas altas. Por favor, não
deixemos transcorrer os dias da vida
como episódios duma telenovela.

Por isso, quando sonhardes o amor,
não acrediteis nos efeitos especiais,
mas que cada um de vós é especial.
Cada um de vós! Cada qual é um
dom, e pode fazer da vida, da sua
própria vida, um dom. Esperam-vos
os outros, a sociedade, os pobres.
Sonhai uma beleza que vá para além
da aparência, para além da
maquilhagem, para além das
tendências da moda. Sem medo,
sonhai formar uma família, gerar e
educar filhos, passar uma vida
inteira partilhando tudo com outra



pessoa, sem vos envergonhardes das
próprias fragilidades, porque existe
ele, ou ela, que as acolhe e ama, que
te ama tal como és. O amor é assim:
amar o outro como é. Isto é o amor
bom! Os sonhos que temos, dizem-
nos a vida que desejamos. Os
grandes sonhos não são o carro
potente, o vestido da moda ou as
férias extravagantes. Não deis
ouvidos a quem vos fala de sonhos e,
em vez disso, vende-vos ilusões. Uma
coisa é o sonho, sonhar; outra, ter
ilusões. Aqueles que vendem ilusões
falando de sonhos são manipuladores
de felicidade. Fomos criados para
uma alegria maior: cada um de nós é
único e está no mundo para se sentir
amado na sua singularidade e amar
os outros como ninguém o pode fazer
no seu lugar. Não se vive sentado no
banco de suplentes, à espera de
substituir qualquer outro. Não! Cada
um é único aos olhos de Deus. Não
vos deixeis «homogeneizar»: não
somos feitos em série, somos únicos,



somos livres, e estamos no mundo
para viver uma história de amor, de
amor com Deus, para ter a ousadia
de decisões grandes, para nos
aventurarmos no risco maravilhoso
de amar. Pergunto-vos: acreditais
nisto? Pergunto-vos: sonhais com
isto? [respondem: “Sim!”] Tendes a
certeza? [“Sim!”]. Muito bem!

Gostaria de vos dar outro conselho.
Para que o amor dê fruto, não
esqueçais as raízes. E quais são as
vossas raízes? Os pais e sobretudo os
avós – ouvistes? – os avós. Eles
prepararam-vos o terreno. Regai as
raízes, ide ter com os avós: far-vos-á
bem. Fazei-lhes perguntas, reservai
tempo para ouvir as suas histórias.
Hoje há o perigo de crescer
desenraizados, porque temos
tendência a correr, a fazer tudo
depressa: aquilo que vemos na
internet pode chegar-nos
imediatamente a casa; basta um
clique e aparecem no visor pessoas e



coisas. Depois acontece tornarem-se
mais familiares do que os rostos que
nos geraram. Cheios de mensagens
virtuais, corremos o risco de perder
as raízes reais. Desligar-nos da vida
real, fantasiar no vazio, não faz bem;
é uma tentação do maligno. Deus
quer-nos bem assentes na terra, 
ligados à vida; nunca fechados, mas
sempre abertos a todos. Enraizados e
abertos: entendestes? Enraizados e
abertos.

Sim, é verdade! Mas – observar-me-
eis – o mundo pensa de forma
diferente. Fala-se muito de amor,
mas na realidade vigora outro
princípio: cada um pense por si.
Queridos jovens, não vos deixeis
condicionar por isto, pelo que está
errado, pelo mal que alastra. Não vos
deixeis prender pela tristeza ou pelo
desânimo resignado de quem diz que
nada mudará jamais. Se dermos
crédito a isto, adoecemos de
pessimismo. Já reparastes no rosto



dum jovem, duma jovem pessimista?
Vistes que cara tem? Uma face
amargurada, um rosto de amargura.
O pessimismo adoece-nos de
amargura envelhece-nos por dentro.
Envelhece-se jovem. Hoje há tantas
forças desagregadoras, tantos que
culpam tudo e todos, amplificadores
de negatividade, profissionais de
lamentações. Não lhes deis ouvidos,
porque a lamentação e o pessimismo
não são cristãos; o Senhor detesta a
tristeza e o fazer-se de vítima. Não
estamos feitos para trazer a face fixa
na terra, mas para levantar o olhar
para o céu, para os outros, para a
sociedade.

E, quando nos sentirmos em baixo –
porque todos, em certos momentos
da vida, nos sentimos um pouco
desanimados; todos nós passamos
por esta experiência – e quando nos
sentimos em baixo, que podemos
fazer? Há um remédio infalível para
erguer-se. Aquilo que nos referistes



tu, Petra: a Confissão. Vós ouvistes
Petra? [“sim!”] O remédio da
Confissão... Petra, perguntaste-me:
“Como pode um jovem ultrapassar os
obstáculos no caminho para a
misericórdia de Deus?” Também aqui
é uma questão de olhar, de olhar o
que é mais importante. Se vos
perguntar “em que pensais quando
vos ides confessar?” (não o digais em
voz alta), tenho quase a certeza da
resposta: “nos pecados”. Mas –
pergunto-vos (e respondei) – são
verdadeiramente os pecados o centro
da Confissão? [“Não!”] Não ouvi…
[“Não!”] Acertastes! Deus quer que te
aproximes d’Ele pensando em ti, nos
teus pecados, ou n’Ele? Deus, o que
quer? Que te aproximes d’Ele ou dos
teus pecados? Que quer Ele?
Respondei [“Que me aproxime
d’Ele!”] Mais alto, que sou surdo...
[“…d’Ele!”] Qual é o centro: os
pecados ou o Pai que perdoa todos os
pecados? O Pai. Não vamos
confessar-nos como pessoas



castigadas que se devem humilhar,
mas como filhos que correm para
receber o abraço do Pai. E o Pai
levanta-nos em qualquer situação,
perdoa-nos todos os pecados. Fixai-o
bem: Deus perdoa sempre!
Entendestes? Deus perdoa sempre!

Deixo-vos um pequeno conselho:
depois de cada Confissão,
permanecei alguns momentos a
recordar o perdão que recebestes.
Guardai aquela paz no coração,
aquela liberdade que sentis dentro
de vós: não os pecados, que já não
existem, mas o perdão que Deus te
deu, a carícia de Deus Pai. Este, o
perdão de Deus, guardai-o; não
deixeis que vo-lo roubem. E na
próxima vez que vos fordes
confessar, lembrai-vos disto: vou
receber de novo aquele abraço que
me fez muito bem. Não vou a um juiz
para regularizar as contas; vou a
Jesus que me ama e cura. Neste
momento, tenho vontade de dar um



conselho aos padres. Digo, aos
padres que se sentam no lugar de
Deus Pai, que Ele sempre perdoa,
abraça e acolhe. Demos a Deus o
primeiro lugar na Confissão. Se o
protagonista for Ele, tudo se torna
belo e confessar-se torna-se o
sacramento da alegria. Sim, da
alegria: não do medo e do
julgamento, mas da alegria. E é
importante que os padres sejam
misericordiosos. Nunca sejam
curiosos, nunca inquisidores, por
favor, mas sejam irmãos que dão o
perdão do Pai, sejam irmãos que
acompanham neste abraço do Pai.

Mas alguém poderia dizer: “Seja
como for, eu sinto vergonha; não
consigo superar a vergonha de me ir
confessar”. Não é um problema;
trata-se de uma coisa boa. Sentir
vergonha na vida, às vezes faz bem.
Se te envergonhas, quer dizer que
não aceitas aquilo que fizeste. A
vergonha é um bom sinal, mas, como



qualquer sinal, convida a ir mais
longe. Não fiques prisioneiro da
vergonha, porque Deus nunca Se
envergonha de ti. Ama-te mesmo no
ponto em que te envergonhas de ti
mesmo. E ama-te sempre. Não está
no ecrã, isto que vos digo: na minha
terra, aos descarados que fazem mal
em tudo, chamamos-lhes
“desavergonhados”.

Uma última dúvida: “Mas, padre, eu
não consigo perdoar-me, pelo que
nem sequer Deus poderá perdoar-
me, pois cairei sempre nos mesmos
pecados”. Ouve! Mas Deus, quando é
que Se ofende? Quando Lhe vais
pedir perdão? Não! Nunca Se
ofende… Deus sofre quando
pensamos que Ele não pode perdoar-
nos, pois é como se Lhe dissesses: “És
fraco no amor”. Dizer, de Deus, isto –
“és fraco no amor” – é injusto! Ao
contrário, Deus alegra-Se em nos
perdoar, todas as vezes. Quando nos
levanta, acredita em nós como na



primeira vez. Ele não desanima.
Somos nós que desanimamos; Ele
não. Não vê pecadores a etiquetar,
mas filhos a amar. Não vê pessoas
erradas, mas filhos amados;
porventura feridos, e então Ele tem
ainda mais compaixão e ternura. E
de cada vez que nos confessamos –
nunca o esqueçais –, faz-se festa no
Céu. Seja assim também na terra.

Por fim… Peter e Lenka, na vida,
experimentastes a cruz. Obrigado
pelo vosso testemunho. Perguntastes
como “encorajar os jovens para não
terem medo de abraçar a cruz”.
Abraçar: é um verbo significativo.
Abraçar ajuda a vencer o medo.
Quando somos abraçados,
readquirimos confiança em nós
mesmos e também na vida. Então
deixemo-nos abraçar por Jesus, pois,
quando abraçamos Jesus,
reabraçamos a esperança. A cruz,
não se pode abraçar por si só; o
sofrimento não salva ninguém. É o



amor que transforma o sofrimento.
Portanto, é com Jesus que se abraça a
cruz; nunca sozinho! Se se abraça
Jesus, renasce a alegria. E a alegria de
Jesus, no sofrimento, transforma-se
em paz. Queridos jovens, queridas
jovens, desejo-vos esta alegria, mais
intensamente do que qualquer outra
coisa. Desejo que a leveis aos vossos
amigos. Não sermões, mas alegria.
Levai alegria! Não palavras, mas
sorriso, proximidade fraterna.
Agradeço-vos por me terdes escutado
e peço-vos uma última coisa: não vos
esqueçais de rezar por mim. 
Ďakujem [obrigado]!

Todos, de pé, rezemos a Deus que nos
ama, dizendo o Pai Nosso: “Pai
nosso…” (em eslovaco).

14 de setembro - Divina Liturgia
Bizantina de São João Crisóstomo

“Nós – declara São Paulo – pregamos
Cristo crucificado (...), poder e
sabedoria de Deus”. Entretanto o



Apóstolo não esconde que a cruz, aos
olhos da sabedoria humana, aparece
diversa: é “escândalo”, “loucura” (1
Cor 1, 23-24). A cruz era instrumento
de morte, e contudo dela veio a vida;
era algo que ninguém queria
contemplar, e todavia revelou-nos a
beleza do amor de Deus. Por isso, o
santo povo de Deus a venera; e a
Liturgia celebra-a na festa de hoje. O
Evangelho de São João toma-nos pela
mão e ajuda-nos a entrar neste
mistério. Na realidade, o evangelista
encontrava-se lá junto da cruz.
Contempla Jesus, já morto, suspenso
no madeiro, e escreve: “Aquele que
viu estas coisas é que dá testemunho
delas” (Jo 19, 35). São João vê edá
testemunho.

Em primeiro lugar, temos o ver. Mas,
junto da cruz, que viu João?
Certamente aquilo que viram os
outros: Jesus, inocente e bom, morre
brutalmente entre dois malfeitores.
Uma de tantas injustiças, um dos



inúmeros sacrifícios cruentos que
não mudam a história, mais uma
prova de que o curso das vicissitudes
no mundo não muda: os bons são
eliminados, enquanto os malvados
vencem e prosperam. Aos olhos do
mundo, a cruz é um fracasso. E
também nós corremos o risco de nos
deter neste primeiro olhar
superficial, de não aceitar a lógica da
cruz; não aceitar que Deus nos salve,
deixando que se desencadeie sobre
Ele o mal do mundo. Não aceitar
senão em palavras o Deus frágil e
crucificado, para depois sonhar com
um deus forte e triunfante. É uma
grande tentação. Quantas vezes
aspiramos a um cristianismo de
vencedores, a um cristianismo
triunfalista, que tenha relevância e
importância, receba glória e honra.
Mas um cristianismo sem cruz é
mundano, e torna-se estéril.

Ao contrário, São João viu na cruz a
obra de Deus. Reconheceu em Cristo



crucificado a glória de Deus. Viu que
Ele, apesar das aparências, não é um
perdedor, mas é Deus que
voluntariamente Se oferece por cada
homem. Por que motivo o fez? Teria
podido poupar a sua vida, teria
podido manter-se à distância da
nossa história mais miserável e crua.
Em vez disso, quis entrar dentro
dela, mergulhar nela. Para isso
escolheu o caminho mais difícil: a
cruz. Para que não houvesse na terra
ninguém tão desesperado que não
conseguisse encontrá-Lo, até mesmo
na angústia, na escuridão, no
abandono, no escândalo da sua
miséria e dos próprios erros. Até
mesmo onde se pensa que Deus não
pode estar, Ele chegou. Para salvar
quem está desesperado, quis
experimentar o desespero, para
assumir o nosso desconforto mais
amargo, clamou na cruz: “Meu Deus,
meu Deus, por que me
abandonaste?” (Mt 27, 46; Sal 22, 2).
Um grito que salva. Salva, porque



Deus assumiu até mesmo o nosso
abandono. E agora, com Ele, não
mais estamos sozinhos, jamais.

Como podemos aprender a ver a
glória na cruz? Alguns santos
ensinaram que a cruz é como um
livro que, para o conhecer, é preciso
abri-lo e ler. Não basta comprar um
livro, dar-lhe uma vista de olhos e
expô-lo em casa. O mesmo vale para
a cruz: está pintada ou esculpida em
cada canto das nossas igrejas.
Incontáveis são os crucifixos: ao
pescoço, em casa, no carro, no bolso.
Mas isso de nada nos aproveita, se
não nos detivermos a olhar o
Crucificado e não Lhe abrirmos o
coração, se não nos deixarmos
impressionar pelas suas chagas
abertas por nós, se o coração não se
comover e chorarmos diante de Deus
ferido de amor por nós. Se não
fizermos assim, a cruz permanece
um livro não lido, cujo título e autor
são bem conhecidos, mas que não



influencia a vida. Não reduzamos a
cruz a um objeto de devoção, e
menos ainda a um símbolo político, a
um sinal de relevância religiosa e
social.

Da contemplação do Crucifixo,
provém o segundo passo: dar
testemunho. Se mergulharmos o
olhar em Jesus, o seu rosto começa a
refletir-se no nosso: os seus traços
tornam-se os nossos, o amor de
Cristo conquista-nos e transforma-
nos. Penso nos mártires que deram
testemunho do amor de Cristo nesta
nação em tempos muito difíceis,
quando tudo aconselhava a ficar
calado, pôr-se a seguro, não
professar a fé. Mas não podiam, não
podiam deixar de testemunhar.
Quantas pessoas generosas sofreram
e morreram aqui, na Eslováquia, por
causa do nome de Jesus! Um
testemunho prestado por amor
Àquele que tinham contemplado
longamente, até ao ponto de se



assemelharem a Ele, inclusive na
morte.

Mas penso também nos nossos
tempos, em que não faltam ocasiões
para dar testemunho. Graças a Deus,
aqui não há quem persiga os cristãos
como em tantas outras partes do
mundo. Mas o testemunho pode ser
contaminado pelo mundanismo e a
mediocridade; ao passo que a cruz
exige um testemunho claro. Pois a
cruz não quer ser uma bandeira
elevada ao alto, mas a fonte pura
duma maneira nova de viver. Qual?
A do Evangelho, a das Bem-
aventuranças. A testemunha que tem
a cruz no coração, e não apenas ao
pescoço, não vê ninguém como
inimigo, mas vê a todos como irmãos
e irmãs por quem Jesus deu a vida. A
testemunha da cruz não recorda as
injustiças do passado nem se lamenta
do presente. A testemunha da cruz
não usa as vias do engano e do poder
mundano: não quer impor-se a si



mesmo e os seus, mas dar a sua vida
pelos outros. Não busca o próprio
proveito, e logo se mostra piedoso:
seria uma religião da duplicidade,
não o testemunho do Deus
crucificado. A testemunha da cruz
segue uma única estratégia que é a
do Mestre: o amor humilde. Não
espera triunfos aqui na terra, porque
sabe que o amor de Cristo é fecundo
na vida quotidiana, fazendo novas
todas as coisas a partir de dentro,
como uma semente caída na terra,
que morre e dá fruto.

Queridos irmãos e irmãs, vós vistes
testemunhas. Conservai grata
memória das pessoas que vos
amamentaram e fizeram crescer na
fé: pessoas humildes, simples, que
deram a vida amando até ao fim. São
os nossos heróis, os heróis da vida
quotidiana; e são as suas vidas que
mudam a história. As testemunhas
geram outras testemunhas, porque
são dadoras de vida. É assim que a fé



se espalha: com a sabedoria da cruz e
não com o poder do mundo; com o
testemunho e não com as estruturas.
E hoje, a partir do silêncio vibrante
da cruz, o Senhor pergunta a todos
nós, pergunta também a ti, a cada
um de vós e a mim: “Queres ser
minha testemunha?”

Com João, no Calvário, estava a Santa
Mãe de Deus. Ninguém como Ela viu
o livro da cruz aberto e o
testemunhou como amor humilde.
Por sua intercessão, peçamos a graça
de converter o olhar do coração ao
Crucificado. Então a nossa fé poderá
florescer em plenitude, então
amadurecerão os frutos do nosso
testemunho.

13 de setembro - Encontro com
Bispos, sacerdotes, religiosos e



religiosas, seminaristas e
catequistas

Amados Irmãos Bispos,

Caros sacerdotes, religiosos,
religiosas e seminaristas,

Queridos catequistas, irmãs e irmãos,
bom dia!

Saúdo-vos com alegria e agradeço a
D. Stanislav Zvolenský as palavras
que me dirigiu. Obrigado pelo
convite a sentir-me em casa: venho
como vosso irmão e, por isso, sinto-
me um de vós. Estou aqui para
partilhar o vosso caminho – é isto
que deve fazer o bispo, o Papa –,
partilhar os vossos interrogativos,
partilhar as expetativas e esperanças
desta Igreja e deste país. A propósito
do país, acabei de dizer à Senhora
Presidente que a Eslováquia é uma
poesia! Partilhar era o estilo da
primeira Comunidade cristã:
mostravam-se assíduos e concordes,



caminhavam juntos (cf. At 1, 12-14).
Também litigavam, mas
caminhavam juntos.

Tal é a primeira coisa de que
necessitamos: uma Igreja que
caminhe em conjunto, percorrendo
as estradas da vida com a chama do
Evangelho acesa. A Igreja não é uma
fortaleza, não é um potentado, um
castelo situado no alto que olha,
distante e autossuficiente, para o
mundo. Aqui, em Bratislava, o
castelo já existe; e é muito lindo! Mas
a Igreja é a comunidade que deseja
atrair para Cristo mediante a alegria
do Evangelho, não o castelo! A Igreja
é o fermento que faz levedar, no seio
da massa do mundo, o Reino do amor
e da paz. Por favor, não cedamos à
tentação da magnificência, da
grandeza mundana. A Igreja deve ser
humilde como era Jesus, que Se
despojou de tudo, fazendo-Se pobre
para nos enriquecer (cf. 2 Cor 8, 9):



foi assim que veio habitar entre nós e
curar a nossa humanidade ferida.

Olhai! É bela uma Igreja humilde que
não se separa do mundo nem olha a
vida com indiferença, mas habita
dentro dela. Habitar dentro – não o
esqueçamos – é partilhar, caminhar
juntos, acolher os interrogativos e as
expetativas do povo. Isto ajuda-nos a
sair da autorreferencialidade: o
centro da Igreja… Quem é o centro
da Igreja? Não é a Igreja. E quando a
Igreja se fixa em si mesma, acaba
como a mulher do Evangelho:
curvada sobre si mesma, olhando o
umbigo (cf. Lc 13, 10-13). O centro da
Igreja não é ela própria.
Abandonemos a preocupação
excessiva connosco mesmos, com as
nossas estruturas, com o modo como
a sociedade nos olha. No fim, isso
levar-nos-á a uma “teologia do
truque”… Ver como nos trucamos
melhor! Em vez disso, mergulhemos
na vida real – a vida real – das



pessoas e perguntemo-nos: Quais são
as necessidades e os anseios
espirituais do nosso povo? O que é
que se espera da Igreja? Parece-me
importante tentar responder a essas
perguntas e acodem-me à mente três
palavras.

A primeira é liberdade. Sem
liberdade não há verdadeira
humanidade, porque o ser humano
foi criado livre e para permanecer
livre. Os dramáticos períodos da
história do vosso país são uma
grande lição: quando a liberdade foi
ferida, violada e suprimida, a
humanidade degradou-se e
sobrevieram as tempestades da
violência, coerção e privação de
direitos.

Entretanto a liberdade não é uma
conquista automática, que
permanece igual duma vez por todas.
Não o é! A liberdade é sempre um
caminho, por vezes cansativo, que se



deve retomar continuamente, lutar
diariamente por ela. Para ser
verdadeiramente livre, não basta sê-
lo exteriormente ou nas estruturas
da sociedade. A liberdade chama
cada um a ser responsável pelas
próprias opções, a discernir, a levar
por diante os processos da vida. Isto
é cansativo, isto assusta-nos. Às
vezes, é mais cómodo não se deixar
envolver pelas situações concretas e
continuar a repetir o passado, sem se
empenhar de coração, sem correr o
risco da decisão: é melhor arrastar a
vida fazendo aquilo que outros –
talvez a maioria ou a opinião
pública, as coisas que nos impingem
os mass-media – decidam por nós. É
errado! Hoje tantas vezes fazemos as
coisas que os mass-media decidem
por nós. E perde-se a liberdade.
Recordemos a história do povo de
Israel: sofria sob a tirania do Faraó,
era escravo; depois é libertado pelo
Senhor, mas para se tornar
verdadeiramente livre, e não apenas



liberto dos inimigos, tem de
atravessar o deserto, um caminho
cansativo. E vinha-lhe ao
pensamento: “Quase era melhor
antes; pelo menos tínhamos um
pouco de cebolas para comer...”.
Uma grande tentação: considerar
melhor um pouco de cebolas que a
fadiga e o risco da liberdade. Esta é
uma das tentações. Ontem, ao dirigir-
me ao grupo ecumênico, lembrava
“O grande inquisidor” de
Dostoievskij. Cristo volta
secretamente à terra e o inquisidor
repreende-O por ter dado a liberdade
aos homens. Um pouco de pão e
qualquer outra coisinha bastam; um
pouco de pão e algo mais é o
suficiente. Sempre a mesma
tentação: a tentação das cebolas.
Melhor um pouco de cebolas e pão
do que a fadiga e o risco da
liberdade. Deixo isto à vossa
reflexão.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2021/september/documents/20210912-bratislava-incontroecumenico.html


Também na Igreja, pode às vezes
insidiar-nos esta ideia: ter todas as
coisas predefinidas, as leis a
observar, a segurança e a
uniformidade, é melhor do que ser
cristão responsável e adulto, que
pensa, interpela a própria
consciência e se deixa questionar. É o
princípio da casuística: tudo
regulado… Na vida espiritual e
eclesial, há a tentação de procurar
uma falsa paz que nos deixa
tranquilos, em vez do fogo do
Evangelho que nos desinquieta, que
nos transforma. A segurança das
cebolas do Egito é mais confortável
que as incógnitas do deserto. Mas
uma Igreja que não deixa espaço
para a aventura da liberdade, mesmo
na vida espiritual, corre o risco de se
tornar um lugar rígido e fechado.
Talvez alguns se habituaram a isto;
mas muitos outros, sobretudo nas
novas gerações, não são atraídos por
uma proposta de fé que não lhes
deixa liberdade interior, não são



atraídos por uma Igreja onde é
preciso pensarem todos da mesma
maneira e obedecerem cegamente.

Caríssimos, não tenhais medo de
formar as pessoas para uma relação
madura e livre com Deus. É
importante esta relação. Talvez isto
nos dê a impressão de não poder
controlar tudo, de perder força e
autoridade; mas a Igreja de Cristo
não quer dominar as consciências e
ocupar os espaços, quer ser uma
«fonte» de esperança na vida das
pessoas. É um risco, é um desafio.
Digo-o sobretudo aos Pastores: vós
exerceis o ministério num país onde
muitas coisas mudaram rapidamente
e tiveram início muitos processos
democráticos, mas a liberdade ainda
é frágil. É-o sobretudo no coração e
na mente das pessoas. Por isso
encorajo-vos a fazê-las crescer livres
duma religiosidade rígida. Que saiam
disto e cresçam livres! Que ninguém
se sinta oprimido. Possa cada um



descobrir a liberdade do Evangelho,
entrando gradualmente na relação
com Deus, com a confiança de quem
sabe que Lhe pode apresentar a sua
própria história e as suas feridas sem
medo nem fingimento, sem se
preocupar em defender a própria
imagem. Poder dizer: “sou pecador”,
mas dizê-lo com sinceridade. Não
bater no peito e, depois, continuar a
crer-se justo. A liberdade. Que o
anúncio do Evangelho seja
libertador, nunca opressivo; e a
Igreja, sinal de liberdade e
acolhimento.

Tenho a certeza que nunca se saberá
donde veio isto que vos digo. Foi uma
coisa que aconteceu há tempos: a
carta dum bispo, falando dum
Núncio. Dizia: “Bem! Estivemos 400
anos sob o domínio dos turcos, e
sofremos. Depois, 50 sob o
comunismo, e sofremos. Mas os sete
anos com este Núncio foram piores
que as outras duas coisas!” Às vezes



pergunto-me: Quantas pessoas
podem dizer o mesmo do bispo que
têm ou do pároco? Quantos? Não;
sem liberdade, sem paternidade, as
coisas não funcionam.

Segunda palavra (a primeira era
liberdade): criatividade. Sois filhos
duma grande tradição. A vossa
experiência religiosa encontra a sua
nascente na pregação e ministério
das luminosas figuras dos Santos
Cirilo e Metódio. Eles ensinam-nos
que a evangelização não é jamais
uma simples repetição do passado. A
alegria do Evangelho é sempre
Cristo, mas os caminhos para que
esta boa nova progrida no tempo e
na história são diversos. Os caminhos
são todos diversos. Cirilo e Metódio
percorreram juntos esta parte do
continente europeu e, ardendo de
paixão pela proclamação do
Evangelho, chegaram a inventar um
novo alfabeto para a tradução da
Bíblia, dos textos litúrgicos e da



doutrina cristã. Foi assim que se
tornaram apóstolos da inculturação
da fé entre vós. Foram inventores de
novas linguagens para transmitir o
Evangelho, foram criativos na
tradução da mensagem cristã,
estiveram tão próximos da história
dos povos que chegaram ao ponto de
falar a sua língua e assimilar a sua
cultura. Por acaso não precisa disto,
também hoje, a Eslováquia? –
pergunto-me. Porventura não será
esta a tarefa mais urgente da Igreja
entre os povos da Europa: encontrar
novos “alfabetos” para anunciar a fé?
Como pano de fundo temos uma rica
tradição cristã, mas hoje, na vida de
muitas pessoas, permanece a
lembrança dum passado que já não
lhes fala deixando de orientar as
opções da sua existência. À vista da
perda do sentido de Deus e da alegria
da fé, não adianta lamentar-se,
entrincheirar-se num catolicismo
defensivo, julgar e acusar o mundo
de ser mau. Não ajuda! O que ajuda é



a criatividade do Evangelho.
Atenção! O Evangelho não foi
encerrado ainda; permanece aberto!
É vigoroso, está cheio de vigor,
continua. Recordemos como fizeram
aqueles homens que queriam levar a
Jesus um paralítico e não conseguiam
passar pela porta da frente. Abriram
um buraco no teto, e baixaram-no do
alto (cf. Mc 2, 1-5). Foram criativos…
À vista da dificuldade – “e como
fazemos? Ah! Fazemos assim…” À
vista talvez duma geração que não
acredita, que perdeu o sentido da fé,
ou que reduziu a fé a um hábito ou a
uma cultura mais ou menos
aceitável, procuremos abrir um
buraco… Sejamos criativos!
Liberdade, criatividade... Como é
belo quando sabemos encontrar
novos caminhos, modos e linguagens
para anunciar o Evangelho! E
podemos ajudar com a criatividade
humana: esta possibilidade existe
também em cada um de nós, mas o
grande criativo é o Espírito Santo! É



Ele que nos impele a ser criativos! Se
com a nossa pregação e a nossa
pastoral já não conseguimos entrar
pelo caminho ordinário, procuremos
abrir espaços diversos,
experimentemos outros caminhos.

E aqui abro um parêntese. A
pregação. Alguém me disse que, na 
Evangelii gaudium, me detive
demasiado na homilia. Fi-lo, porque
é um dos problemas deste tempo. É
verdade que a homilia não é um
sacramento, como pretendiam
alguns protestantes, mas é um
sacramental! Não é um sermão de
Quaresma; é uma coisa diferente.
Está no coração da Eucaristia. E
pensemos nos fiéis, que têm de ouvir
homilias de 40 minutos, 50 minutos,
sobre temas que não compreendem,
que não os tocam… Por favor, padres
e bispos, pensai bem como preparar
a homilia, como fazê-la, para que
haja um contato com as pessoas e
sejam inspiradas pelo texto bíblico.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Uma homilia, habitualmente, não
deve ultrapassar os dez minutos,
porque as pessoas, depois de oito
minutos, perdem a atenção, a não ser
que seja muito interessante. Mas o
tempo deveria ser de 10 a 15
minutos; não mais. Tive um
professor de homilética que dizia
que uma homilia deve possuir
coerência interna: uma ideia, uma
imagem e um afeto; que as pessoas
saiam com uma ideia, uma imagem e
algo que tocou no seu coração.
Assim, simples, é o anúncio do
Evangelho! Assim pregava Jesus, que
tomava como exemplo os pássaros,
os campos… coisas concretas, mas
que as pessoas entendiam. Desculpai
por ter voltado a este tema, mas
preocupa-me... [aplausos] Permiti-me
uma observação maliciosa: os
aplausos começaram pelas irmãs,
que são vítimas das nossas homilias!

Cirilo e Metódio deram início a esta
criatividade nova, praticaram-na,



ensinando-nos que o Evangelho não
pode crescer, se não estiver
enraizado na cultura dum povo, isto
é, nos seus símbolos, interrogativos,
palavras, modos de ser. Como sabeis,
os dois irmãos foram obstaculizados
e muito perseguidos. Foram acusados
de heresia, porque ousaram traduzir
a língua da fé. Entra aqui a ideologia
que surge da tentação de
uniformizar. Por detrás de nos
querer uniformizados, há uma
ideologia. Mas a evangelização é um
processo de inculturação: é semente
fecunda de novidade, é a novidade
do Espírito que renova todas as
coisas. O lavrador semeia – diz Jesus
–, depois vai para casa e dorme. Não
se levanta para ver se cresce, se
germina... É Deus que dá o
crescimento. Neste sentido, não
controlemos demasiado a vida:
deixemos que a vida cresça, como
fizeram Cirilo e Metódio. Cabe a nós
semear bem e guardar como pais,
sim. O lavrador guarda, mas não vai



lá ver todos os dias como cresce. Se
fizer isto, mata a planta.

Liberdade, criatividade e, por fim, o 
diálogo. Uma Igreja que forma para a
liberdade interior e responsável, que
sabe ser criativa mergulhando na
história e na cultura, é também uma
Igreja que sabe dialogar com o
mundo, com quem confessa Cristo
sem ser “dos nossos”, com quem vive
a fadiga duma busca religiosa, e até
mesmo com quem não crê. Não é
seletiva, de um grupo pequeno!
Dialoga com todos: com os crentes,
com os que vivem a santidade, com
os tíbios e com os não crentes. Fala
com todos. É uma Igreja que, a
exemplo de Cirilo e Metódio, une e
mantém juntos o Oriente e o
Ocidente, diferentes tradições e
sensibilidades. Uma Comunidade
que, anunciando o Evangelho do
amor, faz brotar a comunhão, a
amizade e o diálogo entre os crentes,



entre as diferentes Confissões cristãs
e entre os povos.

A unidade, a comunhão e o diálogo
são sempre frágeis, especialmente
quando à retaguarda existe uma
história de sofrimento, que deixou
cicatrizes. A recordação das feridas
pode fazer-nos cair no
ressentimento, na desconfiança e até
no desprezo, levando-nos a erguer
barreiras contra quem é diferente de
nós. Mas as feridas podem também
ser passagem, abertura que,
imitando as chagas do Senhor, fazem
passar a misericórdia de Deus, a sua
graça que muda a vida e nos
transforma em obreiros de paz e
reconciliação. Sei que tendes este
provérbio: “A quem te atira uma
pedra, tu dá-lhe um pão”. Isto serve-
nos de inspiração. É muito
evangélico! É o convite de Jesus a
romper o círculo vicioso e destruidor
da violência, apresentando a outra
face a quem nos bate, para vencer o



mal com o bem (cf. Rm 12, 21).
Impressiona-me um detalhe da
história do Cardeal Korec. Era um
cardeal jesuíta, perseguido pelo
regime, encarcerado, forçado a
trabalhar duramente até que
adoeceu. Quando foi a Roma no
Jubileu do ano 2000, deslocou-se às
catacumbas e acendeu uma vela
pelos seus perseguidores,
implorando para eles misericórdia.
Isto é Evangelho! Isto é Evangelho!
Cresce na vida e na história através
do amor humilde, através do amor
paciente.

Caríssimas e caríssimos, agradeço a
Deus por estar entre vós, e de
coração vos agradeço pelo que fazeis
e sois, e por aquilo que fareis
inspirando-vos nesta homilia, que é
também uma semente que estou a
semear… Vejamos se crescem as
plantas! Faço votos de que continueis
o vosso caminho na liberdade do
Evangelho, na criatividade da fé e no



diálogo que brota da misericórdia de
Deus, que nos fez irmãos e irmãs e
nos chama a ser artífices de paz e
concórdia. De coração vos abençoo.
E, por favor, rezai por mim.
Obrigado!

12 de setembro - Homilia

Em Cesareia de Filipe, Jesus pergunta
aos discípulos: “E vós, quem dizeis
que Eu sou?” (Mc 8, 29). Esta
pergunta põe em xeque os discípulos
e marca uma viragem no seu
caminho atrás do Mestre. Conheciam
bem Jesus, já não eram principiantes:
conviviam familiarmente com Ele,
foram testemunhas de muitos dos
milagres realizados, ficavam
maravilhados com o seu
ensinamento, seguiam-No para onde
quer que fosse. Contudo ainda não
pensavam como Ele. Faltava uma



passagem decisiva, ou seja, da 
admiração por Jesus à imitação de
Jesus. Também hoje o Senhor,
fixando o olhar em cada um de nós,
nos interpela pessoalmente: “Mas Eu
quem sou verdadeiramente para ti?”.
Quem sou para ti? Dirigida a cada um
de nós, é uma pergunta que pede não
apenas uma resposta exata do ponto
de vista do Catecismo, mas uma
resposta pessoal, uma resposta de
vida.

Desta resposta, nasce a renovação do
discipulado. Tal renovação realiza-se
através das três passagens que
fizeram os discípulos e que podemos
realizar também nós: o anúncio de
Jesus, o primeiro; o discernimento
com Jesus, o segundo; e o caminho
atrás de Jesus, o terceiro.

1. O anúncio de Jesus. À pergunta “e
vós, quem dizeis que Eu sou?”,
respondeu Pedro como
representante de todo o grupo: “Tu



és o Messias” . Em poucas palavras,
Pedro disse tudo. A resposta está
certa, mas surpreendentemente,
depois de tal reconhecimento, Jesus
ordena severamente que “não
dissessem isto a ninguém” (8, 30).
Perguntamo-nos: por que motivo
uma proibição tão drástica? Por uma
razão concreta: dizer que Jesus é o
Messias, o Cristo, é exato mas
incompleto. Existe sempre o risco de
anunciar um falso messianismo:
aquele segundo os homens e não
segundo Deus. Por isso, a partir
daquele momento, Jesus começa a
revelar a sua identidade: a
identidade pascal, aquela que
encontramos na Eucaristia. Explica
que a sua missão havia certamente
de culminar na glória da
ressurreição, mas passando pela
humilhação da cruz; ou seja,
desenrolar-se-ia segundo a sabedoria
de Deus, “que – como diz São Paulo –
não é deste mundo, nem dos chefes
deste mundo” (1 Cor 2, 6). Jesus



impõe silêncio sobre a sua
identidade messiânica, mas não
sobre a cruz que O espera. Pelo
contrário – observa o evangelista –
Jesus começa a ensinar
“abertamente” (Mc 8, 32) que “o Filho
do Homem tinha de sofrer muito e
ser rejeitado pelos anciãos, pelos
sumos sacerdotes e pelos doutores da
Lei, e ser morto e ressuscitar depois
de três dias” (8, 31).

Perante este anúncio de Jesus, um
anúncio surpreendente, também nós
podemos sentir-nos apavorados.
Gostaríamos, também nós, dum
messias poderoso, em vez dum servo
crucificado. Diante de nós está a
Eucaristia, para nos recordar quem é
Deus; não o faz com palavras, mas de
modo concreto, mostrando-nos Deus
como Pão partido, como Amor
crucificado e doado. Podemos
acrescentar muitas cerimónias, mas
o Senhor permanece ali na
simplicidade dum Pão que se deixa



partir, distribuir e comer. Está ali:
para nos salvar, faz-Se servo; para
nos dar vida, morre. Faz-nos bem
deixar-nos surpreender pelo anúncio
de Jesus. E quem se abre a este
anúncio de Jesus, abre-se à segunda
passagem.

2. O discernimento com Jesus. Face ao
anúncio do Senhor, a reação de
Pedro é tipicamente humana:
quando aparece a cruz, a perspetiva
do sofrimento, o homem revolta-se. E
Pedro, depois de ter confessado a
realidade messiânica de Jesus,
escandaliza-se com as palavras do
Mestre e tenta dissuadi-Lo de
prosseguir o seu caminho. A cruz
nunca está na moda. Queridos
irmãos e irmãs, a cruz nunca está na
moda: ontem, como hoje. Mas cura
por dentro. É diante do Crucificado
que experimentamos uma benéfica
luta interior, um áspero conflito
entre “pensar segundo Deus» e
«pensar segundo os homens”. Dum



lado, temos a lógica de Deus, que é a
do amor humilde; o caminho de Deus
evita qualquer imposição,
ostentação, de qualquer triunfalismo,
visa sempre” o bem dos outros, indo
até ao sacrifício de si mesmo. Do
outro, temos o “pensar segundo os
homens”: é a lógica do mundo, do
mundanismo, presa às honras e
privilégios, tendente ao prestígio e ao
sucesso. O que conta aqui são a
relevância e a força, aquilo que
chama a atenção da maioria e sabe
afirmar-se perante os outros.

Encandeado por esta perspetiva,
Pedro chama Jesus à parte e começa
a repreendê-Lo (cf. 8, 32). Antes
confessara-O, agora reprende-O.
Pode acontecer também connosco
chamar o Senhor “à parte”, colocá-Lo
num canto do coração, continuando
a considerar-nos pessoas religiosas e
boas, e prosseguir pelo nosso
caminho sem nos deixarmos
conquistar pela lógica de Jesus. Mas



há um verdade: entretanto, Ele
acompanha-nos, acompanha-nos
nesta luta interior, porque deseja que
nós, como os Apóstolos, escolhamos a
sua parte. Há a parte de Deus, como
há a parte do mundo… A diferença
não está entre quem é religioso e
quem não o é; a diferença crucial
está entre o Deus verdadeiro e o deus
que é o nosso eu. Que grande
distância existe entre Aquele que
reina silenciosamente na cruz e
aquele falso deus que gostaríamos de
ver reinar pela força e reduzir ao
silêncio os nossos inimigos! Como é
diverso Cristo, que Se nos propõe só
com amor, comparado com os
messias poderosos e vencedores,
lisonjeados pelo mundo! Jesus
sacode-nos, não se contenta com
declarações de fé, pede-nos que
purifiquemos a nossa religiosidade
diante da sua cruz, diante da
Eucaristia. Faz-nos bem permanecer
em adoração diante da Eucaristia,
para contemplarmos a fragilidade de



Deus. Dediquemos tempo à
adoração. É um modo de rezar
demasiado esquecido. Dediquemos
tempo à adoração. Deixemos que
Jesus, Pão vivo, cure os nossos
fechamentos e nos abra à partilha:
nos cure da nossa rigidez e de nos
fecharmos em nós mesmos, nos livre
da escravidão paralisante da defesa
da nossa imagem e nos inspire a
segui-Lo para onde Ele nos quer
conduzir. E não para onde quero eu.
Assim chegamos à terceira
passagem...

3. O caminho atrás de Jesus, e também
o caminho com Jesus: “Vai para trás
de Mim, satanás” (8, 33). Assim, com
uma ordem enérgica e forte, Jesus
faz Pedro reentrar em si. Mas o
Senhor, quando manda uma coisa,
na realidade está ali presente, pronto
a dá-la. E Pedro acolhe a graça de
«dar um passo atrás». O caminho
cristão não é uma corrida ao sucesso,
mas começa com um passo atrás –



lembrai-vos disto: o caminho cristão
começa com um passo atrás –, com
um descentramento que liberta, com
o retirar-se do centro da vida. Então
Pedro reconhece que o centro não é
«o seu Jesus», mas o verdadeiro Jesus.
Voltará a cair, mas de perdão em
perdão irá reconhecendo cada vez
melhor o rosto de Deus. E passará
duma admiração estéril por Cristo à
imitação concreta de Cristo.

Que significa caminhar atrás de
Jesus? É avançar na vida com a sua
própria confiança, a de sermos filhos
amados de Deus. É percorrer o
mesmo caminho do Mestre, que veio
para servir e não para ser servido (cf.
Mc 10, 45). Caminhar atrás de Jesus é
dirigir dia a dia os nossos passos ao
encontro do irmão. A isto mesmo nos
impele a Eucaristia: a sentir-nos um
só Corpo, a fazer-nos em pedaços
para os outros. Queridos irmãos e
irmãs, deixemos que o encontro com
Jesus na Eucaristia nos transforme,



como transformou os grandes e
corajosos Santos que honrais: penso
em Santo Estêvão e Santa Isabel. À
semelhança deles, não nos
contentemos com pouco; não nos
resignemos com uma fé que vive de
ritos e repetições, abramo-nos à
novidade escandalosa de Deus
crucificado e ressuscitado, Pão
partido para dar vida ao mundo.
Viveremos na alegria, e seremos
portadores de alegria.

Ponto de chegada dum percurso,
oxalá este Congresso Eucarístico seja
sobretudo um ponto de partida. Pois
o caminho atrás de Jesus convida a
olhar para a frente, a acolher a
viragem da graça, a fazer reviver em
nós cada dia aquela pergunta que o
Senhor, como em Cesareia de Filipe,
nos dirige a cada um de nós, seus
discípulos: E vós, quem dizeis que Eu
sou?



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-
papa-francisco-a-budapeste-e-a-

eslovaquia/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-do-papa-francisco-a-budapeste-e-a-eslovaquia/

	Viagem do Papa Francisco a Budapeste e à Eslováquia

