
opusdei.org

Papa Francisco:
Moçambique,
Madagascar e
Maurício

O Papa Francisco realizou do
dia 04 ao 10 de setembro mais
uma viagem apostólica. Abaixo
publicamos a Audiência de
hoje, e as palavras do Santo
Padre ao longo dos dias da
viagem.

11/09/2019

11de setembro de 2019 - Audiência
Geral após a Viagem Apostólica



Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

Ontem à noite regressei da minha
Viagem apostólica a Moçambique,
Madagáscar e Ilhas Maurícias.
Agradeço a Deus que me permitiu
fazer esta viagem como peregrino de
paz e esperança, e renovo a
expressão da minha gratidão às
respetivas Autoridades destes
Estados, assim como aos
Episcopados, que me convidaram e
acolheram com tanto afeto e cortesia,
e aos Núncios Apostólicos, que tanto
trabalharam para esta viagem.

A esperança do mundo é Cristo e o
seu Evangelho é o fermento mais
poderoso de fraternidade, liberdade,
justiça e paz para todos os povos.
Com a minha visita, seguindo os
passos dos santos evangelizadores,
procurei levar este fermento, o
fermento de Jesus, às populações
moçambicanas, malgaxes e
mauricianas.



Em Moçambique fui lançar sementes
de esperança, paz e reconciliação
numa terra que sofreu muito no
passado recente por causa de um
longo conflito armado, e que na
primavera passada foi atingida por
dois ciclones que provocaram danos
muito graves. A Igreja continua a
acompanhar o processo de paz, que
deu um passo em frente a 1 de agosto
com um novo acordo entre as partes.
E aqui gostaria de agradecer à
Comunidade de Santo Egídio que
trabalhou muitíssimo neste processo
de paz.

Encorajei as Autoridades do país
neste sentido, exortando-as a
trabalhar em conjunto para o bem
comum. E encorajei os jovens, que se
reuniram em diferentes contextos
religiosos, a construir o país,
superando a resignação e a
ansiedade, difundindo a amizade
social e valorizando as tradições dos
idosos. Aos bispos, sacerdotes e

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2019/9/5/autorita-mozambico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_consacrati-mozambico.html


pessoas consagradas com quem me
encontrei na Catedral de Maputo,
dedicada à Virgem Imaculada,
propus o caminho de Nazaré, o
caminho do “sim” generoso a Deus,
na memória grata da sua chamada e
das suas próprias origens. Um sinal
forte desta presença evangélica é o 
Hospital de Zimpeto, nos arredores
da capital, construído com o
empenho da Comunidade de Santo
Egídio. Naquele hospital vi que o
mais importante são os doentes, e
todos trabalham para os doentes.
Além disso, nem todos têm a mesma
pertença religiosa. O diretor desse
hospital é uma mulher, uma
pesquisadora, uma mulher bondosa,
que faz pesquisa sobre a sida. Ela é
muçulmana, e diretora de um
hospital construído pela Comunidade
de Santo Egídio. Todos juntos pelo
povo, unidos, como irmãos. A minha
visita a Moçambique culminou na 
Missa, celebrada no Estádio, debaixo
de chuva, mas estávamos todos

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_consacrati-mozambico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2019/9/6/messa-mozambico.html


felizes. As canções, as danças
religiosas... tanta felicidade. A chuva
não incomodava. E ali ressoou o
apelo do Senhor Jesus: «Amai os
vossos inimigos» (Lc 6, 27), semente
da verdadeira revolução, a do amor,
que extingue a violência e gera
fraternidade.

De Maputo transferi-me para
Antananarivo, capital de 
Madagáscar. Um país rico em beleza
e recursos naturais, mas marcado
por muita pobreza. Fiz votos por que,
animado pelo seu tradicional espírito
de solidariedade, o povo malgaxe
possa superar as adversidades e
construir um futuro de
desenvolvimento, conjugando o
respeito pelo meio ambiente e a
justiça social. Neste sentido, como
sinal profético, visitei a “Cidade da
Amizade”— Akamasoa, fundada por
um missionário lazarista, padre
Pedro Opeka: ali procura-se unir
trabalho, dignidade, cuidado dos



mais pobres, educação para as
crianças. Tudo animado pelo
Evangelho. Em Akamasoa, junto da
pedreira de granito, elevei a Deus a 
Oração pelos trabalhadores.

Depois tive um encontro com as 
monjas contemplativas de diferentes
congregações, no mosteiro das
carmelitas: de facto, sem a fé nem a
oração não se pode construir uma
cidade digna do homem. Com os 
Bispos do país renovámos o nosso
compromisso de sermos
“semeadores de paz e esperança”,
cuidando do povo de Deus,
especialmente dos pobres e dos
nossos sacerdotes. Juntos veneramos
a Beata Vitória Rasoamanarivo,
primeira malgaxe a ser elevada aos
altares. Com os jovens, muito
numerosos — muitos jovens naquela
vigília, muitos, muitos — vivi uma
vigília rica em testemunhos, cantos e
danças.



Em Antananarivo foi celebrada a 
Eucaristia dominicalno grande
“Campo diocesano”: reuniu-se ao
redor do Senhor Jesus uma multidão
imensa. E por fim, no Instituto Saint-
Michel, encontrei-me com os 
sacerdotes, as consagradas e os
consagrados e os seminaristas de
Madagáscar. Um encontro no sinal
do louvor a Deus.

A segunda-feira foi dedicada à visita
à República das Maurícias, famosa
meta turística, mas que escolhi como
local de integração entre diferentes
etnias e culturas. De facto, ao longo
dos últimos dois séculos, diferentes
populações chegaram a esse
arquipélago, especialmente da Índia;
e, após a independência, conheceu
um grande desenvolvimento
económico e social. Há um forte
diálogo inter-religioso e também
amizade entre os líderes das várias
confissões religiosas. Algo que nos
parece estranho, mas eles vivem a



amizade que é natural. Quando
entrei no episcopado, encontrei um
lindo ramo de flores enviado pelo
Grão-Imã em sinal de fraternidade.

A santa Missa nas Maurícias foi
celebrada no Monumento a Maria
Rainha da Paz, em memória do Beato
Jacques-Désiré Laval, conhecido
como o “apóstolo da unidade
mauriciana”. O Evangelho das Bem-
Aventuranças, bilhete de identidade
dos discípulos de Cristo, naquele
contexto é um antídoto contra a
tentação do bem-estar egoísta e
discriminatório. O Evangelho e as
Bem-Aventuranças são o antídoto
contra este bem-estar egoísta e
discriminatório, e são também o
fermento da verdadeira felicidade,
impregnada de misericórdia, justiça
e paz. Fiquei impressionado com o
trabalho que os bispos fazem pela
evangelização dos pobres. Em
seguida, no encontro com as 
Autoridades das Maurícias,



manifestei o meu apreço pelo
compromisso a fim de harmonizar as
diferenças num projeto comum e
encorajei a incrementar a
capacidade de acolher as pessoas
também hoje, bem como os seus
esforços para manter e desenvolver a
vida democrática.

Cheguei ontem à noite ao Vaticano.
Antes de iniciar uma viagem e ao
regressar, vou sempre visitar Nossa
Senhora, a Salus Populi Romani, para
que ela me acompanhe na viagem,
como Mãe, para me dizer o que devo
fazer, para apoiar as minhas
palavras, os meus gestos. Com Nossa
Senhora, sinto-me seguro.

Queridos irmãos e irmãs, demos
graças a Deus e peçamos-lhe que as
sementes lançadas nesta viagem
apostólica produzam frutos
abundantes para os povos de
Moçambique, Madagáscar e Ilhas
Maurícias. Obrigado!



Palavras do Santo Padre ao longo
da Viagem Apostólica

Quarta-feira, 4 de setembro de
2019

ROMA - MAPUTO [MOÇAMBIQUE]

8:00

Partida de avião
do Aeroporto de
Roma/Fiumicino
para Maputo

Encontro com os
jornalistas
durante o voo
para Maputo

18:30

Cerimônia de
boas-vindas no
Aeroporto de
Maputo

Quinta-feira, 5 de setembro se 2019

MAPUTO



9:45
Visita de cortesia ao
Presidente no Palácio
Ponta Vermelha

10:15

Encontro com as
Autoridades, a
Sociedade civil e o
Corpo Diplomático no
Palácio Ponta Vermelha

11:00

Encontro Inter-
religioso com os
Jovens no Pavilhão
Maxaquene

Almoço na
Nunciatura

16:15

Encontro com os
Bispos, Sacerdotes,
Religiosos e
Religiosas,
Consagrados e
Seminaristas,
Catequistas e
Animadores na
Catedral da Imaculada
Conceição

17:25



Visita privada à “Casa
Mateus 25"

Sexta-feira, 6 de setembro de 2019

MAPUTO-ANTANANARIVO
[MADAGASCAR]

8:45
Visita ao Hospital de
Zimpeto

10:00
Santa Missa no Estádio de
Zimpeto

12:25
Cerimônia de despedida no
Aeroporto de Maputo

12:40
Partida do avião papal para
Antananarivo

16:30
Cerimônia de boas-vindas no
Aeroporto de Antananarivo
em Madagascar

Sábado, 7 de setembro de 2019

ANTANANARIVO

9:30



Visita de cortesia ao
Presidente no Palácio
Presidencial “Iavoloha”

10:15

Encontro com as
Autoridades, a
Sociedade Civil e o
Corpo Diplomático no
Ceremony Building

11:15

Hora Média no
Mosteiro da ordem
das Carmelitas
Descalças

Almoço na
Nunciatura

16:00

Encontro com os
Bispos de Madagascar
na Catedral de
Andohalo

17:10
Visita ao túmulo da
Beata Victoire
Rasoamanarivo

18:00
Vigília com os Jovens
no Campo Diocesano
de Soamandrakizay



Domingo, 8 de setembro de 2019

ANTANANARIVO

10:00
Santa Missa no
Campo Diocesano de
Soamandrakizay

12:00 Angelus

Almoço com
a Séquito
Papal na
Nunciatura

Visita à
Cidade de
Amizade -
Akamasoa

15:10

Oração para os
Trabalhadores no
Estaleiro de
Mahatzana

16:00

Encontro com os
Sacerdotes,
Religiosos,
Religiosas,
Consagrados e



Seminaristas no
Colégio Saint Michel

Segunda-feira, 9 de setembro de
2019

ANTANANARIVO-PORT LOUIS
[MAURÍCIO]-ANTANANARIVO

7:30
Partida de avião para
Port Louis em
Maurício

10:40
Cerimônia de boas-
vindas no Aeroporto
de Port Louis

12:15
Santa Missa no
Monumento de
Maria, Rainha da Paz

Almoço com
os Bispos da
CEDOI no
Episcópio

16:25
Visita privada ao
Santuário de Pere
Laval



16:55
Visita de cortesia ao
Presidente no Palácio
Presidencial

17:15
Encontro com o
Primeiro-Ministro no
Palácio Presidencial

17:40

Encontro com as
Autoridades, a
Sociedade Civil e o
Corpo Diplomático
no Palácio
Presidencial

18:45

Cerimonia de
despedida no
Aeroporto de Port
Louis

19:00
Partida de avião para
Antananarivo

20:00
Chegada ao Aeroporto
de Antananarivo

Terça-feira, 10 de setembro de 2019

ANTANANARIVO-ROMA



9:00
Cerimônia de despedida no
Aeroporto de Antananarivo

9:20
Partida de avião para Roma/
Ciampino

19:00
Chegada ao Aeroporto de
Roma/Ciampino

Fuso horário

Roma: + 2h UTC

Maputo: + 2h UTC

Antananarivo: + 3h UTC

Port Louis: + 4h UTC

4 de setembro

Cerimônia de boas-vindas no
Aeroporto de Maputo

5 de setembro



Encontro com as Autoridades, a
Sociedade civil e o Corpo
Diplomático

Senhor Presidente,

Membros do Governo e do Corpo
Diplomático,

Distintas Autoridades,

Representantes da sociedade civil,

Senhoras e Senhores:

Obrigado, Senhor Presidente, pelas
suas palavras de boas-vindas bem
como pelo amável convite a visitar a
nação. Sinto-me feliz por me
encontrar novamente na África e
iniciar esta viagem apostólica por
este país, tão abençoado pela sua
beleza natural como pela sua grande
riqueza cultural que traz, à provada
alegria de viver do vosso povo, a
esperança num futuro melhor.



Saúdo cordialmente os membros do
Governo, do Corpo Diplomático e os
representantes da sociedade civil
aqui presentes. Em vós, quero
abeirar-me e saudar afetuosamente
todo o povo moçambicano, do
Rovuma a Maputo, que nos abre as
suas portas para alimentar um
renovado futuro de paz e
reconciliação.

Quero que as minhas primeiras
palavras de proximidade e
solidariedade sejam dirigidas a todos
aqueles sobre quem se abateram
recentemente os ciclones Idai e
Kenneth, cujas devastadoras
consequências continuam a pesar
sobre tantas famílias, principalmente
nos lugares onde ainda não foi
possível a reconstrução, requerendo
esta especial atenção. Infelizmente,
não poderei ir pessoalmente até
junto de vós, mas quero que saibais
que partilho a vossa angústia,
sofrimento e também o compromisso



da comunidade católica para fazer
frente a tão dura situação. No meio
da catástrofe e da desolação, peço à
Providência que não falte a solicitude
de todos os atores civis e sociais que,
pondo a pessoa no centro, sejam
capazes de promover a necessária
reconstrução.

Também quero exprimir o
reconhecimento, meu e de grande
parte da comunidade internacional,
pelo esforço que, há decénios, se vem
fazendo para que a paz volte a ser a
norma, e a reconciliação o melhor
caminho para enfrentar as
dificuldades e desafios que tendes
como nação. Neste espírito e com
este propósito, há cerca de um mês
assináveis na Serra da Gorongosa o
acordo de cessação definitiva das
hostilidades militares entre irmãos
moçambicanos. Um marco, que
saudamos e esperamos decisivo,
plantado pelos corajosos na senda da
paz que parte daquele Acordo Geral



de 1992 [mil novecentos e noventa e
dois] em Roma.

Quantas coisas se passaram desde a
assinatura do histórico tratado que
selou a paz e deu os seus primeiros
rebentos! São estes rebentos que
sustentam a esperança e dão
confiança para não deixar que a
maneira de escrever a história seja a
luta fratricida, mas a capacidade de
se reconhecerem como irmãos, filhos
duma mesma terra, administradores
dum destino comum. A coragem da
paz! Uma coragem de alta qualidade:
não a da força bruta e da violência,
mas aquela que se concretiza na
busca incansável do bem comum (cf.
Paulo VI, Mensagem para o Dia
Mundial da Paz, 1973, 1973)

Conhecestes o sofrimento, o luto e a
aflição, mas não deixastes que o
critério regulador das relações
humanas fosse a vingança ou a
repressão, nem que o ódio e a

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19721208_vi-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19721208_vi-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19721208_vi-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19721208_vi-world-day-for-peace.html


violência tivessem a última palavra.
Como recordava o meu antecessor
São João Paulo II [segundo] durante a
sua visita ao vosso país em 1988 [mil
novecentos e oitenta e oito], com a
guerra «muitos homens, mulheres e
crianças sofrem por não terem casa
onde habitar, alimentação suficiente,
escolas onde se instruir, hospitais
para tratar a saúde, igrejas onde se
reunir para rezar e campos onde
empregar as forças de trabalho.
Muitos milhares de pessoas são
forçadas a deslocar-se à procura de
segurança e de meios para
sobreviver; outras refugiam-se nos
países vizinhos. (...) Não à violência e
sim à paz!» (Discurso de Chegada, 16
de setembro de 1988, n. 3).

Ao longo de todos estes anos,
experimentastes que a busca da paz
duradoura – uma missão que envolve
a todos – exige um trabalho árduo,
constante e sem tréguas, pois a paz é
«como uma flor frágil, que procura

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1988/travels/documents/trav_africa.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1988/travels/documents/trav_africa.html


desabrochar por entre as pedras da
violência» (Francisco, Mensagem
para o Dia Mundial da Paz, 2019,
2019) e, por isso, requer que se
continue a afirmar com
determinação mas sem fanatismo,
com coragem mas sem exaltação,
com tenacidade mas de maneira
inteligente: não à violência que
destrói, sim à paz e à reconciliação.

Como sabemos, a paz não é apenas
ausência de guerra, mas o empenho
incansável – especialmente daqueles
que ocupamos um cargo de maior
responsabilidade – de reconhecer,
garantir e reconstruir concretamente
a dignidade, tantas vezes esquecida
ou ignorada, de irmãos nossos, para
que possam sentir-se os principais
protagonistas do destino da própria
nação. Não podemos perder de vista
que, «sem igualdade de
oportunidades, as várias formas de
agressão e de guerra encontrarão um
terreno fértil que, mais cedo ou mais

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html


tarde, há de provocar a explosão.
Quando a sociedade – local, nacional
ou mundial – abandona na periferia
uma parte de si mesma, não há
programas políticos, nem forças da
ordem ou serviços secretos que
possam garantir indefinidamente a
tranquilidade» (Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 59).

A paz tornou possível o
desenvolvimento de Moçambique em
várias áreas. Promissores são os
avanços registados no âmbito da
educação e da saúde. Encorajo-vos a
prosseguir no trabalho de consolidar
as estruturas e instituições
necessárias para permitir que
ninguém se sinta abandonado,
especialmente os vossos jovens, que
formam grande parte da população.
Não são apenas a esperança desta
terra, eles são o presente que
interpela, busca e precisa de
encontrar canais dignos que lhes
permitam desenvolver todos os seus

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


talentos; são potencial para semear e
desenvolver a tão desejada amizade
social.

Uma cultura de paz exige «um
processo constante, no qual cada
nova geração está envolvida» (Ibid.,
220). Por isso, o caminho há de ser
aquele que favoreça a cultura do
encontro e dela fique todo
impregnado: reconhecer o outro,
estreitar laços, lançar pontes. Neste
sentido, é imprescindível manter
viva a memória como caminho que
abre futuro; como caminhada, que
leve a procurar metas comuns,
valores compartilhados, ideias que
favoreçam superar interesses
setoriais, corporativos ou partidários
para que as riquezas da vossa nação
sejam colocadas ao serviço de todos,
especialmente dos mais pobres.
Tendes uma corajosa e histórica
missão a cumprir: não cesseis os
esforços enquanto houver crianças e
adolescentes sem educação, famílias

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


sem teto, trabalhadores sem
trabalho, camponeses sem terra...
Tais são as bases dum futuro de
esperança, porque futuro de
dignidade! Tais são as armas da paz.

A paz convida-nos também a olhar
pela nossa Casa Comum. Sob esta
perspetiva, Moçambique é uma
nação abençoada, e vós sois
especialmente convidados a cuidar
desta bênção. A defesa da terra é
também a defesa da vida, que
reclama atenção especial quando se
constata uma tendência à pilhagem e
espoliação, guiada por uma ânsia de
acumular que, em geral, não é
cultivada sequer por pessoas que
habitam estas terras, nem é motivada
pelo bem comum do vosso povo.
Uma cultura de paz implica um
desenvolvimento produtivo,
sustentável e inclusivo, onde cada
moçambicano possa sentir que este
país é seu, e no qual possa
estabelecer relações de fraternidade



e equidade com o seu vizinho e com
tudo o que o rodeia.

Senhor Presidente, distintas
Autoridades! Todos vós sois os
construtores da obra mais bela a ser
realizada: um futuro de paz e
reconciliação como garantias do
direito ao futuro dos vossos filhos.
Peço a Deus que, durante este tempo
que transcorrerei convosco, possa –
eu também, em comunhão com os
meus irmãos bispos e a Igreja
Católica que peregrina nesta terra –
contribuir para que a paz, a
reconciliação e a esperança reinem
definitivamente entre vós. Obrigado.

Encontro Inter-religioso com os
Jovens

Muito obrigado pelas vossas palavras
de boas vindas; muito obrigado
também por todas e cada uma das
representações artísticas que vós
realizastes. Obrigado! Muito



obrigado! Sentai-vos, ponde-vos à
vontade!

Vós me agradecíeis por ter reservado
tempo para estar convosco. Que pode
haver de mais importante para um
pastor do que estar com os seus? Que
há de mais importante para um
pastor do que encontrar-se com os
seus jovens? Vós sois importantes!
Precisais de o saber, precisais de
acreditar nisto: vós sois importantes!
Mas revestidos de humildade.
Porque não sois apenas o futuro de
Moçambique, ou da Igreja e da
humanidade; vós sois o presente, sois
o presente de Moçambique: com tudo
o que sois e fazeis, já estais a
contribuir para ele com o melhor que
hoje podeis dar. Sem o vosso
entusiasmo, os vossos cânticos, a
vossa alegria de viver, que seria
desta terra? Sem os jovens, que seria
desta terra? Ver-vos cantar, sorrir,
dançar, no meio de todas as
dificuldades que viveis – como



justamente nos contavas tu – é o
melhor sinal de que vós, jovens, sois
a alegria desta terra, a alegria de
hoje. A alegria de hoje, a esperança
de amanhã.

A alegria de viver é uma das vossas
caraterísticas principais, a
caraterística dos jovens é a alegria de
viver, como se pode sentir aqui!
Alegria partilhada e celebrada que
reconcilia e se torna no melhor
antídoto capaz de desmentir todos
aqueles que vos querem dividir –
atenção àqueles que vos querem
dividir! –, que vos querem
fragmentar, que vos querem
contrapor. Como faz falta, nalgumas
regiões do mundo, a vossa alegria de
viver! Como faz falta, nalgumas
regiões do mundo, a alegria de estar
unidos, de viver juntos, de diversas
confissões religiosas, mas filhos da
mesma terra, unidos.



Obrigado por estarem aqui as
diferentes confissões religiosas.
Obrigado por vos animardes a viver
o desafio da paz e a celebrá-la hoje
como família que somos, incluindo
aqueles que, não fazendo parte de
nenhuma tradição religiosa, também
estão a participar... Estais a fazer a
experiência de que todos somos
necessários: com as nossas
diferenças, mas necessários. As
nossas diferenças são necessárias.
Vós juntos – assim como estais – sois
o palpitar deste povo, onde cada qual
desempenha um papel fundamental,
num único projeto criador, para
escrever uma nova página da
história, uma página cheia de
esperança, cheia de paz, cheia de
reconciliação. E eu pergunto-vos:
Quereis escrever esta página?
[respondem: sim!] Quando entrei,
cantastes: «reconciliação. Podeis
repeti-lo? [todos: Reconciliação!
Reconciliação! Reconciliação!]
Obrigado.



Fizestes-me duas perguntas, mas
acho que estão ligadas. Uma delas:
Como fazer para que os sonhos dos
jovens se tornem realidade? A outra:
Como fazer para que os jovens se
envolvam nos problemas que afligem
o país? Vós, hoje, apontastes-nos o
caminho e ensinastes-nos como
responder a estas perguntas.

Exprimistes com a arte, com a
música, com a riqueza cultural que
mencionavas com tanta ufania…
exprimistes uma parte dos vossos
sonhos e realidades; em todas elas, se
mostram modos diferentes de
assomar-se ao mundo e fixar o
horizonte: sempre com olhos cheios
de esperança, cheios de futuro e
cheios de ilusões. Vós, jovens,
caminhais com dois pés como os
adultos, de igual modo, mas, ao
contrário dos adultos que os mantêm
paralelos, vós colocais um atrás do
outro, pronto a arrancar, a partir.
Vós tendes tanta força, sois capazes



de olhar com tanta esperança! Sois
uma promessa de vida, que traz em
si um certo grau de tenacidade (cf.
Francisco, Exort. ap. pós-sinodal 
Christus vivit, 139), que não deveis
perder nem deixar que vo-la
roubem.

Como realizar os sonhos, como
contribuir para a solução dos
problemas do país? Gostaria de vos
dizer: não deixeis que vos roubem a
alegria. Não deixeis que vos roubem
a alegria. Não deixeis de cantar e
expressar-vos de acordo com todo o
bem que aprendestes das vossas
tradições. Que não vos roubem a
alegria! Como vos disse, há muitas
maneiras de olhar o horizonte, o
mundo, de olhar o presente e o
futuro. Há muitos modos. Mas é
preciso acautelar-se de duas atitudes
que matam os sonhos e a esperança.
Quais são? A resignação e a
ansiedade. Duas atitudes que matam
os sonhos e a esperança. São grandes

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


inimigas da vida, porque
normalmente nos impelem por um
caminho fácil, mas de derrota; e a
portagem que pedem para passar é
muito cara; é muito cara. Paga-se
com a própria felicidade e até com a
própria vida. Resignação e
ansiedade: duas atitudes que roubam
a esperança. Quantas promessas de
felicidade vazias, que acabam por
mutilar vidas! Certamente conheceis
amigos, conhecidos – ou pode mesmo
ter acontecido convosco – que, em
momentos difíceis, dolorosos,
quando parece que tudo lhes cai em
cima, ficam prostrados na
resignação. É preciso estar muito
atento, porque esta atitude «faz com
que te encaminhes pela estrada
errada. Quando tudo parece estar
parado e estagnante, quando os
problemas pessoais nos preocupam,
as dificuldades sociais não
encontram as devidas respostas, não
é bom dar-se por vencido» (Ibid.,
141). Não é bom dar-se por vencido!

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


Repeti: Não é bom dar-se por vencido
[todos: Não é bom dar-se por
vencido!].

Sei que a maioria de vós gosta muito
de futebol. É verdade? Recordo um
grande jogador destas terras que
aprendeu a não se resignar: Eusébio
da Silva, a pantera negra. Começou a
sua vida desportiva no clube desta
cidade. As graves dificuldades
económicas da sua família e a morte
prematura do seu pai não impediram
os seus sonhos; a sua paixão pelo
futebol fê-lo perseverar, sonhar e
continuar para diante... chegando a
marcar 77 golos para este clube de
Maxaquene! Não faltavam razões
para se resignar… e ele não se
resignou.

O seu sonho e vontade de jogar
lançaram-no para diante, mas
igualmente importante foi encontrar
com quem jogar. Bem sabeis que,
numa equipa, não são todos iguais,



nem fazem as mesmas coisas ou
pensam da mesma maneira. Não.
Cada jogador tem as suas
caraterísticas, como podemos
descobrir e desfrutar neste encontro:
vimos de tradições diferentes e
inclusive podemos falar línguas
diversas, mas isto não impediu de
nos encontrarmos. Muito se sofreu e
continua a sofrer, porque alguns se
julgam no direito de determinar
quem pode «jogar» ou não: quem
deve ficar «fora do campo». Um
direito injusto. E passam a vida
dividindo e contrapondo, e a fazer a
guerra. Hoje vós, queridos amigos,
sois um exemplo, sois um
testemunho de como devemos agir.
Testemunho de unidade, de
reconciliação, de esperança. Como
uma equipa de futebol. Como
empenhar-se pelo país? Tal como
estais a fazer agora, permanecendo
unidos independentemente daquilo
que vos possa diferenciar,
procurando sempre a oportunidade



de realizar os sonhos por um país
melhor, mas… juntos. Juntos. Como é
importante não esquecer que a
inimizade social destrói. Juntos!
[todos: a inimizade social destrói]. E
uma família destrói-se pela
inimizade. Um país destrói-se pela
inimizade. Juntos! [todos: a inimizade
social destrói]. O mundo destrói-se
pela inimizade. E a inimizade maior
é a guerra. Porque são incapazes de
se sentar e falar. Sede capazes de
criar a amizade social (cfr ibid., 169).

Recordo o provérbio que diz: «Se
quiseres chegar depressa, caminha
sozinho; se quiseres chegar longe, vai
acompanhado». [Repetimo-lo: «Se
quiseres chegar depressa, caminha
sozinho; se quiseres chegar longe, vai
acompanhado»] Trata-se sempre de
sonhar juntos, como estais a fazer
hoje. Sonhai com os outros, nunca
contra os outros; sonhai como
sonhastes e preparastes este
encontro: todos unidos e sem

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


barreiras. Isto faz parte da «nova
página da história» de Moçambique.

Futebol, equipes, jogar juntos. Jogar
juntos ensina-nos que, inimiga dos
sonhos e do compromisso, não é
apenas a resignação, mas também a
ansiedade. Resignação e ansiedade. A
ansiedade: esta «pode tornar-se uma
grande inimiga, quando leva a
render-nos, porque descobrimos que
os resultados não são imediatos. Os
sonhos mais belos conquistam-se
com esperança, paciência e
determinação, renunciando às
pressas. Ao mesmo tempo, é preciso
não se deixar bloquear pela
insegurança: não se deve ter medo de
arriscar e cometer erros» (Ibid., 142).
É normal! As coisas mais belas
formam-se com o tempo e, se algo
não te saiu bem à primeira, não
tenhas medo de voltar a tentar, uma
vez e outra. Não tenhas medo de te
equivocar! Podemos equivocar-nos
mil vezes, mas não caiamos no erro

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


de parar porque há coisas que não
correram bem à primeira. O pior
erro seria abandonar, por causa da
ansiedade, os sonhos e a vontade de
um país melhor.

Por exemplo, tendes diante dos olhos
aquele belo testemunho dado por
Maria Mutola, que aprendeu a
perseverar, a continuar a tentar,
apesar de não ver cumprido o seu
anseio da medalha de ouro nos três
primeiros Jogos Olímpicos que
disputou; sucessivamente, na quarta
tentativa, esta atleta dos 800 metros
alcançou a sua medalha de ouro nas
Olimpíadas de Sidney. Tentar, tentar.
A ansiedade não a deixou absorta em
si mesma; os seus nove títulos
mundiais não a fizeram esquecer-se
do seu povo, das suas raízes, mas
continuou a olhar pelas crianças
necessitadas de Moçambique. Como
o desporto nos ensina a perseverar
nos nossos sonhos!



Gostaria de acrescentar outro
elemento importante. Não à
ansiedade, não à resignação e agora
outro elemento importante: não
deixem de fora os vossos idosos.

Também os vossos idosos podem
ajudar para que os vossos sonhos e
aspirações não estiolem, não sejam
arrebatados pelo primeiro vento da
dificuldade ou da impotência. Os
idosos são as nossas raízes. Podemos
dizê-lo todos? Os idosos são as nossas
raízes. As gerações anteriores têm
muito a dizer-vos, a propor-vos. É
verdade que às vezes nós, os idosos,
o fazemos de forma impositiva, como
advertência, metendo medo. É
verdade, às vezes metemos medo ou
pretendemos que façais, digais e
vivais exatamente como nós. É
errado. Vós tereis de fazer a vossa
própria síntese, mas escutando,
valorizando aqueles que vos
precederam. Não foi isto o que
fizestes com a vossa música? Ao



ritmo tradicional de Moçambique, a
marrabenta, incorporastes outros
modernos, e nasceu o pandza. O que
escutáveis, o que víeis cantar e
dançar a vossos pais e avós,
assumiste-lo como próprio. Este é o
caminho que vos proponho: um
caminho «feito de liberdade,
entusiasmo, criatividade, horizontes
novos, mas cultivando ao mesmo
tempo as raízes que nutrem e
sustentam» (Ibid., 184). Os idosos são
as nossas raízes [todos: Os idosos são
as nossas raízes].

Todos estes são pequenos elementos
que podem dar-vos o apoio
necessário para não vos encolherdes
nos momentos de dificuldade, mas
abrirdes uma brecha de esperança;
brecha que vos ajudará a pôr em
jogo a vossa criatividade e encontrar
novos caminhos e espaços para
responder aos problemas com o
gosto da solidariedade.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


Muitos de vós nasceram sob o signo
da paz, uma paz laboriosa que
passou por momentos diversos: uns
mais claros e outros de provação. A
paz é um processo que também vós
sois chamados a fazer avançar,
estendendo sempre as vossas mãos
especialmente àqueles que estão a
passar momentos difíceis. Grande é o
poder da mão estendida e da
amizade que se joga no concreto!
Penso no sofrimento daqueles jovens
que chegaram cheios de sonhos à
procura de trabalho na cidade, e hoje
estão sem teto, sem família e sem
encontrar uma mão amiga. Como é
importante aprendermos a ser uma
mão amiga e estendida! Este gesto, o
gesto da mão estendida. Todos
juntos! O gesto da mão estendida
[todos: o gesto da mão estendida].
Obrigado! Procurai crescer na
amizade também com aqueles que
pensam de maneira diferente, para
que a solidariedade cresça entre vós
e se torne na melhor arma para



transformar a história. A
solidariedade é a melhor arma para
transformar a história.

Mão estendida, que nos lembra
também a necessidade de nos
comprometermos com o cuidado da
nossa Casa Comum. Sem dúvida
alguma, fostes abençoados com uma
beleza natural estupenda: florestas e
rios, vales e montanhas e tantas
praias lindas.

Infelizmente, há poucos meses
sofrestes o embate de dois ciclones,
vistes as consequências do
descalabro ecológico em que
vivemos. Muitos abraçaram já o
imperioso desafio de proteger a
nossa Casa, contando-se entre eles
tantos jovens. Temos um desafio:
proteger a nossa Casa Comum.

Permiti que vos comunique uma
última reflexão: Deus ama-vos e, com
esta afirmação, estamos de acordo
todas as tradições religiosas. «Para



Ele, és realmente valioso; tu não és
insignificante. Importa-Se contigo,
porque és obra das suas mãos. (…)
Porque te ama. Procura ficar um
momento em silêncio, deixando-te
amar por Ele. Procura calar todas as
vozes e alarido interior, e para um
momento nos seus braços
amorosos» (Ibid., 115). Façamo-lo
juntos agora [permanecem uns
momentos em silêncio].

«É o amor do Senhor, que se entende
mais de levantamentos que de
quedas, mais de reconciliação que de
proibições, mais de dar nova
oportunidade que de condenar, mais
de futuro que de passado» (Ibid.,
116).

Eu sei que vós acreditais neste amor
que torna possível a reconciliação.

Muito obrigado e, por favor, não vos
esqueçais de rezar por mim.

Que Deus vos abençoe.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


Encontro com os Bispos,
Sacerdotes, Religiosos e Religiosas,
Consagrados e Seminaristas,
Catequistas e Animadores

Amados irmãos Cardeais,

Irmãos Bispos,

Queridos sacerdotes, religiosas,
religiosos e seminaristas,

Prezados catequistas e animadores
de comunidades cristãs,

Caros irmãos e irmãs, boa tarde!

Agradeço a saudação de boas-vindas
de Dom Hilário em nome de todos
vós. Com afeto e grande
reconhecimento, vos saúdo a todos.
Sei que fizestes um grande esforço
para estar aqui. Juntos, queremos
renovar a resposta à chamada que
uma vez fez arder os nossos corações
e que a Santa Mãe Igreja nos ajudou
a discernir e confirmar com a



missão. Obrigado pelos vossos
testemunhos, que falam das horas
difíceis e sérios desafios que viveis,
reconhecendo limitações e
debilidades; mas também admirando
a misericórdia de Deus. Fiquei
contente ao ouvir dizer, da boca
duma catequista: «Somos uma Igreja
inserida num povo heroico».
Obrigado! Um povo, que se entende
de sofrimentos, mas mantém viva a
esperança. Com este são orgulho pelo
vosso povo, que convida a renovar a
fé e a esperança, queremos renovar o
nosso sim hoje. Como fica feliz a
Santa Mãe Igreja ao ouvir-vos
manifestar o amor ao Senhor e à
missão que vos deu! Como ela fica
contente ao ver o vosso desejo de
voltar sempre ao «primitivo
amor» (Ap 2, 4)! Peço ao Espírito
Santo que vos dê sempre a lucidez de
chamar a realidade pelo seu nome, a
coragem de pedir perdão e a
capacidade de aprender a ouvir o
que Ele nos quer dizer.



Queridos irmãos e irmãs, gostemos
ou não, somos chamados a encarar a
realidade como ela é. Os tempos
mudam e devemos reconhecer que
muitas vezes não sabemos como
inserir-nos nos novos tempos, nos
novos cenários; podemos sonhar com
as «cebolas do Egito» (Nm 11, 5),
esquecendo que a Terra Prometida
está à frente, não atrás, e neste
lamento pelos tempos passados,
vamo-nos petrificando, vamo-nos
«mumificando». E não é bom! Um
bispo, um sacerdote, uma irmã, um
catequista mumificados não está
bem! Em vez de professar uma Boa
Nova, o que anunciamos é algo
cinzento que não atrai nem inflama o
coração de ninguém. Esta é a
tentação.

Encontramo-nos nesta catedral,
dedicada à Imaculada Conceição da
Virgem Maria, para compartilhar
como família aquilo que nos
acontece; como família, que nasceu



naquele sim que Maria deu ao anjo.
Ela, nem por um momento olhou
para trás. Quem narra estes
acontecimentos do início do mistério
da Encarnação é o evangelista Lucas.
No seu modo de o fazer, talvez
possamos descobrir resposta para as
perguntas que fizestes hoje – bispos,
sacerdotes, irmãs, catequistas…
Faltaram as dos seminaristas! [riem]
– e encontrar também o estímulo
necessário para responder com a
mesma generosidade e solicitude de
Maria.

São Lucas apresenta em paralelo os
acontecimentos relacionados com
São João Batista e com Jesus Cristo;
pretende que, no contraste,
descubramos aquilo que se vai
apagando do modo de ser de Deus e
do nosso relacionar-nos com Ele no
Antigo Testamento, e o novo modo
que nos traz o Filho de Deus feito
homem. Um modo no Antigo



Testamento, que se apaga, e outro
modo novo que traz Jesus.

É evidente que, nas duas
Anunciações – a de João Batista e a
de Jesus –, há um anjo. Entretanto,
numa, a aparição dá-se na Judeia, na
mais importante das cidades –
Jerusalém – e não acontece num
lugar qualquer, mas no templo e,
dentro dele, no Santo dos Santos;
dirige-se a um varão e… sacerdote.
Ao passo que o anúncio da
Encarnação é feito na Galileia, a mais
remota e conflituosa das regiões,
numa pequena aldeia – Nazaré –,
numa casa e não na sinagoga ou
lugar religioso, feito a uma leiga e...
mulher. Não a um sacerdote, nem a
um homem. O contraste é grande.
Que mudou? Tudo. Tudo mudou. E,
nesta mudança, está a nossa
identidade mais profunda.

Perguntáveis que fazer com a crise
de identidade sacerdotal, como lutar



contra ela? A propósito, o que vou
dizer relativamente aos sacerdotes é
algo que todos (bispos, catequistas,
consagrados, seminaristas) somos
chamados a cultivar e fomentar. Di-
lo-ei para todos.

Perante a crise de identidade
sacerdotal, talvez tenhamos que sair
dos lugares importantes e solenes;
temos de voltar aos lugares onde
fomos chamados, onde era evidente
que a iniciativa e o poder eram de
Deus. Nenhum de nós foi chamado
para um lugar importante, nenhum.
Às vezes sem querer, sem culpa
moral, habituamo-nos a identificar a
nossa atividade quotidiana de
sacerdotes, religiosos, consagrados,
leigos, catequistas com certos ritos,
com reuniões e colóquios, onde o
lugar que ocupamos na reunião, na
mesa ou na aula é de hierarquia;
parecemo-nos mais com Zacarias do
que com Maria. «Creio não exagerar
se dissermos que o sacerdote é uma



pessoa muito pequena: a grandeza
incomensurável do dom que nos é
dado para o ministério relega-nos
entre os menores dos homens. O
sacerdote é o mais pobre dos homens
– é verdade, o sacerdote é o mais
pobre dos homens –, se Jesus não o
enriquece com a sua pobreza; é o
servo mais inútil, se Jesus não o trata
como amigo; é o mais louco dos
homens, se Jesus não o instrui
pacientemente como fez com Pedro;
o mais indefeso dos cristãos, se o
Bom Pastor não o fortifica no meio
do rebanho. [A fraqueza do
sacerdote, do consagrado, do
catequista…]. Não há ninguém
menor que um sacerdote deixado
meramente às suas forças; por isso, a
nossa oração de defesa contra toda a
cilada do Maligno é a oração da
nossa Mãe: sou sacerdote, porque Ele
olhou com bondade para a minha
pequenez (cf. Lc 1, 48)» (Francisco, 
Homilia na Missa Crismal, 17 de abril
de 2014). Irmãos e irmãs, voltar a

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140417_omelia-crisma.html


Nazaré, voltar à Galileia pode ser o
caminho para enfrentar a crise de
identidade. Depois da sua
ressurreição, Jesus convida-nos a
voltar à Galileia, para O encontrar.
Voltar a Nazaré, à primeira chamada,
voltar à Galileia para solucionar a
crise de identidade, para nos
renovarmos como pastores-
discípulos-missionários. Vós próprios
faláveis de certo exagero na
preocupação de gerar recursos para
o bem-estar pessoal, por «caminhos
tortuosos» que muitas vezes acabam
por privilegiar atividades com uma
retribuição garantida e criam
resistências a dedicar a vida ao
pastoreio diário. A imagem desta
donzela simples na sua casa, em
contraste com toda a estrutura do
templo e de Jerusalém, pode ser o
espelho onde vejamos as nossas
complicações, as nossas
preocupações que obscurecem e
rarefazem a generosidade do nosso
sim.



As dúvidas e a necessidade de
explicações de Zacarias destoam com
o sim de Maria que solicita apenas
saber como se há de verificar tudo o
que lhe vai acontecer. Zacarias não
pode superar a preocupação de
controlar tudo, não pode deixar a
lógica de ser e sentir-se responsável e
autor do que irá acontecer. Maria
não duvida, não olha para Si mesma:
entrega-Se, confia. É esgotante viver
o vínculo com Deus como faz
Zacarias, como um doutor da Lei:
sempre cumprindo, sempre julgando
que o salário é proporcional ao
esforço feito, que é mérito meu se
Deus me abençoa, que a Igreja tem o
dever de reconhecer as minhas
virtudes e esforços. É extenuante, é
esgotante viver o vínculo com Deus
como faz Zacarias. Não podemos
correr atrás daquilo que redunda em
benefícios pessoais; os nossos
cansaços devem estar mais
relacionados com a nossa capacidade
de compaixão. Tenho capacidade de



compaixão? São compromissos nos
quais o nosso coração estremece e se
comove? Irmãos e irmãs, a Igreja
pede capacidade de compaixão.
Capacidade de compaixão:
«alegramo-nos com os noivos que
vão casar – a vida pastoral –; rimos
com a criança que trazem para
batizar; acompanhamos os jovens
que se preparam para o matrimónio
e para ser família; entristecemo-nos
com quem recebe a extrema-unção
no leito do hospital; choramos com os
que enterram uma pessoa
querida» (Francisco, Homilia na
Missa Crismal, 2 de abril de 2015).
Consagramos horas e dias a
acompanhar aquela mãe com SIDA,
aquele menino que ficou órfão,
aquela avó encarregada de tantos
netos ou aquele jovem que veio para
a cidade e está desesperado porque
não encontra trabalho... «Tantas
emoções! Se tivermos o coração
aberto, estas emoções e tanto carinho
cansam o coração do pastor. Para

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150402_omelia-crisma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150402_omelia-crisma.html


nós, sacerdotes, as histórias do nosso
povo não são um noticiário:
conhecemos a nossa gente, podemos
adivinhar o que se passa no seu
coração; e o nosso, sofrendo com
eles, vai-se desgastando, divide-se em
mil pedaços, compadece-se e parece
até ser comido pelas pessoas: “tomai,
comei”. Esta é a palavra que o
sacerdote de Jesus sussurra sem
cessar, quando está a cuidar do seu
povo fiel: “tomai e comei, tomai e
bebei...” E, assim, a nossa vida
sacerdotal se vai doando no serviço,
na proximidade ao povo fiel de Deus,
etc., o que sempre, sempre
cansa» (Ibid., 2 de abril de 2015).
Irmãos e irmãs, a proximidade
cansa. Cansa sempre a proximidade
ao santo povo de Deus. A
proximidade cansa. É belo encontrar
um sacerdote, uma irmã, um
catequista…. cansados por causa da
proximidade. Renovar a chamada
passa, muitas vezes, por verificar se
os nossos cansaços e preocupações



têm a ver com um certo
«mundanismo espiritual» ditado
«pelo fascínio de mil e uma
propostas de consumo a que não
conseguimos renunciar para
caminhar, livres, pelas sendas que
nos conduzem ao amor dos nossos
irmãos, ao rebanho do Senhor, às
ovelhas que aguardam pela voz dos
seus pastores» (Francisco, Homilia na
Missa Crismal, 24 de março de 2016).
Renovar a chamada, a nossa
chamada, passa por optar, dizer sim
e cansar-nos com aquilo que é
fecundo aos olhos de Deus, que torna
presente, encarna o seu Filho Jesus.
Oxalá encontremos, neste saudável
cansaço, a fonte da nossa identidade
e felicidade! A proximidade cansa, e
este cansaço é santidade.

Oxalá os nossos jovens descubram
em nós que nos deixamos «tomar e
comer», e seja isso mesmo o que os
leva a interrogar-se sobre o
seguimento de Jesus e que eles,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160324_omelia-crisma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160324_omelia-crisma.html


deslumbrados com a alegria duma
entrega diária não imposta mas
maturada e escolhida no silêncio e na
oração, queiram dar o seu sim. Tu
que ainda te interrogas ou tu que já
estás a caminho duma consagração
definitiva dar-te-ás conta de que «a
ansiedade e a velocidade de tantos
estímulos que nos bombardeiam
fazem com que não haja lugar para
aquele silêncio interior onde se
percebe o olhar de Jesus e se ouve a
sua chamada. Entretanto receberás
muitas propostas bem
confecionadas, que parecem belas e
intensas, mas com o passar do
tempo, deixar-te-ão simplesmente
vazio, cansado e sozinho. Não deixes
que isto te aconteça, porque o
turbilhão deste mundo arrasta-te
numa corrida sem sentido, sem
orientação, nem objetivos claros, e
deste modo se malograrão muitos
dos teus esforços. Procura, antes,
aqueles espaços de calma e silêncio
que te permitam refletir, rezar, ver



melhor o mundo ao teu redor e então
sim, juntamente com Jesus, poderás
reconhecer qual é a tua vocação
nesta terra» (Francisco, Exort. ap.
pós-sinodal Christus vivit, 277).

Aquele jogo de contrastes – a
encarnação em Nazaré e a
anunciação a Zacarias no Templo –
que nos apresenta o evangelista
Lucas, culmina no encontro das duas
mulheres: Isabel e Maria. A Virgem
visita a sua prima idosa e tudo é
festa, dança e louvor. Há uma parte
de Israel que entendeu a mudança
profunda e vertiginosa do projeto de
Deus: por isso aceita ser visitada, por
isso o menino salta no ventre. Por
um momento, numa sociedade
patriarcal, o mundo dos homens
retrai-se, emudece como Zacarias.
Hoje também nos falou uma
catequista, uma irmã, uma mulher
moçambicana que nos recordou que
nada vos fará perder o entusiasmo
de evangelizar, de cumprir o vosso

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


compromisso batismal. A vossa
vocação é evangelizar; a vocação da
Igreja é evangelizar; a identidade da
Igreja é evangelizar. Não é fazer
proselitismo! O proselitismo não é
evangelização. O proselitismo não é
cristão. A nossa vocação é
evangelizar. A identidade da Igreja é
evangelizar. E esta nossa irmã
representa todos os que saem ao
encontro dos seus irmãos: tanto os
que visitam como Maria, como os
que, deixando-se visitar, aceitam de
bom grado que o outro os transforme
compartilhando a sua cultura, os
seus modos de viver a fé e de a
exprimir.

A inquietação por ti expressa mostra-
nos que a inculturação será sempre
um desafio, como a «viagem» entre
estas duas mulheres que ficarão
mutuamente transformadas pelo
encontro e o serviço. «As Igrejas
particulares hão de promover
ativamente formas, pelo menos



incipientes, de inculturação. Enfim, o
que se deve procurar é que a
pregação do Evangelho, expressa
com categorias próprias da cultura
onde é anunciado, provoque uma
nova síntese com essa cultura.
Embora estes processos sejam
sempre lentos, às vezes o medo
paralisa-nos demasiado» (Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 129). O
medo paralisa.

A «distância» entre Nazaré e
Jerusalém é encurtada, torna-se
inexistente por aquele sim de Maria.
Porque as distâncias, os
regionalismos e os partidarismos, a
construção constante de muros,
minam a dinâmica da encarnação,
que derrubou o muro que nos
separava (cf. Ef 2, 14). Vós – pelo
menos os mais velhos –, que fostes
testemunhas de divisões e rancores
que acabaram em guerras, tendes de
estar sempre dispostos a «visitar-
vos», a encurtar as distâncias. A

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Igreja de Moçambique é convidada a
ser a Igreja da Visitação; não pode
ser parte do problema das
competências, menosprezos e
divisões de uns contra os outros, mas
porta de solução, espaço onde sejam
possíveis o respeito, o intercâmbio e
o diálogo. A pergunta formulada
sobre o modo de comportar-se
perante um matrimónio inter-
religioso desafia-nos quanto a esta
tendência persistente que temos para
a fragmentação, para separar em vez
de unir. E o mesmo se passa com o
vínculo entre nacionalidades, entre
raças, entre os do norte e os do sul,
entre comunidades, sacerdotes e
bispos. É desafio porque, até se
desenvolver «uma cultura do
encontro numa harmonia
pluriforme», requer-se «um processo
constante no qual cada nova geração
está envolvida. É um trabalho lento,
é um trabalho árduo que exige
querer integrar-se e aprender a fazê-
lo». É o requisito necessário para a



«construção de um povo em paz,
justiça e fraternidade», para «o
desenvolvimento da convivência
social e a construção de um povo
onde as diferenças se harmonizam
dentro de um projeto comum» (Ibid.,
220.221). Tal como Maria caminhou
para casa de Isabel, assim também
nós da Igreja temos que aprender o
caminho frente a novas
problemáticas, procurando não ficar
paralisados por uma lógica que
contrapõe, divide, condena. Ponde-
vos a caminho e buscai uma resposta
para estes desafios pedindo a
assistência segura do Espírito Santo.
É Ele o Mestre capaz de mostrar os
novos caminhos a percorrer.

Reavivemos, pois, a nossa chamada
vocacional, façamo-lo sob este
magnífico templo dedicado a Maria e
que o nosso sim comprometido
proclame as grandezas do Senhor e
alegre o espírito do nosso povo em
Deus nosso Salvador (cf. Lc 1, 46-47).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


E encha de esperança, paz e
reconciliação o vosso país, o nosso
querido Moçambique.

Peço-vos, por favor, que rezeis e
façais rezar por mim.

Que o Senhor vos abençoe e a Virgem
Santíssima vele por vós.

Obrigado!

6 de setembro

Visita ao Hospital de Zimpeto

Queridos irmãos e irmãs!

Muito obrigado pelo acolhimento
caloroso e fraterno e também pelas
palavras de Cacilda. Obrigado pela
tua vida e testemunho, expressão de
que este Centro de saúde polivalente
– Santo Egídio de Zimpeto – é
manifestação do amor de Deus,



sempre pronto a insuflar vida e
esperança onde abundam a morte e
o sofrimento.

Saúdo cordialmente os responsáveis,
os operadores sanitários, os
enfermos com seus familiares, e
todos os presentes. Vendo como
tratais e acolheis com competência,
profissionalismo e amor tantas
pessoas doentes, particularmente
pacientes com SIDA/HIV sobretudo
mulheres e crianças, acode-me ao
pensamento a parábola do Bom
Samaritano.

Todos os que passaram por aqui,
todos os que vêm com desespero e
angústia são como aquele homem
abandonado na beira da estrada. E,
aqui, vós não passastes ao largo, não
continuastes pelo vosso caminho
como fizeram outros (o levita e o
sacerdote). Este Centro mostra-nos
que houve quem parou e sentiu
compaixão, quem não cedeu à



tentação de dizer «não há nada a
fazer», «é impossível combater esta
praga» e se animou a buscar
soluções. Vós, como disse Cacilda,
ouvistes aquele grito silencioso,
quase inaudível, de inúmeras
mulheres, de tantos que viviam
envergonhados, marginalizados,
julgados por todos. Por isso
alargastes esta casa – onde o Senhor
vive com aqueles que estão na berma
da estrada – aos doentes de cancro,
tuberculose e a centenas de
desnutridos, sobretudo crianças e
jovens.

Assim todas as pessoas que, de várias
formas, fazem parte desta
comunidade sanitária tornam-se
expressão do Coração de Jesus, para
que ninguém pense «que o seu
clamor caíra em saco roto. (…) [São]
um sinal de solidariedade para
quantos passam necessidade a fim de
sentirem a presença ativa dum irmão
ou duma irmã. Não é de um ato de



delegação que os pobres precisam,
mas do envolvimento pessoal de
quantos escutam o seu brado. A
solicitude dos crentes não pode
limitar-se a uma forma de assistência
– embora necessária e providencial
num primeiro momento –, mas
requer aquela atenção amiga que
aprecia o outro como pessoa e
procura o seu bem» (Francisco, 
Mensagem para o II Dia Mundial dos
Pobres, 18 de novembro de 2018, n.
3). Ouvir este clamor levou-vos a
perceber que não era suficiente um
tratamento médico, embora
necessário; por isso, vos debruçastes
sobre a problemática em toda a sua
integridade para devolver a
dignidade às mulheres e crianças,
ajudando-as a projetar um futuro
melhor.

Neste campo imenso, que se vos foi
abrindo graças ao contínuo
«escutar», também experimentastes
a vossa limitação, a carência de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/papa-francesco_20180613_messaggio-ii-giornatamondiale-poveri-2018.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/papa-francesco_20180613_messaggio-ii-giornatamondiale-poveri-2018.html


meios de todos os tipos. O programa,
que implementastes e vos conectou
com outros lugares do mundo, é um
exemplo de humildade, por terdes
reconhecido os vossos limites, e de
criatividade para trabalhar em rede.
O empenho gratuito e voluntário de
tantas pessoas de diversas profissões,
que têm prestado a sua valiosa
colaboração para formar operadores
locais, encerra em si mesmo um
enorme valor humano e evangélico.

Entretanto é maravilhoso constatar
como esta escuta dos mais frágeis dos
pobres, os enfermos, nos põe em
contacto com outra parte do mundo
frágil: penso nos «sintomas de
doença que notamos no solo, na
água, no ar e nos seres vivos. Por
isso, entre os pobres mais
abandonados e maltratados, conta-se
a nossa terra oprimida e devastada,
que “geme e sofre as dores do
parto” (Rm 8, 22)» (Francisco, Carta
enc.Laudato si', 2). Como ensinam as

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


esculturas de arte makonde, as 
ujamaa com várias figuras agarradas
umas às outras onde prevalece a
união e a solidariedade sobre o
indivíduo, devemos dar-nos conta de
que somos, todos, parte dum mesmo
tronco. Vós fostes capazes de
perceber isso, e esta escuta levou-vos
a procurar meios sustentáveis na
busca de energia, bem como na
recolha e reserva de água; as vossas
opções de baixo impacto ambiental
são um modelo virtuoso, um
exemplo a seguir à vista da urgência
imposta pela deterioração do
planeta.

O texto do Bom Samaritano conclui
deixando o ferido na «estalagem»,
entregando ao estalajadeiro parte do
pagamento e prometendo-lhe o resto
quando voltar. Mulheres como
Cacilda, as cerca de 100.000 crianças
que podem escrever uma nova
página da história livres do HIV/
SIDA, e muitas outras pessoas



anónimas que hoje sorriem, porque
foram curadas com dignidade na sua
dignidade, são parte do pagamento
que o Senhor vos deixou: presenças-
brinde que, saindo do pesadelo da
doença, sem esconder a sua
condição, transmitem esperança a
muitas pessoas, com aquele «eu
sonho» contagiam a tantos que
precisam de ser recolhidos da berma
da estrada. A outra parte ser-vos-á
retribuída pelo Senhor «quando Ele
voltar», e isto deve encher-vos de
alegria: quando nós formos embora,
quando voltardes às tarefas diárias,
quando ninguém vos aplaudir nem
exaltar, continuai a receber aqueles
que chegam, saí à procura dos
feridos e derrotados nas periferias...
Não esqueçamos que os seus nomes,
escritos no céu, têm junto deles uma
inscrição: estes são os benditos de
meu Pai. Renovai esforços,
permitindo que aqui se continue a
«dar à luz» a esperança. Aqui dá-se à
luz a esperança.



Que Deus vos abençoe, queridos
doentes e familiares, e a quantos vos
assistem com tanto carinho e vos
encorajam a continuar. Que Deus vos
abençoe.

Santa Missa no Estádio de Zimpeto

Amados irmãos e irmãs!

Ouvimos no Evangelho de Lucas uma
passagem do Sermão da Planície.
Depois de escolher os seus discípulos
e ter proclamado as Bem-
aventuranças, Jesus acrescenta:
«Digo-vos a vós que Me escutais:
“Amai os vossos inimigos”» (Lc 6, 27).
Uma palavra dirigida hoje também a
nós, que O escutamos neste Estádio.

Di-lo com clareza, simplicidade e
firmeza traçando uma senda, um
caminho estreito que requer algumas
virtudes. Porque Jesus não é um
idealista, que ignora a realidade; está
a falar do inimigo concreto, do
inimigo real, que descrevera na Bem-



aventurança anterior (6, 22): aquele
que nos odeia, expulsa, insulta e
rejeita como infame.

Muitos de vós podem ainda contar,
em primeira pessoa, histórias de
violência, ódio e discórdias; alguns,
em sua própria carne; outros, de
alguém conhecido que já cá não está;
e outros ainda pelo temor de que
feridas do passado se repitam e
tentem apagar o caminho de paz já
percorrido, como em Cabo Delgado.

Jesus não nos convida a um amor
abstrato, etéreo ou teórico, redigido
em escrivaninhas para discursos. O
caminho que nos propõe é o que Ele
percorreu primeiro, o caminho que O
fez amar aqueles que O traíram,
julgaram injustamente, aqueles que
O matariam.

É difícil falar de reconciliação,
quando ainda estão vivas as feridas
causadas durante tantos anos de
discórdia, ou convidar a dar um



passo de perdão que não signifique
ignorar o sofrimento nem pedir que
se cancele a memória ou os ideais (cf.
Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 100). Mesmo assim, Jesus
convida a amar e a fazer o bem. E
isto é muito mais do que ignorar a
pessoa que nos prejudicou ou
esforçar-se por que não se cruzem as
nossas vidas: é um mandato que visa
uma benevolência ativa,
desinteressada e extraordinária para
com aqueles que nos feriram. Mas
Jesus não fica por aí; pede-nos
também que os abençoemos e
rezemos por eles; isto é, que o nosso
falar deles seja um bendizer, gerador
de vida e não de morte, que
pronunciemos os seus nomes não
para insulto ou vingança, mas para
inaugurar um novo vínculo que leve
à paz. Alta é a medida que o Mestre
nos propõe!

Com tal convite, Jesus quer encerrar
para sempre a prática tão usual –

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


ontem como hoje – de ser cristão e
viver sob a lei de talião. Não se pode
pensar o futuro, construir uma
nação, uma sociedade sustentada na
«equidade» da violência. Não posso
seguir Jesus, se a ordem que
promovo e vivo é «olho por olho,
dente por dente».

Nenhuma família, nenhum grupo de
vizinhos ou uma etnia e menos ainda
um país tem futuro, se o motor que
os une, congrega e cobre as
diferenças é a vingança e o ódio. Não
podemos pôr-nos de acordo e unir-
nos para nos vingarmos, para
fazermos àquele que foi violento o
mesmo que ele nos fez, para
planearmos ocasiões de retaliação
sob formatos aparentemente legais.
«As armas e a repressão violenta,
mais do que dar solução, criam
novos e piores conflitos» (Ibid., 60). A
«equidade» da violência é sempre
uma espiral sem saída; e o seu custo,
muito alto. Há outro caminho

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


possível, porque é crucial não
esquecer que os nossos povos têm
direito à paz. Vós tendes direito à
paz.

Para tornar o seu convite mais
concreto e aplicável no dia-a-dia,
Jesus propõe uma primeira regra de
ouro ao alcance de todos – «como
quereis que os outros vos façam,
fazei-lho vós também» (Lc 6, 31) – e
ajuda-nos a descobrir o que é mais
importante nesta reciprocidade de
trato: amar-nos, ajudar-nos e
emprestar sem esperar nada em
troca.

«Amar-nos»: diz-nos Jesus. E Paulo
traduz isso como «revestir-nos de
sentimentos de misericórdia e de
bondade» (Col 3, 12). O mundo
desconhecia – e continua sem
conhecer – a virtude da misericórdia,
da compaixão, matando ou
abandonando deficientes e idosos,
eliminando feridos e enfermos, ou



divertindo-se com os sofrimentos dos
animais. Também não praticava a
bondade, a amabilidade, que nos
move a considerar o bem do próximo
tão querido como o próprio.

Superar os tempos de divisão e
violência supõe não só um ato de
reconciliação ou a paz entendida
como ausência de conflito, implica
também o compromisso diário de
cada um de nós ter um olhar atento e
ativo que nos leva a tratar os outros
com aquela misericórdia e bondade
com que queremos ser tratados;
misericórdia e bondade sobretudo
com aqueles que, pela sua condição,
rapidamente acabam rejeitados e
excluídos. Trata-se de uma atitude,
não de débeis, mas de fortes, uma
atitude de homens e mulheres que
descobrem que não é necessário
maltratar, denegrir ou esmagar para
se sentirem importantes; antes pelo
contrário... E esta atitude é a força
profética que o próprio Jesus Cristo



nos ensinou ao querer identificar-Se
com eles (cf. Mt 25, 35-45) e ao
mostrar-nos que o serviço é o
caminho.

Moçambique possui um território
cheio de riquezas naturais e
culturais, mas paradoxalmente com
uma quantidade enorme da sua
população abaixo do nível de
pobreza. E por vezes parece que
aqueles que se aproximam com o
suposto desejo de ajudar, têm outros
interesses. E é triste quando isto se
verifica entre irmãos da mesma
terra, que se deixam corromper; é
muito perigoso aceitar que a
corrupção seja o preço que temos de
pagar pela ajuda externa.

«Não seja assim entre vós» (Mt 20, 26;
cf. vv. 26-28). Com as suas palavras,
Jesus impele-nos a ser protagonistas
de outro trato: o do seu Reino. Aqui e
agora, sementes de alegria e
esperança, paz e reconciliação. O que



o Espírito vem impelir não é um
ativismo transbordante, mas, antes
de tudo, uma atenção prestada ao
outro, reconhecendo-o e valorizando-
o como irmão até sentir a sua vida e
a sua dor como a nossa vida e a
nossa dor. Este é o melhor
termómetro para descobrir as
ideologias de todo e qualquer tipo
que tentam manipular os pobres e as
situações de injustiça ao serviço de
interesses políticos ou pessoais (cf. 
Evangelii gaudium, 199). Só assim
poderemos ser, no lugar onde nos
encontrarmos, sementes e
instrumentos de paz e reconciliação.

Queremos que reine a paz nos nossos
corações e no palpitar do nosso povo.
Queremos um futuro de paz.
Queremos que «reine em vossos
corações a paz de Cristo» (Col 3, 15),
como justamente dizia a carta de São
Paulo. Ele usa um verbo que vem do
mundo do desporto e faz referência
ao árbitro que decide as coisas

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


discutíveis: «que a paz de Cristo seja
o árbitro em vossos corações». Se a
paz de Cristo é o árbitro nos nossos
corações, então quando os
sentimentos estão em conflito e nos
achamos indecisos entre dois
sentidos opostos, «façamos o jogo» de
Cristo. A decisão de Cristo manter-
nos-á no caminho do amor, na senda
da misericórdia, na opção pelos mais
pobres, na salvaguarda da natureza.
No caminho da paz. Se Jesus for o
árbitro entre as emoções em conflito
do nosso coração, entre as decisões
complexas do nosso país, então
Moçambique tem garantido um
futuro de esperança; então o vosso
país cantará «a Deus, com gratidão e
de todo o coração, salmos, hinos e
cânticos inspirados» (Col 3, 16).

***

Agradecimento do Santo Padre no
final da Santa Missa



No termo desta minha visita, quero
dizer «obrigado» a todas as pessoas e
entidades que colaboraram para a
sua realização; a começar por esta
arquidiocese de Maputo e seu Pastor,
Dom Francisco Chimoio, a quem
agradeço a fraterna hospitalidade e
também a venturosa saudação que
acaba de me dirigir, em nome dos
irmãos bispos e de todo o povo de
Deus. Uma palavra de particular
gratidão vai para o senhor Presidente
Filipe Nyusi pelo trato rico de
atenções que recebi, tanto a nível
pessoal como através das várias
instituições governamentais e das
forças de segurança da nação.
Agradeço o trabalho sacrificado e
silencioso dos membros da comissão
organizadora e de tantos voluntários.
O meu reconhecimento aos
jornalistas e a todo este bom povo
que saiu de casa para me saudar.

Irmãs e irmãos, sei do sacrifício que
tivestes de fazer para participar nas



celebrações e encontros e sei
também que se molharam todos –
espero – com água abençoada.
Aprecio-o e agradeço-o de coração. E
agradeço também a quantos não o
puderam fazer, em consequência dos
recentes ciclones: Queridos irmãos,
senti de igual modo o vosso apoio! E
digo a todos: tendes tantos motivos
para esperar! Vi-o, toquei-o com a
mão nestes dias. Por favor, guardai a
esperança; não deixeis que vo-la
roubem. E não há melhor maneira de
guardar a esperança do que
permanecer unidos, para que todos
aqueles motivos que a sustentam se
consolidem sempre mais num futuro
de reconciliação e de paz em
Moçambique. Assim Deus vos
abençoe e a Virgem Mãe vos proteja!
E, por favor, não vos esqueçais de
rezar por mim. Obrigado.



7 de setembro

Encontro com as Autoridades, a
Sociedade Civil e o Corpo
Diplomático no Ceremony Building

Senhor Presidente,

Senhor Primeiro-Ministro,

Ilustres membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Distintas Autoridades,

Representantes das Confissões
religiosas e da sociedade civil,

Senhoras e Senhores!

Saúdo cordialmente o Presidente da
República de Madagáscar e agradeço-
lhe o amável convite para visitar este
país, bem como as palavras de boas-
vindas que me dirigiu. O Senhor
Presidente, falou com paixão, falou
com amor pelo Seu povo. Agradeço-
Lhe pelo Seu testemunho de patriota.



Saúdo também o Primeiro-Ministro,
os membros do governo, do corpo
diplomático e os representantes da
sociedade civil. Dirijo uma saudação
fraterna aos bispos, aos membros da
Igreja Católica, aos representantes de
outras confissões cristãs e de várias
religiões. Agradeço a todas as pessoas
e instituições que tornaram possível
esta viagem e, de modo particular, ao
povo malgaxe que nos acolhe com
grande hospitalidade.

No preâmbulo da Constituição da
vossa República, quisestes consignar
um dos valores fundamentais da
cultura malgaxe: o fihavanana, termo
que evoca o espírito de partilha,
ajuda mútua e solidariedade; mas
inclui também a importância dos
laços familiares, da amizade e da
benevolência entre os homens e para
com a natureza. Revelam-se, assim, a
«alma» do vosso povo e os traços
peculiares que o caraterizam,
constituem e lhe permitem resistir,



corajosa e abnegadamente, às
múltiplas contrariedades e
dificuldades que tem de enfrentar
diariamente. Se devemos reconhecer,
valorizar e apreciar esta terra
abençoada pela sua beleza e
inestimável riqueza natural, não é
menos importante fazê-lo também
pela «alma» que vos dá a força de
permanecer empenhados com a aina
(isto é, com a vida), como bem
lembrou o padre António de Pádua
Rahajarizafy SJ.

Depois que recuperou a
independência, a vossa nação aspira
à estabilidade e à paz,
implementando uma alternância
democrática positiva que testemunha
respeito pela complementaridade
dos estilos e projetos. Isto demonstra
que «a política é um meio
fundamental para construir a
cidadania e as obras do
homem» (Francisco, Mensagem para
o LII Dia Mundial da Paz, 1 de janeiro

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html


de 2019), quando é vivida como
serviço à coletividade humana. Por
isso, é claro que a função e a
responsabilidade política constituem
um desafio permanente para
quantos têm a missão de servir e
proteger os seus compatriotas,
especialmente os mais vulneráveis, e
de promover as condições para um
desenvolvimento digno e justo,
envolvendo todos os atores da
sociedade civil. Porque, como
lembrava São Paulo VI, o
desenvolvimento de uma nação «não
se reduz a um simples crescimento
económico. Para ser autêntico, deve
ser integral, quer dizer, promover
todos os homens e o homem
todo» (Carta enc. Populorum
progressio, 14).

Nesta perspetiva, encorajo-vos a
lutar, vigorosa e decididamente,
contra todas as formas endémicas de
corrupção e especulação, que
aumentam a disparidade social, e a

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


enfrentar as situações de grande
precariedade e exclusão que geram
sempre condições de pobreza
desumana. Daí a necessidade de
estabelecer todas as mediações
estruturais que possam garantir uma
melhor distribuição do rendimento e
a promoção integral de todos os
habitantes, especialmente dos mais
pobres. Tal promoção não se pode
limitar a uma mera assistência, mas
requer o seu reconhecimento como
sujeitos jurídicos chamados a
participar plenamente na construção
do seu futuro (cf. Francisco, Exort.
ap. Evangelii gaudium, 204-205).

Além disso, sabemos que não se pode
falar de desenvolvimento integral
sem prestar atenção e cuidar da
nossa Casa Comum. Não se trata
apenas de encontrar os instrumentos
para preservar os recursos naturais,
mas de procurar «soluções integrais
que considerem as interações dos
sistemas naturais entre si e com os

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


sistemas sociais. [Porque] não há
duas crises separadas: uma
ambiental e outra social; mas uma
única e complexa crise socio-
ambiental» (Francisco, Carta enc. 
Laudato si’, 139).

A vossa bela ilha de Madagáscar é
rica de biodiversidade vegetal e
animal, e esta riqueza está
particularmente ameaçada pelo
excessivo desflorestamento em
proveito de poucos; a sua degradação
compromete o futuro do país e da
nossa Casa Comum. Como sabeis, as
florestas ainda existentes estão
ameaçadas pelos incêndios, a caça
furtiva, o corte desenfreado de
madeiras preciosas. A biodiversidade
vegetal e animal corre perigo por
causa do contrabando e das
exportações ilegais. É verdade que
muitas destas atividades que
prejudicam o meio ambiente são as
que asseguram, provisoriamente, a
sobrevivência das populações

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


envolvidas. Por isso, é importante
criar ocupações e atividades
geradoras de rendimento que
respeitem o meio ambiente e ajudem
as pessoas a sair da pobreza. Por
outras palavras, não pode haver
verdadeira abordagem ecológica
nem uma ação concreta de
salvaguarda do meio ambiente sem
uma justiça social que garanta o
direito ao destino comum dos bens
da terra às gerações atuais, mas
também às futuras.

Todos nos devemos comprometer
neste caminho, incluindo a
comunidade internacional. Muitos
dos seus representantes estão hoje
aqui presentes. Ocorre reconhecer
que a ajuda prestada por estas
organizações internacionais ao
desenvolvimento do país é grande e
atesta a abertura de Madagáscar ao
mundo. O risco é que esta abertura
se torne uma suposta «cultura
universal» que despreza, enterra e



suprime o património cultural de
cada povo. A globalização
económica, cujas limitações são cada
vez mais evidentes, não deveria
conduzir a uma uniformização
cultural. Se tomarmos parte num
processo em que se respeita as
prioridades e os estilos de vida
autóctones e são honradas as
expetativas dos cidadãos, havemos
de proceder de modo que a ajuda
fornecida pela comunidade
internacional não seja a única
garantia do desenvolvimento do país;
há de ser o próprio povo que
assumirá progressivamente o seu
controle, tornando-se artífice do seu
próprio destino.

Por isso mesmo, devemos prestar
uma particular atenção e respeito à
sociedade civil local, ao povo local.
Ao apoiar as suas iniciativas e ações,
a voz de quem a não tem tornar-se-á
mais audível, bem como as várias
harmonias, mesmo contrastantes,



duma comunidade nacional que
procura a sua unidade. Convido-vos
a imaginar este percurso, onde
ninguém seja deixado de lado,
caminhe sozinho ou se perca.

Como Igreja, queremos imitar a
atitude de diálogo da vossa
compatriota, a Beata Vitória
Rasoamanarivo, beatificada por São
João Paulo II na visita que vos fez há
trinta anos. O testemunho de amor
dela pela sua terra e as suas
tradições, o serviço aos mais pobres
como sinal da sua fé em Jesus Cristo
mostram-nos o caminho que também
nós somos chamados a percorrer.

Senhor Presidente, senhoras e
senhores! Desejo reafirmar a
vontade e disponibilidade da Igreja
Católica em Madagáscar para, num
diálogo permanente com os cristãos
das outras confissões, com os
membros das diferentes religiões e
com todos os atores da sociedade



civil, contribuir para o advento duma
verdadeira fraternidade que valorize
sem cessar o fihavanana,
promovendo o desenvolvimento
humano integral de modo que
ninguém fique excluído.

Com esta esperança, peço a Deus que
abençoe Madagáscar e aqueles que
aqui vivem, que mantenha pacífica e
acolhedora a vossa linda ilha e a
torne próspera e feliz. Obrigado

Encontro com as religiosas
contemplativas, Mosteiro das
Carmelitas Descalças

Dileta Madre Madalena da
Anunciação,

Irmãs muito amadas!

Agradeço-vos a receção calorosa e as
palavras da Madre que dão voz a
todas as monjas contemplativas dos
diferentes mosteiros deste país.
Obrigado a todas e cada uma de vós,



queridas Irmãs, por terdes deixado
brevemente a clausura para
manifestar a vossa comunhão
comigo e com a vida e a missão de
toda a Igreja, especialmente a de
Madagáscar.

Agradeço a vossa presença, a vossa
fidelidade, o testemunho luminoso
de Jesus Cristo que ofereceis à
comunidade. Neste país, há pobreza;
é verdade, mas existe também tanta
riqueza! É rico de belezas naturais,
humanas e espirituais. Também vós,
Irmãs, fazeis parte desta beleza de
Madagáscar, do seu povo e da Igreja,
pois é a beleza de Cristo que
resplandece nos vossos rostos e nas
vossas vidas. Graças a vós, a Igreja
em Madagáscar é ainda mais bela
aos olhos do Senhor e também aos
olhos do mundo inteiro.

Os três salmos da Liturgia de hoje
expressam a angústia do salmista
num momento de provação e perigo.



Permiti que me detenha no primeiro
salmo, ou seja, numa secção do
Salmo 119, o mais longo do Saltério,
composto de oito versículos por cada
letra do alfabeto hebraico. O autor é,
sem dúvida, um homem de
contemplação, alguém que sabe
dedicar longos e maravilhosos
momentos à oração. Na estrofe de
hoje (Sal 119/118, 81-88), a palavra
que aparece mais vezes e dá o tom ao
conjunto é «suspirar», usada
principalmente em dois sentidos.

O orante suspira pelo encontro com
Deus. Vós sois o testemunho vivo
deste anseio inextinguível que habita
no coração de todos os homens. No
meio das múltiplas ofertas que
pretendem – mas não conseguem –
satisfazer o coração, a vida
contemplativa é a tocha que conduz
ao único braseiro eterno, «a chama
viva de amor que docemente
fere» (São João da Cruz). Vós
representais «visivelmente a meta



para onde caminha a comunidade
eclesial inteira, que avança pelas
estradas do tempo com o olhar fixo
na futura recapitulação de tudo em
Cristo, preanunciando assim a glória
celeste» (Francisco, Const. ap. Vultum
Dei quaerere, 2).

Somos sempre tentados a satisfazer o
anseio de eternidade com coisas
efémeras. Estamos expostos aos
mares revoltos que acabam apenas
por afogar a vida e o espírito: «Como
o marinheiro no mar alto precisa do
farol que indique a rota para chegar
ao porto, assim o mundo tem
necessidade de vós. Sede faróis para
os que estão perto e sobretudo para
os afastados. Sede tochas que
acompanham o caminho dos homens
e mulheres na noite escura do tempo.
Sede sentinelas da manhã (cf. Is 21,
11-12) que anunciam o nascer do sol
(cf. Lc 1, 78). Com a vossa vida
transfigurada e com palavras simples
ruminadas no silêncio, indicai-nos

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20160629_vultum-dei-quaerere.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20160629_vultum-dei-quaerere.html


Aquele que é caminho, verdade e
vida (cf. Jo 14, 6), o único Senhor que
oferece plenitude à nossa existência
e dá vida em abundância (cf. Jo 10,
10). Gritai-nos como André a Simão:
“Encontramos o Messias” (cf. Jo 1,
40); anunciai, como Maria de
Magdala na manhã da ressurreição:
“Vi o Senhor!” (Jo 20, 18)» (Ibid., 6).

Mas o salmo fala de «suspirar»
também noutro sentido e tem a ver
com a intenção dos ímpios, daqueles
que pretendem destruir o justo;
perseguem-no, preparam-lhe ciladas
e querem deitá-lo ao chão. Um
mosteiro é sempre um espaço, onde
chegam as dores do mundo, as da
vossa gente. Sejam os vossos
mosteiros – no respeito do vosso
carisma contemplativo e das vossas
constituições – lugares de guarida e
escuta, especialmente para pessoas
muito infelizes. Hoje acompanham-
nos duas mães que perderam os seus
filhos e representam todas as



tribulações dos vossos irmãos
insulares. Permanecei atentas ao
clamor e às misérias dos homens e
mulheres ao vosso redor, que vêm
ter convosco consumidos pelo
sofrimento, a exploração e o
desânimo. Não sejais daquelas que
escutam apenas para matar o tédio,
satisfazer a curiosidade ou arranjar
temas de conversa.

A este respeito, tendes uma missão
fundamental a desempenhar. A
clausura situa-vos no coração de
Deus e, consequentemente, no lugar
onde Ele colocou o seu coração.
Escutais o coração do Senhor para O
ouvir também nos vossos irmãos e
irmãs. Com frequência, as pessoas ao
vosso redor são muito pobres,
frágeis, agredidas e feridas de mil
maneiras; mas estão cheias de fé e,
instintivamente, reconhecem em vós
testemunhas da presença de Deus,
preciosas referências para O
encontrar e obter a sua ajuda. Para



tanta tribulação que as consome
interiormente, lhes rouba a alegria e
a esperança, fá-las sentir-se
estrangeiras, vós podeis ser um
caminho para aquele rochedo de que
fala outro Salmo: «Ó Deus, ouve o
meu clamor, atende a minha oração.
Dos confins da terra grito por Ti, com
o meu coração desfalecido. Coloca-
me sobre o rochedo que me é
inacessível» (Sal 61/60, 2-3).

A fé é o maior bem dos pobres! É
muito importante que esta fé seja
anunciada e fortalecida neles, que os
ajude realmente a viver e a esperar.
E que a contemplação dos mistérios
de Deus, manifestada na vossa
Liturgia e nos vossos tempos de
oração, vos permita descobrir
melhor a sua presença ativa em cada
realidade humana, mesmo a mais
dolorosa, e dar graças porque, na
contemplação, Deus vos oferece o
dom da intercessão. Pela vossa
oração, como mães carregais às



costas os vossos filhos, levando-os
para a Terra Prometida. «A oração
será mais agradável a Deus e mais
santificadora, se nela procurarmos,
através da intercessão, viver o duplo
mandamento que Jesus nos deixou. A
intercessão expressa o compromisso
fraterno com os outros, quando
somos capazes de incorporar nela a
vida deles, as suas angústias mais
inquietantes e os seus melhores
sonhos. A quem se entrega
generosamente à intercessão,
podem-se aplicar estas palavras
bíblicas: “Eis o amigo dos seus
irmãos, aquele que reza muito pelo
povo” (2 Mac 15, 14)» (Francisco,
Exort. ap. Gaudete et exsultate, 154).

Sem vós, queridas Irmãs
contemplativas, que seria da Igreja e
de quantos vivem nas periferias
humanas de Madagáscar? Que
aconteceria a todos aqueles que
trabalham na vanguarda da
evangelização e, lá de modo

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


particular, em condições muito
precárias, difíceis e, por vezes,
perigosas? Todos se apoiam na vossa
oração e no dom sempre renovado
da vossa vida; um dom, muito
precioso aos olhos de Deus, que vos
faz participar no mistério da
redenção desta terra e das queridas
pessoas que nela vivem.

«Estou como um odre exposto ao
fumo»: diz o Salmo (119/118, 83),
referindo-se ao tempo decorrido
enquanto vive este duplo modo de
ser consumido: suspirando por Deus
e suspirando por causa das
dificuldades do mundo. Às vezes,
quase sem querer, afastamo-nos
caindo «na apatia, na rotina, na
desmotivação, na acédia
paralisadora» (Const. ap. Vultum Dei
quaerere, 11). Pouco importa os anos
que tendes ou a dificuldade em
andar ou de chegar a tempo ao
serviço! Não somos odres expostos ao
fumo, mas troncos que ardem até se

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20160629_vultum-dei-quaerere.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20160629_vultum-dei-quaerere.html


consumir no fogo que é Jesus, Aquele
que nunca falha e que cobre todas as
dívidas.

Obrigado por este tempo de partilha,
confio-me às vossas orações. Confio-
vos todas as intenções que trago
durante esta viagem a Madagáscar;
rezemos juntos para que o Espírito
do Evangelho possa germinar nos
corações de todo o vosso povo.

Encontro com os Bispos de
Madagascar na Catedral de
Andohalo

Obrigado, Senhor Cardeal, pelas suas
palavras de boas-vindas em nome de
todos os irmãos. Agradeço também
por ter querido, com as mesmas
palavras, mostrar como a missão que
abraçamos se desenrola no meio de
contradições: uma terra rica e tanta
pobreza; uma cultura e uma
sabedoria herdadas dos
antepassados, que nos fazem
valorizar a vida e a dignidade da



pessoa humana, mas temos também
de constatar a desigualdade e a
corrupção. Nestas circunstâncias, é
difícil a tarefa do pastor.
Nomeadamente pelas desigualdades:
o pastor corre o risco de inclinar-se
para um lado e deixar os outros. E
também pela corrupção. Não digo
que o pastor se torne um corrupto,
mas o perigo existe: «vou fazer esta
obra, e aquela…», e torna-se um
homem de negócios; ou então farei
este favor, darei este jeito, farei esta
troca… e assim aquele bom pastor
acaba enlameado de corrupção. Isto
acontece; no mundo, acontece. Estai
atentos!

«Semeador de paz e de esperança» é
o tema escolhido para esta visita,
mas nele pode ecoar também a
missão que nos foi confiada. De facto,
somos semeadores, e aquele que
semeia fá-lo na esperança; fá-lo
contando com o seu esforço e
empenho pessoal, mas sabendo que



há muitos fatores que têm de
concorrer para que a semente
germine, cresça, se torne espiga e,
por fim, grão abundante. O semeador
cansado e preocupado não desanima.
Esta palavra sempre nos deve
acompanhar quer na vida ativa quer
na contemplativa, como vimos hoje
[no encontro com as Irmãs de
clausura]: Sede corajosos! Sê um
homem corajoso! A coragem. O
semeador cansado e preocupado não
desanima, não desiste, nem pega
fogo ao seu campo quando algo corre
mal. Sabe esperar, confia, assume as
decepções da sua sementeira. Mas
nunca cessa de amar este campo
confiado aos seus cuidados. E
embora às vezes lhe venha a
tentação de o fazer, não o abandona
nem confia a outrem.

O semeador conhece a sua terra,
«palpa-a», «sente-a» e prepara-a para
que possa dar o melhor de si mesma.
Como o Semeador, nós, bispos, somos



chamados a lançar as sementes da fé
e da esperança nesta terra. Para isso,
devemos desenvolver este «olfato»
que nos permite conhecer melhor e
também descobrir o que
compromete, dificulta ou arruina a
sementeira. O olfato do pastor. O
pastor pode ser muito inteligente, ter
títulos académicos, ter participado
em muitos congressos internacionais;
pode saber tudo, estudar tudo; pode
até ser bom, uma pessoa boa, mas, se
lhe falta o tal olfato, nunca poderá
ser um bom pastor. O olfato. Assim,
«os pastores, acolhendo as
contribuições das diversas ciências,
têm o direito de exprimir opiniões
sobre tudo aquilo que diz respeito à
vida das pessoas, dado que a tarefa
da evangelização implica e exige
uma promoção integral de cada ser
humano. Não se pode afirmar que a
religião deve limitar-se ao âmbito
privado e serve apenas para
preparar as almas para o céu. Esta é
a ideia que nos deixou o Iluminismo



neoliberal: trabalhavam também
para o povo. É verdade: tudo para o
povo, mas nada com o povo! Sem o
relacionamento com o povo, sem o
olfato… Pelo contrário, o verdadeiro
pastor está no meio do povo, imerso
entre as pessoas, no amor do seu
povo, porque o compreende.
Sabemos que Deus deseja a felicidade
dos seus filhos também nesta terra,
embora estejam chamados à
plenitude eterna, porque Ele criou
todas as coisas “para nosso
usufruto” (1 Tm 6, 17), para que todos
possam usufruir delas. Por isso, a
conversão cristã exige rever
especialmente tudo o que diz
respeito à ordem social e consecução
do bem comum. Por conseguinte,
ninguém pode exigir-nos que
releguemos a religião para a
intimidade secreta das pessoas, sem
qualquer influência na vida social e
nacional, sem nos preocupar com a
saúde das instituições da sociedade
civil, sem nos pronunciar sobre os



acontecimentos que interessam aos
cidadãos» (Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 182-183). O pastor
no meio do povo. O pastor que sabe
escutar a linguagem do povo. O
pastor ungido pelo povo, a quem
serve, de quem é servidor.

Sei que não faltam motivos de
preocupação e que, entre outras
coisas, carregais no coração a
responsabilidade de velar pela
dignidade dos vossos irmãos, que
pedem para se construir uma nação
cada vez mais solidária e próspera,
dotada de instituições sólidas e
estáveis. Pode um pastor digno deste
nome ficar indiferente aos desafios
que enfrentam os seus compatriotas
de todas as categorias sociais,
independentemente da sua pertença
religiosa? Pode um pastor segundo o
estilo de Jesus ser indiferente às
vidas que lhe estão confiadas?

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


A dimensão profética ligada à missão
da Igreja requer, sempre e em toda
parte, um discernimento que em
geral não é fácil. Neste sentido, a
colaboração madura e independente
entre a Igreja e o Estado é um desafio
permanente, porque o perigo de
conluio nunca está longe, sobretudo
se chegamos a perder o ardor
evangélico. Escutando sempre aquilo
que o Espírito diz sem cessar às
Igrejas (cf. Ap 2, 7), seremos capazes
de escapar às ciladas, libertar o
fermento do Evangelho para uma
colaboração frutuosa com a
sociedade civil na busca do bem
comum. A marca distintiva deste
discernimento será a vossa
preocupação por que a proclamação
do Evangelho inclua todas as formas
de pobreza: não apenas «garantir a
comida ou um decoroso “sustento”
para todos, mas prosperidade e
civilização em seus múltiplos
aspetos. Isto engloba educação,
acesso aos cuidados de saúde e



especialmente trabalho, porque, no
trabalho livre, criativo, participativo
e solidário, o ser humano exprime e
engrandece a dignidade da sua vida.
O salário justo permite o acesso
adequado aos outros bens que estão
destinados ao uso comum» (Exort.
ap. Evangelii gaudium, 192).

A defesa da pessoa humana é outra
dimensão do nosso empenho
pastoral. Para ser pastores segundo o
coração de Deus, devemos ser os
primeiros na opção de anunciar o
Evangelho aos pobres. «Não devem
subsistir dúvidas nem explicações
que debilitem esta mensagem
claríssima. Hoje e sempre, os pobres
são os destinatários privilegiados do
Evangelho, e a evangelização dirigida
gratuitamente a eles é sinal do Reino
que Jesus veio trazer. Há que afirmar
sem rodeios que existe um vínculo
indissolúvel entre a nossa fé e os
pobres. Não os deixemos jamais
sozinhos!» (Ibid., 48). Por outras

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


palavras, temos um dever particular
de proximidade e proteção para com
os pobres, os marginalizados e os
pequeninos, para com as crianças e
as pessoas mais vulneráveis, vítimas
de exploração e abusos, vítimas, hoje,
desta cultura do descarte. Hoje a
mundanidade levou-nos a inserir nos
programas sociais, nos programas de
desenvolvimento, o descarte como
uma possibilidade: o descarte de
quem está para nascer e o descarte
de quem está para morrer, para lhe
apressar a partida.

Este vasto campo não é desbravado e
arroteado apenas pelo espírito
profético, mas espera também a
semente lançada à terra com
paciência cristã, cientes ainda de que
não temos o controle nem a
responsabilidade de todo o processo.
Um pastor que semeia evita de
controlar tudo. Não se pode. O
semeador não vai cada dia escavar a
terra para ver como cresce a



semente. Um pastor evita controlar
tudo – os pastores controladores não
deixam crescer –, dá azo às
iniciativas, deixa crescer segundo
etapas diferentes – nem todos têm o
mesmo ritmo de crescimento – e não
procura a uniformidade: a
uniformidade não é vida; a vida é
variegada. Cada qual tem o seu modo
de ser, o próprio modo de crescer, o
próprio modo de ser pessoa. A
uniformidade não é um caminho
cristão. O verdadeiro pastor não tem
pretensões irrazoáveis, não despreza
os resultados aparentemente mais
mingados: «Esta vez andou assim…
paciência, vamos para diante! Na
próxima, será melhor». Sabe sempre
aceitar os resultados como vêm.
Deixai que vos diga qual é a imagem
que, às vezes, me vem à cabeça
quando penso na vida do pastor. O
pastor deve agarrar a vida donde ela
vem, com os resultados que tiver. O
pastor é como o guarda-redes duma
equipa de futebol: agarra a bola



donde lha mandam. Sabe mover-se,
sabe agarrar a realidade como chega.
E corrigir as coisas… depois; mas, na
hora, agarra a vida como vem. Isto é
amor de pastor. Isto manifesta uma
fidelidade ao Evangelho que faz de
nós pastores próximos também do
povo de Deus, a começar pelos
nossos irmãos sacerdotes – são eles
os nossos irmãos mais próximos –
que devem beneficiar de um cuidado
especial da nossa parte.

O pastor deve estar próximo de Deus,
dos seus sacerdotes, próximo do
povo. Estas são as três proximidades
do pastor. Próximo de Deus na
oração. Não esqueçamos que, na
ocasião em que os Apóstolos
«inventaram» os diáconos (já disse
isto muitas vezes), Pedro, para
justificar a nova invenção, disse: «A
nós [os Apóstolos], compete a oração
e o anúncio da Palavra». O primeiro
dever do pastor, é rezar. Cada um de
vós pergunte a si mesmo: Rezo?



Quanto? Como? Proximidade de
Deus. Proximidade dos sacerdotes: os
sacerdotes são o próximo mais
próximo do Bispo. «Telefonei ao
Bispo, atendeu-me a secretária
dizendo que, nos próximos três
meses, não havia espaço na agenda
do Bispo para uma audiência».
Conselho dum irmão! Se te deres
conta de que a tua secretária te deixa
na lista o telefonema dum sacerdote,
naquele mesmo dia ou, o mais
tardar, no dia seguinte, chama-o.
Talvez não tenhas tempo para o
receber, mas chama-o. Aquele
sacerdote saberá que tem um pai! E a
terceira proximidade: proximidade
do povo. O pastor que se afasta do
povo, que perde o olfato do povo,
termina como um “Monsieur l’Abbé”,
um funcionário de corte… corte
pontifícia, importante, mas no fim de
contas sempre corte é! E isto não
serve.



Há pouco tempo, falava aos bispos
italianos da solicitude por que os
nossos sacerdotes possam encontrar
no seu bispo a figura do irmão mais
velho e do pai que os encoraja e
apoia no caminho (cf. Discurso à
Conferência Episcopal Italiana, 20 de
maio de 2019). Tal é a paternidade
espiritual, que impele o bispo a não
deixar órfãos os seus sacerdotes,
podendo-se «tocar com a mão» não
apenas na capacidade de manter
abertas as portas a todos os
sacerdotes, mas também na
preocupação de sair à sua procura
para os acompanhar quando
atravessam um momento difícil.

Nas alegrias e dificuldades inerentes
ao ministério, os sacerdotes devem
encontrar, em vós, queridos bispos,
pais sempre disponíveis que saibam
como encorajar e apoiar, que saibam
apreciar os esforços e acompanhar
os progressos possíveis. A propósito,
observou o Concílio Vaticano II: os

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html


bispos «abracem sempre com
especial caridade os sacerdotes, que
compartilham das suas funções e
solicitude, e tão zelosamente
satisfazem esses deveres com o
trabalho de cada dia, considerando-
os como filhos e amigos, e, portanto,
mostrando-se prontos a ouvi-los e
tratando-os com confiança,
procurem dar nova vida a toda a
atividade pastoral da diocese
inteira» (Decr. Christus Dominus, 16).

Cuidar da terra implica também
aguardar pacientemente o
crescimento. O pastor sabe dar
tempo aos processos. E, na hora da
colheita, o agricultor avalia também
a qualidade dos trabalhadores. Isto
impõe-vos, como pastores, um
urgente dever – estou a falar da
qualidade dos trabalhadores – um
urgente dever de acompanhamento e
discernimento, sobretudo no que se
refere às vocações para a vida
consagrada e o sacerdócio; isso é

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_christus-dominus_po.html


fundamental para garantir a
autenticidade das mesmas. Quanto a
isto, recomendo: Estai atentos. Não
vos deixeis enganar pela necessidade
e o número: «Temos necessidade de
sacerdotes e, porque preciso, acolho
sem discernimento as vocações». Não
sei! Creio que isto, entre vós, não seja
tão frequente porque tendes
vocações, o que vos permite uma
certa liberdade de proceder com
sereno discernimento. Mas, em
alguns países da Europa, é
lamentável: a falta de vocações
impele o bispo a acolhê-las dum lado
e doutro, sem verificar que vida
tinham; acolhem pessoas «expulsas»
doutros Seminários, «expulsas» da
vida religiosa, que foram expulsas
por imoralidade ou por outras
deficiências. Por favor, estai atentos.
Não façais entrar o lobo no rebanho.
A messe é grande, e o Senhor, cujo
único anelo é mandar-lhe autênticos
trabalhadores, não conhece limites
na maneira de chamar, de incitar ao



dom generoso da própria vida.
Depois da escolha, a formação dos
candidatos ao sacerdócio e à vida
consagrada destina-se precisamente
a assegurar um amadurecimento e
uma purificação das intenções. A
este respeito e no espírito da
Exortação apostólica Gaudete et
exsultate, gostaria de assinalar que a
vocação fundamental sem a qual as
outras não têm razão de ser é a
chamada à santidade e que esta
«santidade é o rosto mais belo da
Igreja» (n. 9). Aprecio os vossos
esforços para garantir a formação de
autênticos e santos trabalhadores
para a messe abundante no campo
do Senhor.

Além disso, gostaria de assinalar um
comportamento de que não gosto,
porque não vem de Deus: a rigidez.
Hoje está na moda – aqui não sei;
mas noutras partes, sim – está na
moda, encontrar pessoas rígidas.
Padres jovens, rígidos, que querem

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


salvar com a rigidez. Adotam uma
atitude de rigidez e, às vezes –
desculpai – uma rigidez de museu.
Têm medo de tudo; são rígidos.
Tende cuidado! Sabei que há, sob
toda a rigidez, graves problemas.

Este esforço deve estender-se
também ao vasto mundo do laicado;
também os fiéis-leigos são enviados
para a messe, são chamados a
participar na pesca, a arriscar redes
e tempo no «seu apostolado
multiforme tanto na Igreja como no
mundo» (Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Apostolicam actuositatem, 9). Com
toda a sua extensão, os seus
problemas e as suas mudanças, o
mundo constitui o campo específico
de apostolado, onde os fiéis-leigos
são chamados a trabalhar, generosa
e responsavelmente, levando-lhe o
fermento do Evangelho. Por isso
mesmo, gostaria de congratular-me
com todas as iniciativas que tomais
como pastores para formar os leigos

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_po.html


– obrigado por isso – e não os deixar
sozinhos na missão de serem sal da
terra e luz do mundo, tendo em vista
contribuir para a transformação da
sociedade e da Igreja em
Madagáscar. E uma recomendação:
Por favor, não clericalizeis os leigos.
Os leigos são leigos. Na minha
diocese anterior, ouvi propostas
como esta: «Senhor bispo, na
paróquia tenho um leigo
maravilhoso: trabalha, ele é que
organiza tudo... Podemos fazê-lo
diácono?» Deixa-o assim, não lhe
arruínes a vida, deixa-o leigo. E, por
falar em diáconos, muitas vezes estes
sofrem a tentação do clericalismo,
sentem-se presbíteros ou bispos
falhados. Mas não é verdade! O
diácono é o guardião do serviço na
Igreja. Por favor, não mantenhais os
diáconos no altar. Façam os
trabalhos fora, no serviço. Se tiverem
que ir em missão para batizar, que
batizem. Está bem! Mas, no serviço,



não se comportem como sacerdotes
falhados.

Amados irmãos, toda esta
responsabilidade no campo de Deus
deve desafiar-nos a manter o coração
e o espírito abertos, esconjurar o
medo que nos fecha e vencer a
tentação de nos isolarmos: que o
diálogo fraterno entre vós (é
importante!), bem como a partilha
dos dons e a colaboração entre as
Igrejas particulares do Oceano Índico
constituam um caminho de
esperança. Diálogo e colaboração. A
semelhança de desafios pastorais,
tais como a proteção do meio
ambiente num espírito cristão ou o
problema da imigração, requer, para
uma abordagem eficaz, reflexões
comuns e uma ampla sinergia de
ações.

Por fim gostaria, através de vós, de
saudar de maneira especial os
sacerdotes, os religiosos e religiosas



que estão doentes ou limitados pela
idade. Deixo esta pergunta para cada
um de vós: vou visitá-los? Peço-vos
para lhes manifestardes o meu afeto
e a minha proximidade na oração e
também para cuidardes deles com
ternura sustentando-os na bela
missão de intercessão.

Duas mulheres protegem esta
Catedral: na capela aqui ao lado,
repousam os restos da Beata Vitória
Rasoamanarivo, que soube fazer o
bem, defender e espalhar a fé em
tempos difíceis; e temos a imagem da
Virgem Maria que parece, com seus
braços abertos para o vale e as
colinas, abraçar tudo. Pedimos, a
ambas, que dilatem sempre o nosso
coração, que nos ensinem aquela
compaixão oriunda do seio materno
que a mulher e Deus sentem face aos
esquecidos da terra e que nos
ajudem a semear a paz e a
esperança.



E, em sinal do meu cordial e fiel
apoio, dou-vos a minha bênção:
como irmão vos abençoo e estendo
esta bênção às vossas dioceses.

Por favor, não vos esqueçais de rezar
por mim e de fazer rezar por mim!

Vigília com os Jovens no Campo
Diocesano de Soamandrakizay

Agradeço-lhe, senhor Bispo, as
palavras de boas vindas. Obrigado a
vós, queridos jovens, que viestes de
todos os cantos desta ilha
encantadora, não obstante os
esforços e dificuldades que isso
representou para muitos de vós. Em
todo o caso, eis-vos aqui! É com
grande alegria que posso viver
convosco esta Vigília, a que nos
convida o Senhor Jesus. Obrigado
pelos cânticos e pelas as danças
tradicionais que realizastes com
tanto entusiasmo (não se enganava
quem me disse que tendes uma



alegria e um entusiasmo
extraordinários).

Obrigado, Rova Sitraka e Vavy Elyssa,
por terdes partilhado com todos nós
o caminho das vossas buscas por
entre aspirações e desafios. Como é
bom encontrar dois jovens com uma
fé viva, em movimento! Jesus deixa-
nos o coração sempre à procura, põe-
nos a caminho e em movimento. O
discípulo de Jesus, se quiser crescer
na sua amizade, não deve
permanecer imóvel, a lamentar-se
debruçado sobre si mesmo. Deve
mover-se, agir, comprometer-se,
seguro de que o Senhor o sustenta e
acompanha.

Por isso, gosto de ver cada jovem
como alguém que anda à procura.
Lembrai-vos da primeira pergunta
que Jesus dirige aos discípulos na
margem do Jordão? A primeira
pergunta foi esta: «Que
procurais?» (Jo 1, 38). O Senhor sabe



que estamos à procura daquela
«felicidade para a qual fomos
criados» e «que o mundo não poderá
tirar-nos» (Francisco, Exort. ap. 
Gaudete et exsultate, 1; 177). Cada
qual manifesta-o de maneira
diferente, mas no fundo estais
sempre à procura desta felicidade
que ninguém vos poderá tirar.

Assim no-lo disseste tu, Rova. No teu
coração, há muito que tinhas o desejo
de visitar os presos. Começaste por
ajudar um sacerdote na sua missão e,
pouco a pouco, te foste envolvendo
até se tornar a tua missão pessoal.
Descobriste que a tua vida era
missionária. Esta busca de fé ajuda a
tornar melhor, mais evangélico, o
mundo onde vivemos. E o que fizeste
pelos outros transformou-te, mudou
a tua maneira de ver e julgar as
pessoas. Isso tornou-te mais justa e
mais humana. Compreendeste e
descobriste como o Senhor Se
comprometeu contigo, dando-te uma

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


felicidade que o mundo não poderá
tirar-te (cf. ibid., 177).

Rova, na tua missão, aprendeste a
renunciar aos adjetivos e a chamar
as pessoas pelo seu nome, como o
Senhor faz connosco. Ele não nos
chama pelo nosso pecado, os nossos
erros, as nossas faltas, os nossos
limites, mas fá-lo pelo nosso nome;
cada um de nós é precioso a seus
olhos. Diversamente o diabo, apesar
de conhecer os nossos nomes,
prefere chamar-nos e recordar-nos
continuamente os nossos pecados e
os nossos erros; e, assim, faz-nos
sentir que, por mais que façamos,
nada pode mudar, tudo permanecerá
igual. O Senhor não age assim. O
Senhor recorda-nos sempre quão
preciosos somos a seus olhos, e
confia-nos uma missão.

Rova, tu aprendeste a conhecer não
só as qualidades, mas também as
histórias que se escondem por trás de



cada rosto. Renunciaste à crítica
rápida e fácil, que sempre paralisa,
para aprender algo que muitas
pessoas levam anos a descobrir:
notaste que, em muitas pessoas que
estão na prisão, não havia o mal, mas
escolhas más. Enganaram-se no
caminho e sabem-no, mas agora
querem recomeçar.

Isto lembra-nos um dos mais belos
dons que a amizade com Jesus pode
oferecer-nos. Ele «está em ti, está
contigo e jamais te deixa. Por mais
que te possas afastar, junto de ti está
o Ressuscitado, que te chama e
espera por ti para
recomeçar» (Francisco, Exort. ap.
pós-sinodal Christus vivit, 2) e te
confiar uma missão. Esta é a prenda
que Ele nos convida, a todos, a
descobrir e celebrar hoje.

Sabemos todos, mesmo por
experiência pessoal, que podemos
extraviar-nos correndo atrás de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


ilusões que prometem e encantam
com uma alegria fulgente, uma
alegria rápida, fácil e imediata, mas
que, no fim de contas, deixam o
coração, o olhar e a alma a meio
caminho. Estai atentos aos que vos
prometem caminhos fáceis e depois
vos deixam no meio da estrada! Estas
ilusões que nos seduzem, quando
somos jovens, com promessas que
nos anestesiam, tiram-nos a
vitalidade, a alegria, tornam-nos
dependentes e fecham-nos num
círculo aparentemente sem saída e
cheio de amargura.

Uma amargura que vos faz exclamar:
«É assim! Nada pode mudar e
ninguém pode fazer nada por nós».
Não sei se o pensais, mas há o risco
de o pensardes, sobretudo quando
não se dispõe do mínimo necessário
para lutar dia a dia; quando as reais
oportunidades de estudar são
escassas; ou para aqueles que, vendo
o seu futuro comprometido por falta



de trabalho, pela precariedade e as
injustiças sociais, são tentados a
desistir. Estai atentos perante esta
amargura! Estai atentos!

O Senhor é o primeiro a dizer: Não!
Este não é o caminho. Ele está vivo e
quer-te vivo também, partilhando
todos os teus dons e carismas, as tuas
buscas e as tuas aptidões (cf. ibid., 1).
O Senhor chama-nos pelo nosso
nome e diz-nos: «segue-Me!» Não
para nos fazer correr atrás de
ilusões, mas para transformar cada
um de nós em discípulo-missionário
aqui e agora. Ele é o primeiro a
refutar todas as vozes que procuram
adormentar-vos, domesticar-vos,
anestesiar-vos ou reduzir-vos ao
silêncio para não procurardes novos
horizontes. Com Jesus, há sempre
novos horizontes. Ele quer
transformar-nos a todos e fazer da
nossa vida uma missão. Mas pede-
nos uma coisa: pede-nos para não
termos medo de meter as mãos na



massa, de não termos medo de sujar
as mãos.

Através de vós, entra o futuro em
Madagáscar e na Igreja. O Senhor é o
primeiro a ter confiança em vós; e
convida-vos também a terdes
confiança em vós mesmos, e ter
confiança nas vossas aptidões e
capacidades, que são numerosas.
Convida-vos a ter coragem, unidos a
Ele, para escrever a mais bela página
da vossa vida, para vencer a apatia e
oferecer, como Rova, uma resposta
cristã aos numerosos problemas que
tendes de enfrentar. É o Senhor que
vos convida a ser os construtores do
futuro (cf. ibid., 174). Vocês, sereis os
construtores do futuro! Convido-
voscontribuindo para ele como só
vós podeis fazer com a alegria e o
frescor da vossa fé. A cada um de vós
– a ti, a ti, a ti, a ti, … –Pergunto-te,
mas convidando a colocares a
pergunta a ti mesmo: Pode Ele contar
contigo? O teu povo malgascio pode



contar contigo? A tua pátria,
Madagáscar, pode contar contigo?

O Senhor, porém, não quer
aventureiros solitários. É verdade
que nos confia uma missão, mas não
nos envia em primeira linha,
sozinhos.

Como justamente disse Vavy Elyssa, é
impossível ser discípulo-missionário
sozinho: precisamos dos outros para
viver e partilhar o amor e a
confiança que o Senhor em nós
deposita. O encontro pessoal com
Jesus é insubstituível, não de
maneira solitária, mas em
comunidade. Sozinhos podemos
fazer grandes coisas, sim; mas juntos
podemos sonhar e comprometer-nos
com coisas inimagináveis. Vavy
expressou-o claramente. Somos
convidados a descobrir o rosto de
Jesus no rosto dos outros. Celebrando
a fé em família, criando laços de
fraternidade, participando na vida



dum grupo ou dum movimento e
encorajando-nos a traçar um
caminho comum vivido na
solidariedade, podemos aprender a
descobrir e discernir os caminhos
que o Senhor nos convida a
percorrer, os horizontes que Ele
predispôs para vós. Nunca te isoles,
nem queiras proceder sozinho! Esta é
uma das piores tentações que
podemos ter.

Em comunidade, unidos, podemos
aprender a reconhecer os pequenos
milagres de cada dia, bem como os
testemunhos de quão belo é seguir e
amar a Jesus. E isto sucede muitas
vezes indiretamente, como no caso
dos teus pais, Vavy: apesar de
pertencerem a duas tribos diferentes,
cada qual com os seus usos e
costumes, graças ao seu amor
recíproco puderam superar todas as
provações e diferenças, indicando-te
um caminho maravilhoso por onde
seguir; caminho confirmado sempre



que vos dão os frutos da terra, para
serem oferecidos no altar. Como
precisamos destes testemunhos! Ou
então como a tua tia ou as
catequistas e os sacerdotes que os
acompanharam e sustentaram no
crescimento da fé. Tudo isto ajudou a
gerar e encorajar o teu sim. Somos
todos importantes, todos, todos
somos necessários, e ninguém pode
dizer a outro: «eu não preciso de ti».
Ninguém pode dizer: “eu não preciso
de ti”, ou «tu não fazes parte deste
projeto de amor que o Pai sonhou
quando nos criou».

Agora lanço-vos um desfio: queria
que todos unidos ao mesmo tempo
disséssemos: ninguém pode dizer: “eu
não preciso de ti”. Três vezes…
[repetiram três vezes] estiveram
muito bem!

Somos uma grande família – estou
para terminar, tranquilos, porque
está frio… [sorriam] – e podemos,



queridos jovens, descobrir que temos
uma Mãe: a protetora de
Madagáscar, a Virgem Maria. Sempre
me impressionou a força do «sim» de
Maria, ainda jovem; – era jovem
como vós, a força daquele «faça-se
em Mim segundo a tua palavra», que
Ela diz ao anjo. É um «sim» diferente
de quando se diz: «Bem, provemos a
ver o que sucede». Não. Maria não
conhecia a frase «provemos a ver o
que sucede». Ela disse «sim», sem
subterfúgios. É o «sim» das pessoas
que querem comprometer-se prontas
a assumir os riscos, que querem
apostar tudo, sem outra garantia
para além da certeza de saber que
são portadoras duma promessa.
Aquela jovenzinha de Nazaré é, hoje,
a Mãe que vela pelos seus filhos, que
caminham na vida muitas vezes
cansados, carentes, mas desejosos
que a luz da esperança não se
apague. Isto é o que queremos para
Madagáscar, para cada um de vós e
vossos amigos: que a luz da



esperança não se apague. A nossa
Mãe vê este povo de jovens amado
por Ela, que A procura inclusive
fazendo silêncio no coração, embora
haja muito barulho, conversas e
distrações ao longo do caminho;
suplica-Lhe que a esperança não se
apague (cf. ibid., 44.48).

A Ela, quero confiar a vida de todos e
cada um de vós, das vossas famílias e
dos vossos amigos, para que não vos
falte jamais a luz da esperança e
Madagáscar possa ser cada vez mais
a terra que o Senhor sonhou. Que Ela
sempre vos acompanhe e proteja!

E, por favor, não vos esqueçais de
rezar por mim.

8 de setembro

Santa Missa no Campo Diocesano
de Soamandrakizay



Disse-nos o Evangelho que «seguiam
com [Jesus] grandes multidões» (Lc
14, 25). À semelhança daquelas
multidões que se aglomeravam no
percurso de Jesus, também vós
viestes em grande número para
acolher a sua mensagem e segui-Lo.
Mas, como bem sabeis, não é fácil
seguir os passos de Jesus. Vocês não
repousaram e tantos de vós,
passaram aqui a noite. Realmente o
evangelho de Lucas lembra-nos, hoje,
as exigências deste compromisso.

É importante notar que estas
indicações são dadas no quadro da
subida de Jesus para Jerusalém, entre
a parábola do banquete – onde o
convite é aberto a todos,
especialmente às pessoas rejeitadas
que vivem nas ruas e nas praças, nas
encruzilhadas – e as três parábolas
ditas da misericórdia, onde se
organiza a festa quando a pessoa
perdida é reencontrada, quando
aquele que parecia morto é recebido,



festejado e devolvido à vida pela
possibilidade dum novo recomeço.
Qualquer renúncia cristã só tem
sentido à luz da alegria e da festa do
encontro com Jesus Cristo.

A primeira exigência convida-nos a
verificar as nossas relações
familiares. A vida nova que o Senhor
nos propõe parece incómoda e
transforma-se numa injustiça
escandalosa para quantos creem que
é possível limitar ou reduzir o acesso
ao Reino dos Céus apenas aos laços
de sangue, à pertença a um grupo
determinado, a um clã ou a uma
cultura particular. Quando o
«parentesco» se torna a chave
decisiva e determinante de tudo o
que é justo e bom, acaba-se por
justificar e até mesmo «consagrar»
alguns comportamentos que levam à
cultura dos privilégios e da exclusão:
favoritismos, clientelismos e,
consequentemente, corrupção. A
exigência do Mestre faz-nos elevar o



olhar, dizendo: quem não for capaz
de ver o outro como um irmão,
deixar-se comover pela sua vida e
situação, independentemente da sua
origem familiar, cultural e social,
«não pode ser meu discípulo» (Lc 14,
26). O seu amor e dedicação são um
dom gratuito, invocado por todos e
para todos.

A segunda exigência mostra-nos a
dificuldade de seguir o Senhor,
quando se pretende identificar o
Reino dos Céus com os próprios
interesses pessoais ou com o fascínio
duma ideologia qualquer que acaba
por instrumentalizar o nome de Deus
ou a religião para justificar atos de
violência, a segregação e até o
homicídio, o exílio, o terrorismo e a
marginalização. A exigência do
Mestre encoraja-nos a não manipular
o Evangelho com tristes
reducionismos, mas construir a
história na fraternidade e
solidariedade, no respeito gratuito da



terra e dos seus dons contra todas as
formas de exploração, encorajando-
nos a viver o «diálogo como um
caminho, a colaboração comum
como conduta, o conhecimento
mútuo como método e
critério» (Documento sobre a
fraternidade humana, Abu Dabhi, 4
de fevereiro de 2019); não cedendo à
tentação de certas doutrinas
incapazes de ver o bom grão e o joio
crescerem juntos enquanto se espera
o Senhor da messe (cf. Mt 13, 24-30).

E, quanto à última exigência, como
pode ser difícil partilhar a vida nova
que o Senhor nos oferece, quando
nos sentimos continuamente
impelidos a buscar a justificação em
nós mesmos, crendo que tudo
provenha exclusivamente das nossas
forças e daquilo que possuímos!
Quando a corrida para acumular
riqueza se torna molesta e oprimente
– como ouvimos na primeira Leitura
–, exacerbando o egoísmo e o uso de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


meios imorais. A exigência do Mestre
é um convite a recuperar a memória
agradecida e tomar consciência de
que a nossa vida e as nossas
capacidades, mais do que conquista
pessoal, são fruto de um dom (cf.
Francisco, Exort. ap. Gaudete e
exsultate, 55) tecido por Deus e pelas
mãos silenciosas de muitas pessoas,
cujos nomes só conheceremos na
manifestação do Reino dos Céus.

Com estas exigências, o Senhor quer
preparar os seus discípulos para a
festa da irrupção do Reino de Deus,
libertando-os deste obstáculo
perigoso que é, em última instância,
uma das piores escravidões: viver
para si mesmo. É a tentação de se
fechar no seu pequeno mundo, que
acaba por deixar pouco espaço aos
outros: os pobres já não entram,
deixa-se de ouvir a voz de Deus, não
mais se rejubila com doce alegria do
seu amor, perde-se o entusiasmo de
fazer o bem. Quando se fecham,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


muitas pessoas podem
aparentemente sentir-se em
segurança, mas acabam por se
transformar em pessoas ressentidas,
lamurientas, sem vida. Esta não é a
opção duma vida digna e plena, não
corresponde ao desígnio de Deus a
nosso respeito, não é a vida no
Espírito que jorra do coração do
Cristo ressuscitado (cf. Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 2).

No caminho para Jerusalém o
Senhor, com estas exigências,
convida-nos a elevar o olhar, ajustar
as prioridades e sobretudo criar
espaços para que Deus seja o centro e
o fulcro da nossa vida.

Se olharmos ao nosso redor, quantos
homens e mulheres, jovens, crianças
sofrem e estão literalmente privados
de tudo! Isto não faz parte do plano
de Deus. Como é urgente este convite
de Jesus a morrer para os nossos
confinamentos, os nossos orgulhosos

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


individualismos, a fim de deixar
triunfar o espírito de fraternidade –
este dimana do lado aberto de Jesus
Cristo, donde nascemos como família
de Deus – e cada qual possa sentir-se
amado, porque compreendido, aceite
e valorizado na sua dignidade.
«Perante a dignidade humana
espezinhada, muitas vezes fica-se de
braços cruzados ou então abanam-se
os braços, impotentes diante da força
obscura do mal. Mas o cristão não
pode ficar de braços cruzados,
indiferente, nem de braços a abanar,
fatalista! Não... O crente estende a
mão, como Jesus faz com
ele» (Francisco, Homilia por ocasião
do Dia Mundial dos Pobres, 18 de
novembro de 2018).

A Palavra de Deus, que ouvimos,
convida-nos a retomar o caminho,
ousando dar este salto qualitativo e
adotar esta sabedoria do desapego
pessoal como base para a justiça e a
vida de cada um de nós; pois, juntos,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2018/documents/papa-francesco_20181118_omelia-gionatamondiale-poveri.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2018/documents/papa-francesco_20181118_omelia-gionatamondiale-poveri.html


podemos lutar contra todas estas
idolatrias que nos levam a focalizar a
nossa atenção nas seguranças
ilusórias do poder, da carreira e do
dinheiro e na busca de glórias
humanas.

As exigências que Jesus indica
deixam de ser gravosas quando
começamos a saborear a alegria da
vida nova que Ele mesmo nos
propõe: a alegria que brota de saber
que Ele é o primeiro a sair à nossa
procura pelas encruzilhadas dos
caminhos, quando estamos perdidos
como aquela ovelha ou aquele filho
pródigo. Possa este humilde realismo
– é um realismo, realismo cristão –
incitar-nos a assumir os grandes
desafios, e vos conceda o desejo de
tornar o vosso lindo país num lugar
onde o Evangelho se faz vida, e vida
para a maior glória de Deus.

Comprometamo-nos e façamos
nossos os planos do Senhor.



Angelus

Queridos irmãos e irmãs, no final
desta celebração, desejo dirigir uma
saudação cordial a todos vós!

De coração, agradeço a D.
Razanakolona pelas palavras que me
dirigiu; e, com ele, agradeço aos
outros irmãos bispos presentes, aos
sacerdotes, às pessoas consagradas,
aos esposos com suas famílias, aos
catequistas e a todos os fiéis-leigos.

Aproveito a ocasião para expressar a
minha viva gratidão ao senhor
Presidente da República e a todas as
autoridades civis do país pela sua
primorosa hospitalidade e estendo o
meu reconhecimento a todos e cada
um daqueles que contribuíram, de
várias formas, para o bom êxito
desta minha visita. O Senhor vos
recompense, e abençoe a todo o
vosso povo, pela intercessão do Beato
Rafael Luis Rafiringa, cujas relíquias

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2019/9/8/messa-madagascar.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2019/9/8/messa-madagascar.html


estão expostas aqui no altar, e da
Beata Vitória Rasoamanarivo.

E agora, em oração, dirijamo-nos à
Santíssima Virgem, neste dia em que
recordamos o seu nascimento,
aurora de salvação para a
humanidade. Maria Imaculada, a
Quem amais e venerais como vossa
Mãe e Padroeira, guie sempre na paz
e na esperança o caminho de
Madagáscar.

Visita à Cidade de Amizade -
Akamasoa

Boa tarde a todos vós! Boa tarde!

Para mim, é uma alegria, uma
grande alegria encontrar o meu ex-
aluno: o padre Pedro. Foi meu aluno
na Faculdade de Teologia nos anos
1967-1968; depois, não estudou mais.
Encontrou o amor por trabalho, para
trabalhar. Muito obrigado, padre!



E uma alegria, igualmente grande
para mim, é encontrar-me no vosso
meio nesta grande obra. Akamasoa é
a expressão da presença de Deus no
meio do seu povo pobre; não uma
presença esporádica, casual: é a
presença de um Deus que decidiu
viver e permanecer sempre no meio
do seu povo.

Nesta tarde, encontrais-vos em
grande número no próprio coração
desta «Cidade da Amizade», que
construístes e – não tenho dúvida –
continuareis a construir com as
vossas mãos, para que muitas
famílias possam viver com
dignidade. Vendo os vossos rostos
radiantes, dou graças ao Senhor que
ouviu o clamor dos pobres e
manifestou o seu amor através de
sinais palpáveis como a criação desta
aldeia. Os vossos clamores nascidos
do facto de não poderdes mais viver
sem um teto, de verdes os vossos
filhos crescer malnutridos, de não



terdes trabalho, nascidos do olhar
indiferente – para não dizer
desdenhoso – de muitos,
transformaram-se em cânticos de
esperança para vós e quantos vos
contemplam. Cada recanto destes
bairros, cada escola ou dispensário é
um cântico de esperança que recusa
e faz calar toda a fatalidade. Digamo-
lo com força: a pobreza não é uma
fatalidade.

De facto, esta aldeia encerra uma
longa história de coragem e ajuda
mútua. Esta cidade é o resultado de
muitos anos de trabalho duro. Na
base, encontramos uma fé viva que
se traduziu em ações concretas,
capazes de «mover montanhas» (cf. 
Mc 11, 23). Uma fé que permitiu ver
uma chance onde era visível apenas
a precariedade, ver a esperança onde
só era visível a fatalidade, ver a vida
onde muitos anunciavam morte e
destruição. Lembrai-vos daquilo que
escrevia o apóstolo São Tiago a



propósito da fé: «se ela não tiver
obras, está completamente morta» (2,
17). Os alicerces do trabalho feito em
comum, do sentido de família e
comunidade consentiram restaurar,
de forma artesanal e paciente, a
confiança não só dentro de vós, mas
entre vós, dando-vos a possibilidade
de ser os protagonistas e os artífices
desta história. Uma educação para os
valores, através da qual as primeiras
famílias que iniciaram a aventura
com o padre Opeka puderam
transmitir o enorme tesouro de
compromisso, disciplina,
honestidade, respeito por si mesmo e
pelos outros. E pudestes
compreender que faz parte do sonho
de Deus não apenas o progresso
pessoal, mas sobretudo o progresso
comunitário, já que não há
escravidão pior – como nos lembrou
o padre Pedro – do que viver cada
um só para si.



Queridos jovens de Akamasoa,
gostaria de vos dirigir uma
mensagem particular: Nunca
desistais perante os efeitos nefastos
da pobreza, nunca sucumbais às
tentações da vida fácil ou do
retraimento em vós mesmos.
Obrigado, Fanny, pelo belo
testemunho que nos deste em nome
dos jovens desta aldeia. Queridos
jovens, cabe a vós continuar o
trabalho feito pelos mais velhos. A
força para realizar tudo isto,
encontrá-la-eis na vossa fé e no
testemunho vivo que foi plasmado
na vossa vida. Deixai desenvolver-se
em vós os dons que o Senhor vos
concedeu. Pedi-Lhe para vos ajudar a
servir generosamente os vossos
irmãos e irmãs. Assim, Akamasoa
não será apenas um exemplo para as
gerações futuras, mas sobretudo o
ponto de partida duma obra
inspirada por Deus, que encontrará o
seu pleno desenvolvimento



continuando a testemunhar o seu
amor às gerações presentes e futuras.

Rezemos para que se difunda, por
Madagáscar inteiro e noutras partes
do mundo, o esplendor desta luz e
possamos alcançar modelos de
desenvolvimento que privilegiem a
luta contra a pobreza e a inclusão
social a partir da confiança, da
educação, do trabalho e do empenho
que são sempre indispensáveis para
a dignidade da pessoa humana.

Obrigado, amigos de Akamasoa!
Querido padre Pedro e
colaboradores, uma vez mais
obrigado pelo vosso testemunho
profético, pelo vosso testemunho
gerador de esperança. Que Deus
continue a abençoar-vos.

Peço-vos, por favor, que não vos
esqueçais de rezar por mim.

Oração para os Trabalhadores no
Estaleiro de Mahatzana



Deus nosso Pai, criador do céu e da
terra,

nós Vos damos graças por nos
reunirdes aqui como irmãos,

em frente desta pedreira britada pelo
trabalho do homem:

nós Vos pedimos por todos os
trabalhadores.

Por aqueles que o fazem com as
próprias mãos

e enorme esforço físico.

Preservai os seus corpos do desgaste
excessivo:

que não lhes falte a ternura e a
capacidade de acariciar os seus filhos
e jogar com eles.

Concedei-lhes o vigor da alma e a
saúde do corpo



para que não fiquem esmagados pelo
peso da sua tarefa.

Fazei que o fruto do trabalho lhes
permita

Assegurar uma vida digna às suas
famílias.

Que encontrem nelas, à noite, calor,
conforto e encorajamento,

e que juntos, reunidos sob o vosso
olhar,

conheçam as verdadeiras alegrias.

Saibam as nossas famílias que a
alegria de ganhar o pão

é perfeita, quando este pão é
partilhado.

Que as nossas crianças não sejam
forçadas a trabalhar,

possam ir à escola e continuar os
seus estudos,



e os seus professores consagrem
tempo a esta tarefa,

sem precisarem doutras atividades
para a subsistência diária.

Deus da justiça, tocai os corações de
empresários e dirigentes: que eles
provejam a tudo o que é necessário

para assegurar a quantos trabalham
um salário digno

e condições respeitosas da sua
dignidade de pessoas humanas.

Com paterna misericórdia, cuidai

daqueles que não têm trabalho,

e fazei que o desemprego, causa de
tantas misérias,

desapareça das nossas sociedades.

Possa cada um conhecer a alegria e a
dignidade de ganhar o pão



para o trazer para casa e sustentar os
seus queridos.

Pai, criai entre os trabalhadores um
espírito de verdadeira solidariedade:

saibam velar uns pelos outros,

encorajar-se mutuamente, sustentar
quem está extenuado, levantar
aquele que caiu.

Perante a injustiça, que o seu coração
nunca ceda ao ódio,

ao rancor, à amargura, mas
mantenha viva a esperança

de ver um mundo melhor e trabalhar
por ele.

Que saibam, juntos e de forma
construtiva,

fazer valer os seus direitos

e que as suas vozes e o seu clamor
sejam atendidos.



Deus nosso Pai, Vós destes, como
protetor

aos trabalhadores do mundo inteiro,
São José,

pai adotivo de Jesus, esposo corajoso
da Virgem Maria:

a Ele, entrego quantos trabalham
aqui, em Akamasoa,

e todos os trabalhadores de
Madagáscar, especialmente aqueles

que levam uma vida precária e
difícil.

Que Ele os guarde no amor do vosso
Filho

e os sustente na sua vida e na sua
esperança.

Amen!

Encontro com os Sacerdotes,
Religiosos, Religiosas, Consagrados



e Seminaristas no Colégio Saint
Michel

Queridos irmãos e irmãs, quando me
trouxeram esta mesa, pensava que
era para comer. Mas não, é para
falar!

Agradeço a vossa calorosa receção.
As minhas primeiras palavras,
gostaria de as dirigir especialmente a
todos os sacerdotes, consagradas e
consagrados que não puderam vir
por problemas de saúde, pelo peso
dos anos ou por qualquer outra
complicação. Por eles, façamos uma
oração todos juntos, em silêncio
[rezam em silêncio].

Ao terminar a minha visita a
Madagáscar aqui convosco, vendo a
vossa alegria e repensando a tudo o
que já vivi na vossa Ilha, brotam do
meu coração estas palavras de Jesus
no evangelho de Lucas quando
exclama exultante de alegria:
«Bendigo-Te, ó Pai, Senhor do Céu e



da Terra, porque escondeste estas
coisas aos sábios e aos inteligentes e
as revelaste aos pequeninos» (10, 21).
E esta exultação é confirmada pelos
vossos testemunhos, pois até os
pontos que expressastes como
problemas são sinais duma Igreja
viva, uma Igreja comprometida, que
procura ser dia-a-dia uma presença
do Senhor.Uma Igreja, como disse a
irmã Suzanne, que procura cada dia
estar mais próxima do povo: não se
separar do povo, sempre a caminhar
com o povo de Deus!

Esta realidade é convite a recordar
com gratidão todos aqueles que não
tiveram medo de apostar em Jesus
Cristo e no seu Reino; e hoje
partilhais da sua herança. Antes de
vós, existem as raízes: as raízes da
evangelização, aqui. Vós sois a
herança. E deixareis, vós também,
uma herança aos outros. Penso nos
Lazaristas, nos Jesuítas, nas Irmãs de
São José de Cluny, nos Irmãos das



Escolas Cristãs, nos Missionários de
La Salette e em todos os outros
pioneiros, bispos, sacerdotes e
consagrados. Mas penso também em
tantos leigos que em tempos difíceis
de perseguição, quando muitos
missionários e consagrados foram
obrigados a partir, mantiveram viva
a chama da fé nesta terra. Isto
convida-nos a recordar o nosso
Batismo, como o primeiro e grande
sacramento pelo qual recebemos o
selo de filhos de Deus. Tudo o mais é
expressão e manifestação deste amor
inicial que sempre somos chamados
a renovar.

A frase do Evangelho que citei faz
parte da oração de louvor feita pelo
Senhor, quando acolheu os setenta e
dois discípulos no regresso da sua
missão com os sacos cheios para
partilhar tudo o que viram e
ouviram. Como eles, também vós
aceitastes o desafio de ser uma Igreja
«em saída»: ousastes sair abraçando



o desafio de levar a luz do Evangelho
a todos os cantos desta Ilha.

Sei que muitos de vós vivem em
condições difíceis, carecendo dos
serviços essenciais – água,
eletricidade, estradas, meios de
comunicação – ou dos recursos
económicos para gerir a vida e a
atividade pastoral. Muitos de vós
sentem sobre os seus ombros, para
não dizer sobre a sua saúde, o peso
das fadigas apostólicas. Mas
escolhestes ficar e estar ao lado do
vosso povo, próximo do vosso povo,
com o vosso povo. Disso vos
agradeço! Muito obrigado pelo vosso
testemunho de estar perto das
pessoas, obrigado por terdes querido
ficar, sem fazer da vocação um
«trampolim para uma vida melhor».
Obrigado por isso. E ficar – como
dizia a Irmã Suzanne – com a
consciência de que, «apesar das
nossas misérias e fraquezas,
comprometemo-nos com todo o



nosso ser na grande missão da
evangelização». A pessoa
consagrada, no sentido amplo da
palavra, é a mulher, é o homem que
aprendeu e quer permanecer no
coração do seu Senhor e no coração
do seu povo.Esta é a chave:
permanecer no coração do Senhor e
no coração do povo!

Quando acolheu os seus discípulos e
Se deu conta como voltavam cheios
de alegria, a primeira coisa que Jesus
faz é louvar e bendizer seu Pai. Isto
indica-nos um aspeto fundamental
da nossa vocação. Somos homens e
mulheres de louvor. A pessoa
consagrada é capaz de reconhecer e
indicar a presença de Deus onde
quer que se encontre. Além disso,
quer viver na sua presença, que
aprendeu a saborear, gozar e
partilhar.

No louvor, descobrimos a nossa mais
bela pertença e identidade, porque o



louvor liberta o discípulo da ânsia
pelo que «deveria ser feito» – aquela
ansiedade que é uma traça, uma
traça que corrói – e devolve-lhe o
gosto da missão e de estar com o seu
povo; ajuda-o a ajustar os «critérios»
pelos quais se avalia a si mesmo,
avalia os outros e toda a atividade
missionária, para evitar o pouco
sabor evangélico que às vezes tem.

Com frequência, podemos sucumbir
à tentação de passar horas a falar dos
«sucessos» ou dos «fracassos», da
«utilidade» das nossas ações, ou da
«influência» que podemos ter na
sociedade ou noutro âmbito
qualquer. Debates que acabam por
ocupar o primeiro lugar e o centro de
toda a nossa atenção. Isto leva-nos
muitas vezes a sonhar programas
apostólicos cada vez maiores,
meticulosos e bem elaborados, mas
típicos dos generais derrotados, que
acabam por negar a nossa história,
bem como a história do vosso povo,



que é gloriosa por ser uma história
de sacrifícios, de esperança, de luta
diária, de vida gasta no serviço, de
constância no trabalho fadigoso (cf.
Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 96).

Louvando, aprendemos a
sensibilidade de não «perder a
bússola», para não fazer dos meios
fins, nem do supérfluo o que é
importante; aprendemos a liberdade
de implementar processos mais do
que procurar ocupar espaços
(cf.ibid., 223); a gratuidade de
promover tudo o que faz o povo de
Deus crescer, amadurecer e
frutificar, em vez de nos
vangloriarmos dum «ganho» pastoral
fácil, rápido, mas efémero. Até certo
ponto, uma grande parte da nossa
vida, da nossa alegria e da nossa
fecundidade missionária decide-se
neste convite de Jesus ao louvor.
Como gostava de assinalar aquele
homem sábio e santo que foi Romano

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Guardini, «aquele que adora a Deus
nos seus sentimentos mais profundos
e também – quando tem tempo – na
realidade dos seus atos concretos,
está abrigado na verdade. Pode-se
equivocar em muitas coisas; pode
estar sobrecarregado e
desconcertado pelo peso das suas
próprias ações; mas, em última
análise, a direção e a ordem da sua
existência estão seguras» (Pequena
Suma Teológica, Madrid 1963, 29), no
louvor, na adoração.

Os setenta e dois discípulos estavam
conscientes de que o sucesso da
missão dependera do facto de a
terem cumprido «em nome do
Senhor Jesus». Foi isto que os deixou
maravilhados… Não se ficou a dever
às suas virtudes, aos seus nomes,
nem aos seus títulos; não carregavam
panfletos de propaganda com o seu
retrato; não foi a sua fama nem o seu
projeto que cativou e salvou as
pessoas. A alegria dos discípulos



nascia da certeza de fazer as coisas
em nome do Senhor, de viver o seu
projeto, de partilhar a sua vida; e
esta apaixonara-os de tal modo que
se sentiram impelidos também a
partilhá-lo com os outros.

E é interessante notar que Jesus
resume a ação dos seus discípulos
falando da vitória sobre o poder de
Satanás; um poder que, por nós
sozinhos, nunca podemos vencer,
mas no nome de Jesus, sim! Cada um
de nós pode dar testemunho destas
batalhas e também de algumas
derrotas. Nos inúmeros domínios
mencionados onde exerceis a vossa
obra evangelizadora, travais batalha
em nome de Jesus. Em seu nome,
prevaleceis sobre o mal, quando
ensinais a louvar o Pai celeste e
quando ensinais, com simplicidade, o
Evangelho e o catecismo, quando
visitais e assistis uma pessoa doente
ou quando ofereceis o conforto da
reconciliação. Em seu nome, sois



vencedores dando de comer a uma
criança, salvando uma mãe do
desespero de ficar sozinha a cuidar
de tudo, dando trabalho a um pai de
família. É uma luta, uma luta
vitoriosa aquela que se combate
contra a ignorância, garantindo uma
educação; é-o também quando se
leva a presença de Deus ao
contribuir para o respeito de todas as
criaturas, na ordem e perfeição que
lhes pertence, evitando o seu abuso
ou exploração; e são sinais da vossa
vitória também, quando plantais
uma árvore ou ajudais a fornecer
água potável a uma família. Grande
sinal de vitória sobre o mal é quando
vos aplicais a fazer recobrar a saúde
a milhares de pessoas.

Continuai com estas batalhas, mas
sempre na oração e no louvor, no
louvor de Deus!

A luta, vivemo-la também em nós
mesmos. Deus frustra a influência do



espírito do mal, aquele espírito que
muitas vezes nos transmite «uma
preocupação exacerbada pelos
espaços pessoais de autonomia e
relaxamento, que leva a viver os
próprios deveres como mero
apêndice da vida, como se não
fizessem parte da própria identidade.
Ao mesmo tempo, a vida espiritual
confunde-se com alguns momentos
religiosos que proporcionam algum
alívio, mas não alimentam o
encontro com os outros, o
compromisso no mundo, a paixão
pela evangelização» (Evangelii
gaudium, 78). Então, em vez de ser
homens e mulheres de louvor,
podemo-nos tornar «profissionais do
sagrado». Ao contrário, derrotemos o
espírito do mal no seu próprio
terreno, ou seja, onde ele nos
convida a apegar-nos a garantias
económicas, a espaços de poder e
glória humana, respondamos com a
disponibilidade e a pobreza
evangélica que nos levam a dar a

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


nossa vida pela missão (cf. ibid., 76).
Por favor, não deixemos que nos
roubem a alegria missionária!

Queridos irmãos e irmãs, Jesus louva
o Pai, porque revelou estas coisas aos
«pequeninos». Estes pequeninos
somos nós, porque a nossa alegria, a
nossa felicidade está precisamente
nesta revelação que Ele nos fez: a
pessoa simples «vê e escuta» aquilo
que nem os sábios, nem os profetas,
nem os reis podem ver e escutar: a
presença de Deus nos doentes e
atribulados, naqueles que têm fome e
sede de justiça, nos misericordiosos
(cf. Mt 5, 3-12; Lc 6, 20-23). Felizes
sois vós, feliz Igreja dos pobres e
para os pobres, porque vive
impregnada do perfume do seu
Senhor, vive jubilosa, anunciando a
Boa Nova aos descartados da terra,
àqueles que são os preferidos de
Deus.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Transmiti às vossas comunidades a
certeza do meu afeto e proximidade,
da minha oração e a minha bênção.
Nesta bênção que vos darei em nome
do Senhor, convido-vos a pensar nas
vossas comunidades, nos vossos
lugares de missão, para que o Senhor
continue a abençoar todas as pessoas
onde quer que se encontrem. Possais
vós continuar a ser sinal da sua
presença viva no meio de nós!

E, por favor, não vos esqueçais de
rezar e fazer rezar por mim!

* * *

E, antes de terminar, gostaria de
cumprir um dever de justiça e
gratidão. Este é o último discurso dos
nove que foram traduzidos pelo
padre Marcel. Vou fazê-lo corar um
pouco, porque terá de traduzir
também isto. Mas quero agradecer
ao tradutor. Padre Marcel [vira-se
para ele], obrigado por este trabalho
que fizeste, quero agradecer-te pelo



modo preciso e também pela
liberdade de dar sentido às palavras
da tradução. Agradeço-te imenso e
que o Senhor te abençoe.

9 de setembro

Santa Missa no Monumento de
Maria, Rainha da Paz - Homilia

Aqui, diante deste altar dedicado a
Maria, Rainha da Paz, nesta
montanha donde vemos a cidade e,
mais além, o mar, fazemos parte
desta multidão de rostos que vieram
das Maurícias e doutras ilhas desta
região do Oceano Índico para escutar
Jesus que anuncia as Bem-
aventuranças, para ouvir a própria
Palavra de Vida, com a mesma força
que tinha há dois mil anos, o mesmo
fogo que inflama até os corações
mais frios. Juntos, podemos dizer ao
Senhor: cremos em Vós e sabemos,



pela luz da fé e o palpitar do coração,
que é verdadeira a profecia de Isaías
quando manda anunciar a paz e a
salvação, levar a boa nova de que já
reina o nosso Deus.

As Bem-aventuranças «são como que
o bilhete de identidade do cristão.
Assim, se um de nós se questionar
sobre “como fazer para chegar a ser
um bom cristão”, a resposta é
simples: é necessário fazer – cada
qual a seu modo – aquilo que Jesus
disse no sermão das Bem-
aventuranças. Nelas está delineado o
rosto do Mestre, que somos
chamados a deixar transparecer no
dia-a-dia da nossa vida» (Francisco,
Exort. ap. Gaudete et exsultate, 63),
como fez o Beato Jacques-Désiré
Laval, chamado o «apóstolo da
unidade mauriciana», tão venerado
nestas terras. O amor de Cristo e dos
pobres marcou de tal maneira a sua
vida que o protegeu da ilusão de
realizar uma evangelização «abstrata

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


e asséptica». Sabia que evangelizar
implica fazer-se tudo para todos (cf. 1
Cor 9, 19-22): aprendeu a língua dos
escravos recém-libertados e
anunciou-lhes de maneira simples a
Boa Nova da salvação. Soube reunir
os fiéis, formá-los para empreender a
missão e criar pequenas
comunidades cristãs em bairros,
cidades e aldeias vizinhas; muitas
daquelas pequenas comunidades
estão na origem das paróquias
atuais. A sua solicitude levou-o a
confiar nos mais pobres e
descartados, para que fossem eles
mesmos os primeiros a organizar-se
e a encontrar respostas para as suas
tribulações.

Através do seu dinamismo
missionário e do seu amor, o padre
Laval deu à Igreja mauriciana uma
nova juventude, um novo respiro,
que hoje somos convidados a
continuar no contexto atual.



E devemos ter a peito este impulso
missionário, pois pode acontecer que
percamos o entusiasmo
evangelizador, como Igreja de Cristo,
caindo na tentação de nos
refugiarmos em seguranças
mundanas que acabam, pouco a
pouco, por condicionar a missão
tornando-a gravosa e incapaz de
fascinar as pessoas (cf. Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 26). O
impulso missionário tem um rosto
jovem e capaz de fazer rejuvenescer.
São precisamente os jovens que, pela
sua vitalidade e dedicação, lhe
podem dar a beleza e o frescor
próprios da juventude, quando
desafiam a comunidade cristã a
renovar-se e nos convidam a partir
para novos horizontes (cf. Francisco,
Exort. ap. pós-sinodal Christus vivit,
37).

Isto, porém, nem sempre é fácil, pois
exige que aprendamos a considerá-

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


los e a dar-lhes lugar no seio da nossa
comunidade e da nossa sociedade.

Nesta linha, custa constatar como,
apesar do crescimento económico
que registou o vosso país nas últimas
décadas, sejam os jovens quem mais
sofre: são eles os mais afetados pelo
desemprego, o que lhes causa um
futuro incerto e tira-lhes também a
possibilidade de se sentirem
protagonistas da sua própria história
comum. Um futuro incerto, que os
descarta e obriga muitas vezes a
conceber a sua vida à margem da
sociedade, deixando-os vulneráveis e
quase sem pontos de referência
perante as novas formas de
escravidão deste século XXI. Eles, os
nossos jovens, são a primeira missão!
Devemos convidá-los a encontrar a
sua felicidade em Jesus; não de
maneira asséptica ou abstrata, mas
aprendendo a dar-lhes um lugar,
conhecendo a sua linguagem,
ouvindo as suas histórias, vivendo ao



seu lado, fazendo-lhes sentir que são
abençoados por Deus. Não deixemos
que nos roubem o rosto jovem da
Igreja e da sociedade! Não
permitamos aos mercadores de
morte roubar as primícias desta
terra!

Aos nossos jovens e a quantos como
eles se sentem sem voz porque estão
mergulhados na precariedade, o
padre Laval dirigir-lhes-ia o convite a
fazer ressoar o anúncio de Isaías:
«Ruínas de Jerusalém, irrompei em
cânticos de alegria, porque o Senhor
consola o seu povo, com a libertação
de Jerusalém» (52, 9). Mesmo quando
parecer sem solução aquilo que nos
rodeia, a esperança em Jesus
convida-nos a reencontrar a certeza
do triunfo de Deus não apenas para
além da história, mas também na
trama escondida das pequenas
histórias que se cruzam e fazem de
nós protagonistas da vitória d’Aquele
que nos deu o Reino.



Para viver o Evangelho, não podemos
esperar que tudo seja favorável ao
nosso redor, porque muitas vezes as
ambições do poder e os interesses
mundanos jogam contra nós. São
João Paulo II declarava «alienada a
sociedade que, nas suas formas de
organização social, de produção e de
consumo, torna mais difícil a
realização [do] dom [de si mesmo] e
a constituição [da] solidariedade
inter-humana» (Carta enc. 
Centesimus annus, 41c). Numa tal
sociedade, torna-se difícil viver as
Bem-aventuranças; a sua vivência
pode até ser malvista, suspeita,
ridicularizada (cf. Gaudete et
exsultate, 91). É verdade, mas não
podemos deixar-nos vencer pelo
desânimo.

Ao pé desta montanha – gostaria que
ela fosse hoje o Monte das Bem-
Aventuranças –, devemos também
nós recuperar este convite a ser
felizes. Só os cristãos alegres

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


suscitam o desejo de seguir este
caminho; «a palavra “feliz” ou “bem-
aventurado” torna-se sinónimo de
“santo”, porque expressa que a
pessoa fiel a Deus e que vive a sua
Palavra alcança, na doação de si
mesma, a verdadeira
felicidade» (Ibid., 64).

Quando ouvimos o prognóstico
ameaçador «somos cada vez menos»,
deveríamos preocupar-nos em
primeiro lugar, não com o declínio
desta ou daquela forma de
consagração na Igreja, mas com a
carência de homens e mulheres que
queiram viver a felicidade pelos
caminhos da santidade, homens e
mulheres que deixem o coração
inflamar-se com o anúncio mais belo
e libertador. «Se alguma coisa nos
deve santamente inquietar e
preocupar a nossa consciência é que
haja tantos irmãos nossos que vivem
sem a força, [sem] a luz e a
consolação da amizade com Jesus

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


Cristo, [vivem] sem uma comunidade
de fé que os acolha, sem um
horizonte de sentido e de
vida» (Evangelii gaudium, 49).

Quando um jovem vê um projeto de
vida cristã abraçado com alegria, isto
entusiasma-o e encoraja-o, sentindo
um desejo que se pode expressar
assim: «Quero subir a esta montanha
das Bem-aventuranças, quero
encontrar o olhar de Jesus e que Ele
me diga qual é o meu caminho de
felicidade».

Rezemos, queridos irmãos e irmãs,
pelas nossas comunidades para que,
dando testemunho da alegria da vida
cristã, vejam florescer a vocação à
santidade nas diferentes formas de
vida que o Espírito nos propõe.
Imploremo-lo para esta diocese e
também para todas as outras que
fizeram o esforço de vir até aqui.
Padre Laval, o Beato cujas relíquias
veneramos, também experimentou

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


momentos de decepção e dificuldade
com a comunidade cristã, mas por
fim triunfou o Senhor no seu
coração. Teve confiança na força do
Senhor. Deixemos que esta força
toque o coração de muitos homens e
mulheres desta terra; deixemos que
toque também os nossos corações de
modo que a sua novidade possa
renovar a nossa vida e a vida da
nossa comunidade (cf. ibid., 11). Não
esqueçamos que Aquele que tem a
força de chamar, Aquele que constrói
a Igreja, é o Espírito Santo, com a sua
força. Ele é o protagonista da missão,
Ele é o protagonista da Igreja.

A imagem de Maria, a Mãe que nos
protege e acompanha, lembra-nos
que Ela foi chamada a «bem-
aventurada» (Lc 1, 48); a Ela que
experimentou a dor como uma
espada trespassando o seu coração, a
Ela que passou pelo limiar pior da
dor que é ver morrer o seu Filho,
peçamos o dom da abertura ao

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Espírito Santo, da alegria
perseverante, a alegria que não se
deixa abater nem retrocede, a alegria
que sempre nos faz experimentar e
afirmar que o Todo Poderoso faz
maravilhas, santo é o seu nome (cf. 
Lc 1, 49).

Agradecimento do Santo Padre no
final da Celebração Eucarística

Antes de concluir esta Celebração,
desejo dirigir a todos vós uma cordial
saudação com os meus
agradecimentos. Obrigado, em
primeiro lugar, ao Cardeal Piat pelas
suas palavras e por todo o trabalho
de preparação desta visita! Agradeço
a D. Aubry, ao coordenador, ao
tradutor, aos restantes colaboradores
e a todo o povo de Deus desta Igreja.

Expresso a minha viva gratidão ao
Presidente da República, ao



Primeiro-Ministro e às outras
autoridades do país – encontrar-nos-
emos ainda na parte de tarde – pela
receção calorosa e o empenho
generosamente demonstrado.

Com afeto, estendo o meu
agradecimento aos sacerdotes,
diáconos, homens e mulheres
consagrados, aos numerosos
voluntários. Saúdo os reclusos que
seguiram o percurso «Alpha» na
prisão e me escreveram; envio-lhes
as minhas cordiais saudações e a
minha bênção.

Por fim, uma saudação cheia de
gratidão a todo o povo de Deus aqui
presente, de modo especial aos fiéis
de Seychelles, Reunião, Comores,
Chagos, Agalega, Rodrigues e
Maurícias. Asseguro-vos a minha
oração e a minha proximidade. O
Senhor continue a dar sabedoria e
força a todos, para realizarem as
suas legítimas aspirações. E vós, por



favor, continuai a rezar por mim.
Obrigado a todos!

Encontro com as Autoridades, a
Sociedade Civil e o Corpo
Diplomático no Palácio
Presidencial

Senhor Presidente,

Senhor Primeiro-Ministro,

Distintos membros do Governo e do
Corpo Diplomático,

Representantes da sociedade civil e
de várias Confissões religiosas,

Senhoras e senhores!

Saúdo cordialmente as autoridades
do Estado de Maurícia e agradeço-
lhes o convite para visitar a vossa
República. Agradeço ao senhor
Presidente e ao senhor Primeiro-
Ministro as amáveis palavras que
acabaram de me dirigir, bem como a
sua receção. Saúdo os membros do



Governo, da sociedade civil e do
Corpo Diplomático. Desejo também
saudar e agradecer fraternamente a
presença, aqui hoje, dos
representantes de outras confissões
cristãs e das várias religiões
presentes nas Ilhas Maurícias.

Estou feliz pela possibilidade que
esta breve visita me dá de encontrar
o vosso povo, caraterizado não só por
um rosto multiforme no plano
cultural, étnico e religioso, mas
também e sobretudo pela beleza que
provém da vossa capacidade de
reconhecer, respeitar e harmonizar
as diferenças em função de um
projeto comum. Assim é toda a
história do vosso povo, que nasceu
com a chegada de migrantes vindos
de diferentes horizontes e
continentes, que trouxeram as suas
tradições, a sua cultura e a sua
religião, e aprenderam, pouco a
pouco, a enriquecer-se com as
diferenças dos outros e a encontrar a



forma de viver juntos, procurando
construir uma fraternidade solícita
do bem comum.

Neste sentido, possuís uma voz com
autoridade – porque se fez vida –
capaz de lembrar que é possível
alcançar uma paz estável partindo da
convicção de que «a diversidade é
bela, quando aceita entrar
constantemente num processo de
reconciliação até selar uma espécie
de pacto cultural que faça surgir uma
diversidade reconciliada» (Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 230).
Esta é base e oportunidade para a
construção duma verdadeira
comunhão no seio da grande família
humana sem haver necessidade de
marginalizar, excluir ou rejeitar.

O DNA do vosso povo guarda a
memória destes movimentos
migratórios que trouxeram os vossos
antepassados até esta ilha e que os
levaram também a abrir-se às

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


diferenças para as integrar e
promover tendo em vista o bem de
todos. Por isso mesmo, na fidelidade
às vossas raízes, vos animo a assumir
o desafio de acolher e proteger os
migrantes que hoje chegam aqui à
procura de trabalho e, para muitos
deles, à procura de melhores
condições de vida para as suas
famílias. Tende a peito acolhê-los
como os vossos antepassados
souberam acolher-se uns aos outros,
como protagonistas e defensores
duma verdadeira cultura do
encontro, que permita aos migrantes
e a todos ver reconhecida a sua
dignidade e os seus direitos.

Na história recente do vosso povo,
merece o nosso apreço a tradição
democrática estabelecida desde a
independência, que contribui para
fazer das Ilhas Maurícias um oásis de
paz. Faço votos de que este estilo de
vida democrática possa ser cultivado
e desenvolvido, contrastando



nomeadamente todas as formas de
discriminação. Pois «a vida política
autêntica, que se funda no direito e
num diálogo leal entre os sujeitos,
renova-se com a convicção de que
cada mulher, cada homem e cada
geração encerram em si uma
promessa que pode irradiar novas
energias relacionais, intelectuais,
culturais e espirituais» (Francisco, 
Mensagem para o LII Dia Mundial da
Paz , 1 de janeiro de 2019). Possais
vós, que estais empenhados na vida
política da República de Maurícia,
ser um exemplo para aqueles que
contam convosco, especialmente os
jovens. Possais, com o vosso
comportamento e vontade de
combater todas as formas de
corrupção, manifestar o valor do
vosso compromisso ao serviço do
bem comum e sede sempre dignos da
confiança dos vossos compatriotas.

Depois da independência, o vosso
país registou um intenso

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html


desenvolvimento económico, de que
devemos certamente rejubilar, mas
sem deixar de permanecer
vigilantes. No contexto atual, muitas
vezes parece que o crescimento
económico nem sempre beneficia a
todos e até deixa de lado – devido a
certas estratégias da sua dinâmica –
um número considerável de pessoas,
especialmente jovens. Por isso
mesmo, gostaria de vos animar no
desenvolvimento duma política
económica orientada para as
pessoas, que seja capaz de favorecer
uma melhor distribuição das
entradas, a criação de oportunidades
de trabalho e a promoção integral
dos mais pobres (cf. Evangelii
gaudium, 204). E animar-vos a não
ceder à tentação dum modelo
económico idolátrico que precisa de
sacrificar vidas humanas no altar da
especulação e da mera rentabilidade,
que tem em conta apenas o benefício
imediato em detrimento da proteção
dos mais pobres, do meio ambiente e

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


seus recursos. Trata-se de prosseguir
com aquela atitude construtiva que
impele – como escreveu o cardeal
Piat por ocasião do cinquentenário
da independência das Ilhas
Maurícias – a incentivar uma
conversão ecológica integral. Tal
conversão visa não só evitar
fenómenos climáticos tremendos ou
grandes desastres naturais, mas
procura também promover uma
mudança nos estilos de vida para que
o crescimento económico possa
verdadeiramente beneficiar a todos,
sem o risco de causar catástrofes
ecológicas nem graves crises sociais.

Senhoras e Senhores, gostaria de
manifestar apreço pelo modo como
trabalham juntas, nas Ilhas
Maurícias, as várias religiões com as
suas respetivas identidades,
contribuindo para a paz social e
recordando o valor transcendente da
vida contra todo o tipo de
reducionismo. Confirmo a



disponibilidade dos católicos das
Ilhas Maurícias para continuar a
participar neste frutuoso diálogo que
marcou tão fortemente a história do
vosso povo. Obrigado pelo vosso
testemunho.

Mais uma vez, obrigado pela vossa
calorosa receção. Almejo de coração
que Deus abençoe o vosso povo e
todos os esforços que fazeis para
favorecer o encontro entre diferentes
culturas, civilizações e tradições
religiosas na promoção duma
sociedade justa, que não esqueça os
seus filhos, especialmente os mais
necessitados. Que o seu amor e a sua
misericórdia continuem a
acompanhar-vos e a proteger-vos.
Muito obrigado pela vossa atenção.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/viagem-

https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mocambique-madagascar-e-mauricio/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mocambique-madagascar-e-mauricio/


apostolica-do-papa-francisco-a-
mocambique-madagascar-e-mauricio/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mocambique-madagascar-e-mauricio/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-apostolica-do-papa-francisco-a-mocambique-madagascar-e-mauricio/

	Papa Francisco: Moçambique, Madagascar e Maurício

