
opusdei.org

Viagem Apostólica à
Tailândia e Japão

Palavras do Santo Padre
durante a viagem apostólica
para a Tailândia e o Japão que
realizou do dia 19 ao 26 de
novembro. Última atualização:
26 de novembro.

26/11/2019

Terça-feira, 19 de novembro de
2019

ROMA-BANGCOC

19:00



Partida do Aeroporto de
Roma/Fiumicino para Bangcoc

Quarta-feira, 20 de novembro de
2019

ROMA-BANGCOC

Chegada ao
Terminal Aéreo
Militar 2 de
Bangcoc

Recepção oficial
Terminal Aéreo
Militar 2 de
Bangcoc

Quinta-feira, 21 de novembro de
2019

BANGCOC

Cerimônia de boas-vindas no pátio
da Casa Governamental



Encontro com o Primeiro-Ministro
na “Inner Ivory Room” da Casa
Governamental

Encontro com as Autoridades,
com a Sociedade Civil e com o
Corpo Diplomático na Sala “Inner
Santi Maitri” da Casa
Governamental

Visita ao Patriarca Supremo dos
Budistas no Templo Wat
Ratchabophit Sathit Maha Simaram

Encontro com os funcionários e
médicos do Hospital São Luís

Visita privada aos doentes e
pessoas com deficiências no
Hospital São Luís

Almoço na Nunciatura Apostólica

Visita Privada ao Rei Maha
Vajiralongkorn “Rama X” no
Palácio Real Amphorn

Santa Missa no Estádio Municipal



Sexta-feira, 22 de novembro de
2019

BANGCOC

Encontro com os Sacerdotes,
Religiosos, Seminaristas e
Catequistas na Paróquia de São
Pedro

Encontro com os Bispos da Tailândia
e da FABC no Santuário do Beato
Nicholas Boonkerd Kitbamrung

Encontro privado com os
Membros da Companhia de Jesus
em uma sala adjacente ao Santuário

Almoço na Nunciatura Apostólica

Encontro com os líderes cristãos e
de outras religiões na Universidade
Chulalongkorn

Santa Missa com os jovens na
Catedral da Assunção

Sábado, 23 de novembro de 2019

BANGCOC-TÓQUIO



Cerimônia de
despedida no
Terminal Aéreo
Militar 2 de Bangcoc

9:30
Partida para
Tóquio

17:40
Chegada no
Aeroporto de
Tóquio-Haneda

Cerimônia de boas-
vindas no
Aeroporto de
Tóquio-Haneda

Encontro com
Bispos na
Nunciatura
Apostólica

Domingo, 24 de novembro de 2019

TÓQUIO-NAGASAKI-HIROSHIMA-
TÓQUIO

7:00



Partida de
avião para
Nagasaki

9:20
Chegada ao
Aeroporto de
Nagasaki

Mensagem sobre as
armas nucleares no
Parque da Bomba
Atômica Hypocenter

Homenagem aos
Santos Mártires no
Monumento dos
Mártires - Nishizaka
Hill

Almoço no
Arcebispado

Santa Missa no
Estádio de Baseball

16:35
Partida de
avião para
Hiroshima

17:45



Chegada no
Aeroporto de
Hiroshima

Encontro pela paz
no Memorial da Paz

20:25
Partida de
avião para
Tóquio

22:10

Chegada no
Aeroporto de
Tóquio-
Haneda

Segunda-feira, 25 de novembro de
2019

TÓQUIO

Encontro com as vítimas da
tragédia “Bellesalle Hanzomon”

Visita privada ao Imperador
Naruhito no Palácio Imperial

Encontro com os jovens na
Catedral de Santa Maria



Almoço com a Comitiva Papal na
Nunciatura Apostólica

Santa Missa no Tóquio Dome

Encontro com o Primeiro-Ministro
em Kantei

Encontro com as Autoridades e o
Corpo Diplomático em Kantei

Terça-feira, 26 de novembro de
2019

TÓQUIO-ROMA

Santa Missa privada
com os Membros da
Companhia de Jesus
na Capela
Kulturzentrum da
Sophia University

Café da manhã e
encontro privado
com integrantes do
Colégio Máximo na
Sophia University



Visita aos sacerdotes
idosos e doentes na
Sophia University

Visita à Sophia
University

Cerimônia de
despedida no
Aeroporto de Tóquio-
Haneda

11:35
Partida para
Roma/
Fiumicino

17:15

Chegada ao
Aeroporto
de Roma/
Fiumicino

Fuso horário

Roma: +1h UTC

Bangcoc: +7h UTC

Tóquio +9h UTC

Nagasaki +9h UTC

Hiroshima +9h UTC



Quarta-feira, 20 de novembro de
2019

ROMA-BANGCOC

Recepção oficial

No aeroporto de Bangcoc, o Papa
Francisco foi recebido oficialmente
por um membro do Conselho da
Coroa e seis autoridades do país do
sudeste asiático, além de bispos e 11
crianças representando as dioceses
presentes no território, onde há
pouco mais de 300.000 católicos. Um
pequeno grupo deles pôde
imediatamente saudar o Papa na
saída do aeroporto, de onde partiu de
carro para a nunciatura, para o
almoço e descanso.

Mensagem vídeo do Papa aos
jovens tailandeses

Queridos jovens!



Sei que, nesta noite, estais a fazer
uma Vigília de Oração, estais a rezar.
E sei que outros estão a caminho
para vir aqui. Duas coisas boas: rezar
e caminhar!

Na vida, é preciso fazer as duas
coisas: ter o coração aberto a Deus,
pois é d’Ele que recebemos a força; e
caminhar, porque não se pode estar
parado na vida. Um jovem não se
pode aposentar aos 20 anos! Deve
caminhar... sempre mais além,
sempre subindo.

Um de vós poderia dizer-me: «É
verdade, padre! Mas, às vezes, sou
fraco e caio». Não importa! Há uma
canção alpina que diz: «Na arte de
subir, o que conta não é tanto não
cair, como sobretudo não ficar
caído».

Recomendo-vos estas duas coisas:
Nunca fiqueis caídos; levantai-vos
imediatamente. Haja alguém que vos
ajude a erguer. Esta é a primeira



coisa. A segunda: Não passeis a vida
sentados no sofá! Fazei vida, construí
a vida; vivei, segui para diante!
Avançai sempre no caminho.
Comprometei-vos. E sentireis – vos
garanto – uma felicidade
extraordinária.

Que Deus vos abençoe. Eu rezo por
vós; vós fazei-o por mim.

Quinta-feira, 21 de novembro de
2019

BANGCOC

Encontro com as Autoridades, com
a Sociedade Civil e o Corpo
Diplomático

Senhor Primeiro-Ministro,

Membros do Governo e do Corpo
Diplomático,



Distintos Responsáveis políticos, civis
e religiosos,

Senhoras e senhores!

Agradeço a oportunidade de estar no
vosso meio e poder visitar esta terra
detentora de tantas maravilhas
naturais e guardiã esplêndida de
antigas tradições espirituais e
culturais, como esta da hospitalidade
que hoje me é dado experimentar
pessoalmente e me apraz propor
para estender e aumentar laços de
maior amizade entre os povos.

Muito obrigado, senhor Primeiro-
Ministro, pela sua receção, pelas suas
palavras de boas-vindas e pelo seu
gesto de humildade responsável.
Obrigado, porque, de tarde, terei
ocasião de realizar uma visita de
cortesia a Sua Majestade o Rei Rama
X e à família real. Reitero a minha
gratidão a Sua Majestade pelo
amável convite a visitar a Tailândia e
renovo-lhe meus venturosos votos



pelo seu reinado, acompanhando-os
com uma sincera homenagem à
memória do seu falecido pai.

Alegro-me por poder saudar-vos e
encontrar-me convosco, autoridades
do Governo, das religiões e da
sociedade civil, e nas vossas pessoas
saúdo todo o povo tailandês. Os meus
respeitosos cumprimentos também
ao Corpo Diplomático. Aproveito esta
ocasião para lhes desejar as maiores
venturas, depois das recentes
eleições que marcaram o regresso à
normalidade do processo
democrático.

Obrigado a todos aqueles que
trabalharam para a realização desta
visita.

Como sabemos, hoje os problemas
que enfrenta o nosso mundo são
realmente problemas globais;
envolvem toda a família humana e
exigem que se desenvolva um
decidido esforço em prol da justiça



internacional e da solidariedade
entre os povos. Considero importante
ressaltar que, nestes dias, a Tailândia
concluirá o seu período de
presidência da ASEAN, expressão do
seu histórico empenhamento com os
problemas mais amplos que
enfrentam os povos de toda a região
do sudeste asiático e também do seu
interesse constante em promover a
cooperação política, económica e
cultural na região.

Há muito que a Tailândia, como
nação multicultural e caraterizada
pela diversidade, reconhece a
importância de construir a harmonia
e a convivência pacífica entre os seus
numerosos grupos étnicos,
mostrando respeito e apreço pelas
diferentes culturas, grupos religiosos,
filosofias e ideias. A época atual está
marcada pela globalização,
considerada com demasiada
frequência em termos estritamente
económico-financeiros e propensa a



cancelar as notas essenciais que
configuram e geram a beleza e a
alma dos nossos povos; ao contrário,
a experiência concreta duma
unidade que respeite e salvaguarde
as diferenças serve de inspiração e
incentivo para quantos têm a peito o
mundo tal como o desejamos legar às
gerações futuras.

Congratulo-me com a iniciativa de
criar uma «Comissão Ético-Social»,
na qual convidastes a participar as
religiões tradicionais do país a fim de
acolher as suas contribuições e
manter viva a memória espiritual do
vosso povo. Neste sentido, terei
oportunidade de me encontrar com o
Supremo Patriarca Budista, como
sinal da importância e urgência de
promover a amizade e o diálogo
inter-religioso e ainda como serviço à
harmonia social na construção de
sociedades justas, compassivas e
inclusivas. Desejo assegurar-vos
pessoalmente todos os esforços da



pequena mas vivaz comunidade
católica, para manter e promover as
caraterísticas tão peculiares dos
tailandeses, evocadas no vosso Hino
Nacional: pacíficos e carinhosos, mas
não covardes. E com o firme
propósito de abordar tudo aquilo que
ignore o grito de tantos nossos
irmãos e irmãs que anelam por ser
libertados do jugo da pobreza, da
violência e da injustiça. Esta terra
tem como nome «liberdade».
Sabemos que esta só é possível se
formos capazes de nos sentir
corresponsáveis uns pelos outros e
superar toda e qualquer forma de
desigualdade. Por isso, é necessário
trabalhar para que as pessoas e as
comunidades possam ter acesso à
educação, a um trabalho digno, à
assistência sanitária, e assim
alcançar os níveis mínimos
indispensáveis de sustentabilidade
que tornem possível um
desenvolvimento humano integral.



A este respeito, quero deter-me
brevemente nos movimentos
migratórios, que constituem um dos
sinais caraterísticos de nosso tempo;
faço-o não tanto pela mobilidade em
si mesma, como sobretudo pelas
condições em que a mesma se
desenrola e que representa um dos
principais problemas morais
colocados à nossa geração. Não se
pode ignorar a crise migratória
mundial. A própria Tailândia,
conhecida pela hospitalidade que
tem oferecido aos migrantes e
refugiados, viu-se perante esta crise
devido à fuga trágica de refugiados
dos países vizinhos. Almejo – uma
vez mais o digo – que a comunidade
internacional atue com
responsabilidade e clarividência,
possa resolver os problemas que
levam a este êxodo trágico e
promova uma migração segura,
ordenada e regulamentada. Oxalá
cada nação desenvolva mecanismos
eficazes para proteger a dignidade e



os direitos dos migrantes e
refugiados, que enfrentam perigos,
incertezas e exploração na sua busca
da liberdade e duma vida digna para
as suas famílias. Não se trata apenas
de migrantes, trata-se também da
fisionomia que queremos dar às
nossas sociedades.

E, nesta linha, penso nas mulheres e
nas crianças de hoje que são
particularmente feridas, violentadas
e expostas a todas as formas de
exploração, escravidão, violência e
abuso. Expresso o meu
agradecimento ao Governo tailandês
pelos seus esforços para extirpar este
flagelo, bem como a todas as pessoas
e organizações que trabalham
incansavelmente para erradicar este
mal e proporcionar um caminho de
dignidade. Neste ano em que se
comemora o trigésimo aniversário da
Convenção sobre os Direitos da
Infância e da Adolescência, somos
convidados a refletir e trabalhar,



com determinação, perseverança e
rapidez, para proteger o bem-estar
das nossas crianças, o seu
desenvolvimento social e intelectual,
o acesso à educação, bem como o seu
crescimento físico, psicológico e
espiritual (cf. Discurso ao Corpo
Diplomático, 7/I/2019). O futuro de
nossos povos depende, em grande
parte, do modo como garantirmos
aos nossos filhos um futuro na
dignidade.

Senhoras e senhores, hoje mais do
que nunca as nossas sociedades
precisam de «artesãos da
hospitalidade», homens e mulheres
que cuidem do desenvolvimento
integral de todos os povos, no seio
duma família humana que se
empenhe a viver na justiça,
solidariedade e harmonia fraterna.
Vós, cada qual a partir da própria
posição, dedicais vossas vidas a
ajudar para que o serviço ao bem
comum possa chegar a todos os

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190107_corpo-diplomatico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190107_corpo-diplomatico.html


cantos desta nação: esta é uma das
tarefas mais nobres duma pessoa.
Com estes sentimentos e almejando
que possais cumprir a missão que
vos está confiada, invoco a
abundância das bênçãos divinas
sobre esta nação, sobre as suas
autoridades e os seus habitantes. E
peço ao Senhor que guie cada um de
vós e vossas famílias pelas sendas da
sabedoria, da justiça e da paz.

Muito obrigado!

Visita ao Patriarca Supremo dos
Budistas

Santidade!

Agradeço as suas amáveis palavras
de boas-vindas. Sinto-me feliz por
vir, no princípio da minha Visita a
esta nação, a este Templo Real,
símbolo dos valores e ensinamentos
que caraterizam este povo amado.
Foi nas fontes do budismo que a
maioria dos tailandeses bebeu e



modelou a sua maneira de venerar a
vida e os seus idosos, realizar um
estilo de vida sóbrio baseado na
contemplação, desapego, trabalho
duro e disciplina (cf. São João Paulo
II, Ecclesia in Asia, 6/XI/1999, 6);
caraterísticas que alimentam o vosso
traço distintivo tão peculiar: o povo
do sorriso.

O nosso encontro insere-se no
caminho de estima e mútuo
reconhecimento iniciado pelos
nossos antecessores. Na esteira dos
seus passos, quero colocar esta visita
para aumentar não só o respeito,
mas também a amizade entre as
nossas comunidades. Já se passaram
quase cinquenta anos desde que o
décimo sétimo Patriarca Supremo,
Somdej Phra Wanarat (Pun
Punnasiri), acompanhado por um
grupo de importantes monges
budistas, visitou o Papa Paulo VI no
Vaticano, o que representou um
marco muito importante no

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html


desenvolvimento do diálogo entre as
nossas tradições religiosas; o cultivo
deste diálogo permitiria
sucessivamente ao Papa João Paulo II
efetuar uma visita neste Templo ao
Patriarca Supremo, Sua Santidade
Somdej Phra Ariyavongsagatanana
(Vasana Vasano). Pessoalmente, tive
a honra de receber recentemente
uma delegação de monges do templo
de Wat Pho, que me obsequiou com a
tradução dum antigo manuscrito
budista escrito em língua pali,
guardado agora na Biblioteca
Vaticana. São pequenos passos que
ajudam a testemunhar, não só nas
nossas comunidades mas também
neste nosso mundo tão instigado a
gerar e propagar divisões e
exclusões, que a cultura do encontro
é possível. Sempre que temos
oportunidade de nos reconhecer e
apreciar, mesmo nas nossas
diferenças (cf. Evangelii gaudium,
250), oferecemos ao mundo uma
palavra de esperança, capaz de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


encorajar e sustentar aqueles que
acabam por ser sempre os mais
prejudicados pela divisão. Tais
possibilidades lembram-nos quão
importante é que as religiões se
manifestem cada vez mais como
faróis de esperança, enquanto
promotoras e garantes de
fraternidade.

Neste sentido, agradeço a este povo
que, desde a chegada do cristianismo
à Tailândia há cerca de quatro
séculos e meio, permitiu aos
católicos, mesmo sendo um grupo
minoritário, desfrutar de liberdade
na prática religiosa, vivendo desde
há muitos anos em harmonia com os
seus irmãos e irmãs budistas.

Neste caminho de mútua confiança e
fraternidade, desejo reiterar o meu
empenho pessoal e o de toda a Igreja
no fortalecimento de um diálogo
aberto e respeitoso ao serviço da paz
e do bem-estar deste povo. Graças



aos intercâmbios académicos, que
permitem uma maior compreensão
mútua, e também ao exercício da
contemplação, da misericórdia e do
discernimento – tão comuns às
nossas tradições –, poderemos
crescer num estilo de boa
«vizinhança». Poderemos promover
entre os fiéis das nossas religiões o
desenvolvimento de novos projetos
de caridade, capazes de gerar e
incrementar iniciativas concretas no
caminho da fraternidade,
especialmente com os mais pobres, e
em referência à nossa casa comum
tão maltratada. Desta forma,
contribuiremos para a formação
duma cultura de compaixão,
fraternidade e encontro, tanto aqui
como noutras partes do mundo (cf. 
ibid., 250). Estou certo, Santidade, de
que este caminho continuará a dar
frutos em abundância.

Mais uma vez, agradeço a Vossa
Santidade por este encontro. Rezo



para que seja cumulado das bênçãos
divinas na sua saúde e bem-estar
pessoal e também na sua alta
responsabilidade de guiar os crentes
budistas nos caminhos da paz e da
concórdia.

Obrigado!

Encontro com os funcionários e
médicos

Queridos amigos!

Sinto-me feliz por ter esta
oportunidade de me encontrar
convosco, pessoal médico, sanitário e
auxiliar do Hospital St. Louis e de
outros hospitais católicos e centros
de caridade. Agradeço ao Diretor as
suas amáveis palavras de
apresentação. Para mim, é uma
bênção contemplar pessoalmente
este precioso serviço que a Igreja
oferece ao povo tailandês,
especialmente aos mais necessitados.
Saúdo afetuosamente as Irmãs de



São Paulo de Chartres, bem como as
outras religiosas aqui presentes, e
agradeço a vossa silenciosa e alegre
dedicação a este apostolado. Em vós
temos a possibilidade de contemplar
o rosto materno do Senhor, que Se
inclina para ungir e levantar os seus
filhos. Obrigado!

Gostei de ouvir as palavras do
Diretor sobre o princípio que anima
este Hospital: «Ubi caritas, Deus ibi
est – onde houver caridade, aí está
Deus». De fato, é precisamente na
prática da caridade que nós, cristãos,
somos chamados não só a manifestar
que somos discípulos missionários,
mas também a verificar a fidelidade
do nosso seguimento e a das nossas
Instituições. «Em verdade vos digo:
Sempre que fizestes isto a um dos
meus irmãos mais pequeninos, a
Mim mesmo o fizestes» (Mt 25, 40) –
diz o Senhor. Discípulos missionários
sanitários, que se abrem a «uma
fraternidade mística, contemplativa,



que sabe ver a grandeza sagrada do
próximo, que sabe descobrir Deus
em cada ser humano, (...) procurar a
felicidade dos outros como a procura
o seu Pai bom» (Evangelii gaudium,
92).

Deste ponto de vista, realizais uma
das maiores obras de misericórdia,
porque o vosso compromisso
sanitário vai muito além dum
simples e louvável exercício da
medicina. Tal compromisso não se
pode reduzir apenas à realização de
algumas ações ou determinadas
programas, mas deveis ir mais além,
abertos ao imprevisto, ou seja,
acolher e abraçar a vida como chega
à urgência do hospital para ser
atendida com uma compaixão
especial, que brota do amoroso
respeito pela dignidade de todos os
seres humanos. Os processos de cura
exigem e reclamam também a força
duma unção capaz de restituir, em
todas as situações que se devem

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


atravessar, um olhar que dignifica e
ampara.

Todos vós, membros desta
comunidade sanitária, sois discípulos
missionários quando vedes um
paciente e aprendeis a chamá-lo pelo
nome. Sei que o vosso serviço pode,
às vezes, ser pesado e extenuante;
viveis no meio de situações extremas,
e isto requer que possais ser
acompanhados e assistidos no vosso
trabalho. Daí a importância de
desenvolver uma pastoral da saúde,
na qual não só os pacientes, mas
todos os membros desta comunidade
possam sentir-se acompanhados e
sustentados na sua missão. Sabei
também que os vossos esforços e o
trabalho das várias instituições que
representais são o testemunho vivo
do cuidado e atenção que somos
chamados a demonstrar por todas as
pessoas, especialmente pelos idosos,
os jovens e os mais vulneráveis.



Neste ano, o Hospital St. Louis
comemora o 120º aniversário da sua
fundação. Quantas pessoas
receberam alívio no seu sofrimento,
foram consoladas nas suas aflições e
acompanhadas na sua solidão! Ao
dar graças a Deus pelo dom da vossa
presença ao longo destes anos, peço-
Lhe que este apostolado e outros
semelhantes sejam cada vez mais
sinal e emblema duma Igreja em
saída que, querendo viver a sua
missão, é incentivada a levar o amor
sanador de Cristo a todas as pessoas
que sofrem.

No final deste encontro, visitarei os
enfermos, as pessoas com
deficiência, podendo assim
acompanhá-los, pelo menos um
pouco, no seu sofrimento.

Todos sabemos que a doença traz
sempre consigo grandes
interrogativos. A primeira reação
pode ser rebelar-nos, chegando



mesmo a viver momentos de
confusão e desolação. É o grito que
brota da dor, e assim deve ser; o
próprio Jesus, sofrendo, o deu. Com a
oração, queremos unir-nos também
nós ao d’Ele.

Unindo-nos a Jesus na sua paixão,
descobrimos a força da sua
proximidade à nossa fragilidade e às
nossas feridas. É um convite a
agarrarmo-nos à sua vida e ao seu
sacrifício. Se às vezes sentirmos
dentro de nós «o pão da angústia e a
água da tribulação», rezemos para
poder encontrar também, numa mão
estendida, a ajuda necessária para
descobrir o conforto que vem do
Senhor, que já não Se esconderá mais
(cf. Is 30, 20), mas está próximo e nos
acompanha.

Coloquemos este encontro e a nossa
vida sob a proteção de Maria, sob o
seu manto. Que Ela volva os seus
olhos cheios de misericórdia para



vós, especialmente no momento da
dor, da enfermidade e de qualquer
forma de vulnerabilidade. Que Ela
vos alcance a graça de encontrardes
o seu Filho na carne ferida das
pessoas que servis.

A todos vós e vossas famílias, vos
abençoo. E peço-vos, por favor, que
não vos esqueçais de rezar por mim.

Muito obrigado!

Santa Missa no Estádio Nacional

«Quem é a minha mãe e quem são os
meus irmãos?» (Mt 12, 48). Com esta
pergunta, Jesus desafiou toda a
multidão que o ouvia a interrogar-se
sobre algo que poderia parecer tão
óbvio como certo: Quem são os
membros da nossa família, aqueles
que nos pertencem e aos quais nós
pertencemos? Deixando a pergunta
ressoar neles de forma clara e nova,
responde: «Todo aquele que fizer a
vontade de meu Pai que está no Céu,



esse é que é meu irmão, minha irmã
e minha mãe» (12, 50). Deste modo
bane não só os determinismos
religiosos e legais de então, mas
também toda a pretensão de quem
poderia julgar-se com direitos
preferenciais sobre Ele. O Evangelho
é convite e direito gratuito para
quantos o querem escutar.

É surpreendente notar como o
Evangelho aparece tecido de
perguntas que procuram
desinquietar, despertar e convidar os
discípulos a pôr-se a caminho, para
descobrir a verdade capaz de dar e
gerar vida; perguntas, que procuram
abrir o coração para horizontes onde
se encontra uma novidade muito
mais bela de quanto se possa
imaginar. As perguntas do Mestre
querem renovar incessantemente a
nossa vida e a da nossa comunidade
com uma alegria sem par (cf. 
Evangelii gaudium, 11).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Assim aconteceu com os primeiros
missionários que se puseram a
caminho e chegaram a estas terras;
escutando a palavra do Senhor,
procurando responder às suas
solicitações, puderam ver que
pertenciam a uma família muito
maior do que a gerada pelos laços de
sangue, cultura, região ou filiação
num determinado grupo. Impelidos
pela força do Espírito e enchendo as
suas bolsas com a esperança que
nasce da boa-nova do Evangelho,
puseram-se a caminho para procurar
os membros desta sua família que
ainda não conheciam. Saíram em
busca dos seus rostos. Era necessário
abrir o coração a uma medida nova,
capaz de superar todos os adjetivos
que sempre dividem, para descobrir
inúmeras mães e irmãos tailandeses
que não compareciam à sua mesa
dominical. E não apenas por tudo o
que lhes poderiam oferecer, mas
também por tudo o que necessitavam
receber deles para crescer na fé e na



compreensão das Escrituras (cf.
Conc. Ecum. Vat. II, Dei Verbum, 8).

Sem tal encontro, ao cristianismo
faltaria o vosso rosto; faltariam os
cânticos, as danças que representam
o sorriso tailandês, típico nestas
terras. Assim, vislumbraram melhor
o desígnio amoroso do Pai, que é
imensamente maior que todos os
nossos cálculos e previsões, não se
podendo circunscrever a um
punhado de pessoas nem a um
determinado contexto cultural. O
discípulo missionário não é um
mercenário da fé nem um caçador de
prosélitos, mas um mendigo que
reconhece que lhe faltam os irmãos,
as irmãs e as mães com quem
celebrar e festejar o dom irrevogável
da reconciliação que Jesus nos
oferece a todos: o banquete está
pronto, saí à procura de todos os que
encontrardes pelo caminho (cf. Mt
22, 4.9). Este envio é fonte de alegria,
gratidão e felicidade plena, porque

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


«permitimos a Deus que nos conduza
para além de nós mesmos a fim de
alcançarmos o nosso ser mais
verdadeiro. Aqui está a fonte da ação
evangelizadora» (Evangelii gaudium,
8).

Passaram-se trezentos e cinquenta
anos desde a criação do Vicariato
Apostólico de Sião (1669-2019), sinal
do abraço familiar produzido nestas
terras. Eram apenas dois os
missionários que se animaram a
lançar as sementes que, desde então,
têm vindo a crescer e florescer numa
variedade de iniciativas apostólicas
que contribuíram para a vida da
nação. Este aniversário não significa
nostalgia do passado, mas fogo de
esperança para que, no presente,
possamos também nós responder
com a mesma determinação, força e
confiança. É comemoração festiva e
agradecida, que nos ajuda a sair de
coração feliz para partilharmos a
vida nova, que brota do Evangelho,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


com todos os membros da nossa
família que ainda não conhecemos.

Todos somos discípulos missionários,
quando nos decidimos a ser parte
viva da família do Senhor e o
fazemos partilhando à maneira d’Ele:
não teve medo de Se sentar à mesa
dos pecadores, para lhes assegurar
que, na mesa do Pai e da criação,
havia um lugar reservado também
para eles; Jesus tocou aqueles que
eram considerados impuros e,
deixando-Se tocar por eles, ajudou-os
a compreender a proximidade de
Deus e, mais ainda, que eram eles os
bem-aventurados (cf. São João Paulo
II, Ecclesia in Asia, 11).

Penso de modo particular nos
meninos, meninas e mulheres
expostos à prostituição e ao tráfico,
desfigurados na sua dignidade mais
autêntica; penso nos jovens escravos
da droga e da falta de sentido, que
acabam por turvar o seu olhar e

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html


queimar os seus sonhos; penso nos
migrantes privados das suas casas e
famílias, e em tantos outros que
podem, como eles, sentir-se
esquecidos, órfãos, abandonados,
«sem a força, a luz e a consolação da
amizade com Jesus Cristo, sem uma
comunidade de fé que os acolha, sem
um horizonte de sentido e de
vida» (Evangelii gaudium, 49). Penso
nos pescadores explorados, nos
mendigos ignorados...

Fazem parte da nossa família, são
nossas mães e nossos irmãos; não
privemos as nossas comunidades dos
seus rostos, das suas chagas, dos seus
sorrisos, das suas vidas; e não
privemos as suas chagas e as suas
feridas da unção misericordiosa do
amor de Deus. O discípulo
missionário sabe que a
evangelização não é acumular
adesões nem aparecer poderosos,
mas abrir portas para viver e
partilhar o abraço misericordioso e

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


sanador de Deus Pai que nos torna
família.

Querida comunidade tailandesa,
continuemos em caminho pela senda
dos primeiros missionários para
encontrar, descobrir e reconhecer
com alegria todos os rostos de mães,
pais e irmãos que o Senhor nos quer
dar e que faltam ao nosso banquete
dominical.

Resumo do dia 21 de novembro

Sexta-feira, 22 de novembro de
2019

BANGCOC

Encontro com os sacerdotes,
Religiosos, Religiosas,
Seminaristas e Catequistas



Obrigado, D. Joseph (Pradhan
Sridarunsil), pelas palavras de boas-
vindas que me dirigiu em nome de
todos vós. Estou feliz por vos poder
ver, por vos escutar, participar da
vossa alegria e sentir como o Espírito
realiza a sua obra no nosso meio.
Obrigado a todos vós, catequistas,
sacerdotes, consagrados e
consagradas, seminaristas, por este
tempo que me dais.

Obrigado também a Benedetta por
ter partilhado conosco a sua vida e o
seu testemunho. Enquanto a ouvia,
apoderava-se de mim um sentimento
de ação de graças pela vida de tantos
missionários e missionárias que
influenciaram as vossas vidas, nelas
deixando impressa a sua marca.
Benedetta, falaste-nos das Filhas da
Caridade. Quero que as minhas
primeiras palavras convosco sejam
um agradecimento a todas estas
pessoas consagradas que se
tornaram fecundas, com o silencioso



martírio da fidelidade e dedicação
diária. Não sei se tiveram a
possibilidade de contemplar ou
saborear o fruto dos seus sacrifícios,
mas foram, sem dúvida, vidas
capazes de gerar. Foram promessa de
esperança. Por isso, no início do
nosso encontro, quero convidar-vos a
ter presente de maneira especial
todos os catequistas, os consagrados
idosos que nos geraram no amor e
amizade com Jesus Cristo. Demos
graças por eles e pelos idosos das
nossas comunidades que hoje não
puderam estar aqui. Dizei aos idosos
que não puderam estar presentes
que o Papa os abençoa, lhes agradece
e pede também a bênção deles.

Penso que a história vocacional de
cada um de nós está marcada por
estas presenças que ajudaram a
descobrir e discernir o fogo do
Espírito. É tão belo e importante
saber agradecer. «A gratidão é
sempre uma “arma poderosa”. Só se



formos capazes de contemplar e
agradecer concretamente todos os
gestos de amor, generosidade,
solidariedade e confiança, bem como
pelos gestos de perdão, paciência,
suportação e compaixão com que
fomos tratados, é que deixaremos o
Espírito obsequiar-nos com aquele ar
puro capaz de renovar (e não
empachar) a nossa vida e
missão» (Carta aos Presbíteros, 4/VIII/
2019). Pensemos neles, agradeçamos
e, sustentados por eles, sintamo-nos
chamados também nós a ser homens
e mulheres que ajudam a gerar a
vida nova que o Senhor nos dá.
Chamados à fecundidade apostólica,
chamados a ser destemidos lutadores
pelas coisas que o Senhor ama e
pelas quais deu a sua vida, peçamos
a graça de os nossos sentimentos e
olhares palpitarem ao ritmo do seu
Coração – e ousaria dizer-vos – até se
ferir pelo mesmo amor; a graça de
manter esta paixão por Jesus e pelo
seu Reino.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190804_lettera-presbiteri.html


Nesta linha, todos nos podemos
perguntar: Como cultivo a
fecundidade apostólica? É uma boa
pergunta que todos nos podemos
colocar, respondendo cada um no
seu coração. (Sabeis! Aquilo que não
está no texto, a Irmã traduz. Porque
não me é fácil comunicar convosco
através dum aparelho; não é fácil.
Mas conto com a vossa vontade.
Obrigado!).

Benedetta, falaste-nos de como o
Senhor te atraiu por meio da beleza.
Foi a beleza duma imagem de Nossa
Senhora que penetrou, com o seu
olhar particular, no teu coração e
suscitou o desejo de A conhecer
melhor: Quem é esta mulher? Não
foram as palavras, as ideias abstratas
ou os silogismos frios; tudo começou
com um olhar, um olhar belo que te
cativou. Quanta sabedoria escondem
as tuas palavras! Despertar para a
beleza, despertar para a maravilha, a
surpresa capaz de abrir novos



horizontes e suscitar novos
interrogativos. Uma vida consagrada
que não seja capaz de se manter
aberta à surpresa, é uma vida que
parou a meio do caminho. Isto,
quero-o repetir: uma vida
consagrada que não é capaz de se
manter aberta diariamente à
surpresa, que não é capaz de se
alegrar ou de chorar, mas também de
se abrir à surpresa, é uma vida
consagrada que fica parada a meio
do caminho. O Senhor não nos
chamou para nos enviar ao mundo a
fim de impor às pessoas obrigações
ou cargas mais pesadas do que
aquelas já têm (e são muitas), mas
para compartilhar uma alegria, um
horizonte belo, novo e
surpreendente. Gosto muito desta
expressão de Bento XVI que
considero paradigmática e até
profética nestes tempos: a Igreja não
cresce por proselitismo, mas por
atração (cf. Evagelii gaudium, 14).
«Anunciar Cristo significa mostrar

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


que crer n’Ele e segui-Lo não é algo
apenas verdadeiro e justo, mas
também belo, capaz de cumular a
vida dum novo esplendor e duma
alegria profunda, mesmo no meio
das provações» (Ibid., 167).

E isto impele-nos a não ter medo de
procurar novos símbolos e imagens,
uma música particular que ajude os
tailandeses a despertarem para a
maravilha que o Senhor nos quer
dar. Não devemos ter medo de
inculturar cada vez mais o Evangelho.
É necessário procurar as novas
formas de transmitir a Palavra,
capazes de mobilizar e despertar o
desejo de conhecer o Senhor: Quem é
este homem? Quem são estas pessoas
que seguem um crucificado?

Quando preparava este encontro, li
com alguma tristeza que, para
muitos, a fé cristã é uma fé
estrangeira, é a religião dos
estrangeiros. Este fato impele-nos a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


buscar corajosamente modos de
confessar a fé «em dialeto», tal como
uma mãe canta as canções de
embalar ao seu bebé. Com esta
confiança, devemos conferir à fé
rosto e «carne» tailandesas, que é
muito mais do que fazer traduções. É
deixar que o Evangelho se despoje de
roupagens boas, mas estrangeiras,
para ressoar com a música que vos é
própria nesta terra e faz vibrar a
alma dos nossos irmãos com a
mesma beleza que fascinou o nosso
coração. Convido-vos a rezar a Nossa
Senhora, a primeira que cativou
Benedetta com a beleza do seu olhar,
e digamos-Lhe com confiança de
filhos: «Alcançai-nos agora um novo
ardor de ressuscitados para levar a
todos o Evangelho da vida que vence
a morte. Dai-nos a santa ousadia de
buscar novos caminhos, para que
chegue a todos o dom da beleza que
não se apaga» (Ibid., 288).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


O olhar de Maria impele-nos a ver na
mesma direção d’Ela, em direção a
outro olhar – o olhar de Jesus – a fim
de fazermos tudo o que Ele nos
disser (cf. Jo 2, 1-12). Olhos que
cativam, porque são capazes de ir
além das aparências, alcançar e
celebrar a beleza mais autêntica que
vive em cada pessoa. Um olhar que
quebra, como nos ensina o
Evangelho, todos os determinismos,
os fatalismos e os esquemas. Onde
muitos viam apenas um pecador, um
blasfemo, um cobrador de impostos,
um malfeitor, e mesmo um traidor,
Jesus foi capaz de ver apóstolos. E
esta é a beleza que o seu olhar nos
convida a anunciar: um olhar que
penetra dentro, transforma e faz vir
fora o melhor dos outros.

Detendo-nos nos primórdios da vossa
vocação, muitos de vós, na
juventude, participaram nas
atividades de jovens que queriam
viver o Evangelho e saíam para



visitar os mais necessitados,
marginalizados e até desprezados da
cidade, órfãos e idosos. Certamente,
lá, muitos foram visitados pelo
Senhor, fazendo-lhes descobrir a
chamada para Lhe dar tudo. Trata-se
de sair de si mesmo e, no mesmo
movimento de saída, sermos
encontrados. No rosto das pessoas
que cruzamos na rua, pudemos
descobrir a beleza de tratar o outro
como um irmão. Deixou de ser o
órfão, o abandonado, o
marginalizado ou o desprezado.
Agora tem um rosto de irmão, o
«irmão redimido por Jesus Cristo.
Isto é ser cristão! Ou poder-se-á
porventura entender a santidade
prescindindo deste reconhecimento
vivo da dignidade de todo o ser
humano?» (Gaudete et exsultate, 98).
Desejo apoiar e dar coragem a
muitos de vós que, diariamente,
gastais a vossa vida servindo a Jesus
nos irmãos, como evidenciava o
Bispo ao apresentar-vos (via-se que

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


era orgulhoso de vós!); dar coragem a
muitos de vós que conseguis ver
beleza onde outros veem apenas
desprezo, abandono ou um objeto
sexual para ser explorado. Assim sois
sinal concreto da misericórdia viva e
operante do Senhor; sinal da unção
do Santo nestas terras.

Tal unção supõe a oração. A
fecundidade apostólica requer e é
sustentada cultivando a intimidade
da oração. Uma intimidade, como a
dos avós que rezam assiduamente o
terço. Quantos de nós recebemos a fé
dos nossos avós! Víamo-los com o
terço na mão, enquanto iam fazendo
as tarefas domésticas, consagrando
assim todo o seu dia. É a
contemplação na ação, deixando que
Deus entre em todas as pequenas
coisas do dia a dia. Hoje, é essencial
que a Igreja anuncie o Evangelho a
todos, em todos os lugares, em todas
as ocasiões, sem hesitações nem
medo (cf. Evagelii gaudium, 23), como

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


pessoas que cada manhã, num
encontro pessoal com o Senhor,
voltam a ser enviadas. Sem a oração,
toda a nossa vida e a nossa missão
perdem sentido, força e fervor. Se
vos faltar a oração, qualquer
trabalho que fizerdes não tem
sentido, não tem força, não tem
valor. A oração é o centro de tudo.

Dizia São Paulo VI que um dos piores
inimigos da evangelização é a falta
de fervor (cf. Evangelii nuntiandi, 80).
Lede este número 80 da Evangelii
nuntiandi. E, para o religioso, para a
religiosa, para o sacerdote, para o
catequista, o fervor alimenta-se neste
duplo encontro: com o rosto do
Senhor e com o dos seus irmãos.
Também nós temos necessidade
deste espaço, onde possamos voltar à
fonte para beber da água que dá
vida. Apesar de estar imersos em mil
ocupações, procuremos sempre o
espaço para nos recordarmos, na
oração, que o Senhor já salvou o

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


mundo e, com Ele, somos convidados
a tornar palpável esta salvação.

De novo obrigado pela vossa vida,
obrigado pelo vosso testemunho e
generosa doação. Peço-vos, por favor,
para não cederdes à tentação de
pensar que sois poucos; pensai,
antes, que sois pequenos, pequenos
instrumentos nas mãos criadoras do
Senhor. E, com a vossa vida, Ele irá
escrevendo as mais lindas páginas da
história da salvação nestas terras.

Não vos esqueçais, por favor, de
rezar e fazer rezar por mim.

Obrigado!

Encontro com os Bispos da
Tailândia e da FABC

Agradeço a Sua Eminência, o Cardeal
Francis Xavier Kriengsak
Kovithavanij, as suas amáveis
palavras de introdução e boas-
vindas. Sinto-me feliz por estar



convosco e partilhar, embora
brevemente, as vossas alegrias e
esperanças, as vossas iniciativas e
sonhos, e também os desafios que
enfrentais como pastores do santo
povo fiel de Deus. Obrigado pela
vossa receção fraterna.

O nosso encontro de hoje tem lugar
no Santuário do Beato Nicolau
Bunkerd Kitbamrung, que dedicou a
sua vida à evangelização e à
catequese, formando discípulos do
Senhor, principalmente aqui na
Tailândia, mas também em parte do
Vietname e ao longo da fronteira
com o Laos, e coroou o seu
testemunho de Cristo com o martírio.
Coloquemos este encontro sob o seu
olhar, para que o seu exemplo
estimule em nós um grande zelo pela
evangelização em todas as Igrejas
locais da Ásia e possamos ser cada
vez mais discípulos missionários do
Senhor; assim a sua Boa-Nova poderá
ser espalhada como bálsamo e



perfume neste grande e magnífico
continente.

Sei que está em programa para 2020
a Assembleia Geral da Federação de
Conferências dos Bispos da Ásia, no
cinquentenário da sua fundação.
Uma boa ocasião para voltar a visitar
os «santuários», onde se guardam as
raízes missionárias que marcaram
estas terras, e para deixar o Espírito
Santo impelir-vos pelos passos do
primeiro amor; isto permitir-vos-á
abrir com coragem, com ousadia
para um futuro que sois chamados a
gerar e implementar, a fim de que
tanto a Igreja como a sociedade na
Ásia beneficiem dum impulso
evangélico compartilhado e
renovado. Enamorados de Cristo,
capazes de fazer enamorar
compartilhando o mesmo amor.

Viveis num continente multicultural
e multirreligioso, de grande beleza e
prosperidade, mas ao mesmo tempo



provado por uma pobreza e
exploração a vários níveis. Os
rápidos progressos tecnológicos
podem abrir imensas possibilidades
para facilitar a vida, mas podem
também suscitar um crescente
consumismo e materialismo,
sobretudo entre os jovens. Carregais
aos ombros as preocupações dos
vossos povos ao ver o flagelo das
drogas e o tráfico de pessoas, a
necessidade de atender a um grande
número de migrantes e refugiados,
as más condições de trabalho, a
exploração laboral sofrida por
muitos, bem como a desigualdade
económica e social que existe entre
os ricos e os pobres.

No meio destas tensões, encontra-se
o pastor lutando e intercedendo com
o seu povo e pelo seu povo. Por isso,
penso que a memória dos primeiros
missionários, que nos precederam
com coragem, alegria e uma
resistência extraordinária, permitirá



medir e avaliar o nosso presente e a
nossa missão a partir duma
perspetiva muito mais ampla, muito
mais inovadora. Tal memória liberta-
nos, em primeiro lugar, de pensar
que os tempos passados foram
sempre mais favoráveis ou melhores
do que os atuais para o anúncio e
ajuda-nos a não nos refugiarmos em
pensamentos e debates estéreis que
acabam por nos concentrar e fechar
em nós mesmos, paralisando todo o
tipo de ação. «Aprendamos com os
Santos que nos precederam e
enfrentaram as dificuldades próprias
do seu tempo» (Evangelli gaudium,
263) e deixemo-nos despojar de tudo
o que se nos «apegou» ao longo do
caminho, tornando mais pesado o
andar. Temos consciência de que «há
estruturas [e mentalidades] eclesiais
que podem chegar a condicionar
[negativamente] um dinamismo
evangelizador; de igual modo, as
boas estruturas servem quando há
uma vida que as anima, sustenta e

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


avalia; [porque, em última análise],
sem vida nova e espírito evangélico
autêntico, sem fidelidade da Igreja à
própria vocação, toda e qualquer
nova estrutura se corrompe em
pouco tempo» (Ibid., 26) e pode
tornar difícil ao nosso coração o
importante ministério da oração e
intercessão. Isto pode ajudar, às
vezes, a regular-nos face a
entusiasmos imprudentes com
métodos que têm um êxito aparente,
mas pouca vida.

Ao observar o caminho missionário
nestas terras, uma das primeiras
lições colhidas é esta: a confiança de
saber que o primeiro a ir à frente e a
chamar é precisamente o Espírito
Santo; Ele precede a Igreja,
convidando-a a alcançar todos os
pontos decisivos «onde são
concebidas as novas histórias e
paradigmas [para] alcançar com a
Palavra de Jesus os núcleos mais
profundos da alma das [nossas]



cidades» (Ibid., 74) e culturas. Não
esqueçamos que o Espírito Santo
chega antes do missionário, e
permanece com ele. O impulso do
Espírito Santo sustentou e motivou os
Apóstolos e tantos missionários para
não descartarem qualquer terra,
povo, cultura ou situação. Não
procuraram um terreno com
«garantias de sucesso»; pelo
contrário, a sua «garantia» residia na
certeza de que nenhuma pessoa e
cultura seja a priori incapaz de
receber a semente de vida, de
felicidade e especialmente da
amizade que o Senhor lhes quer dar.
Não esperavam que uma cultura
fosse afim ou facilmente sintonizada
com o Evangelho; pelo contrário,
mergulharam nessas realidades
novas, convencidos da beleza de que
eram portadores. Toda a vida tem
valor aos olhos do Mestre. Eram
ousados, corajosos, porque sabiam,
antes de mais nada, que o Evangelho
é um dom para ser semeado em



todos e para todos, disseminado por
todos: doutores da lei, pecadores,
publicanos, prostitutas, todos os
pecadores de ontem e de hoje. Apraz-
me salientar que a missão, mais do
que atividades a realizar ou projetos
a implementar, requer um olhar e
um olfato que se deve educar; requer
uma preocupação paterna e
materna, porque a ovelha se perde
quando o pastor a dá por perdida;
nunca antes. Três meses atrás, tive a
visita dum missionário francês, que
trabalha há quase 40 anos no norte
da Tailândia, no meio das tribos. Veio
com um grupo de 20, 25 pessoas,
todas elas pais e mães de família:
jovens, não tinham mais de 25 anos!
Ele mesmo os batizara – eram a
primeira geração – e agora batizava
os seus filhos. Alguém poderia
pensar: perdestes a vida por 50, 100
pessoas. Tal foi a sua sementeira; e
Deus consola-o, fazendo-lhe batizar
os filhos daqueles que batizara
primeiro. Simplesmente viu aqueles



indígenas do norte da Tailândia
como uma riqueza para a
evangelização. Não deu por perdida
aquela ovelha, preocupou-se com ela.

Um dos pontos mais belos da
evangelização é dar-se conta de que a
missão confiada à Igreja não consiste
apenas na proclamação do
Evangelho, mas também em
aprender a crer no Evangelho.
Quantos proclamam, ou melhor, às
vezes, em momentos de tentação, nós
proclamamos o Evangelho e não
acreditamos no Evangelho! Aprender
a crer no Evangelho, deixar-se
transformar por ele. Consiste em
viver e caminhar à luz da Palavra
que temos de proclamar. Far-nos-á
bem recordar estas palavras
importantes de Paulo VI:
«Evangelizadora como é, a Igreja
começa por se evangelizar a si
mesma. Comunidade de crentes,
comunidade de esperança vivida e
comunicada, comunidade de amor



fraterno, ela tem necessidade de
ouvir sem cessar aquilo que ela deve
acreditar, as razões da sua esperança
e o mandamento novo do
amor» (Evangelii nuntiandi, 15).
Assim, a Igreja entra na dinâmica do
discipulado: conversão-anúncio;
purificada pelo seu Senhor, torna-se
testemunha por vocação. Uma Igreja
em caminho, sem medo de descer à
rua e tomar contato com a vida das
pessoas que lhe foram confiadas, é
capaz de se abrir humildemente ao
Senhor e, com o Senhor, viver a
maravilha da aventura missionária
sem necessidade, consciente ou
inconsciente, de querer aparecer ela
em primeiro lugar, ocupando ou
pretendendo talvez que lhe atribuam
lugar de destaque. Quanto devemos
aprender convosco que, apesar de
em muitos dos vossos países ou
regiões serdes minorias e, às vezes,
minorias ignoradas, obstaculizadas
ou perseguidas, nem por isso vos
deixais levar ou contaminar pelo

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


complexo de inferioridade ou pela
lamentação de não se sentirem
reconhecidos. Continuai para diante!
Anunciai, semeai, rezai e esperai. E
não percais a alegria!

Irmãos, «unidos a Jesus, procuremos
o que Ele procura, amemos o que Ele
ama» (Evangelli gaudium, 267) e não
tenhamos medo de fazer nossas as
suas prioridades. Vós sabeis muito
bem o que é uma Igreja pequena em
pessoas e recursos, mas ardente e
ansiosa por ser um instrumento vivo
da promessa do Senhor para todas as
pessoas das vossas aldeias e cidades
(cf. Conc. Ecum. Vat. II, Lumen
gentium, 1)! O vosso compromisso de
realizar esta fecundidade evangélica,
anunciando o querigma por obras e
palavras nos diferentes campos onde
se encontram os cristãos, é um
testemunho que marca.

Uma Igreja missionária sabe que a
sua melhor palavra é o deixar-se

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


transformar pela Palavra que dá
Vida, fazendo do serviço a sua nota
distintiva. Não somos nós que temos
a chave da missão, e menos ainda as
nossas estratégias. O verdadeiro
protagonista é o Espírito, que nos
impele a nós, pecadores perdoados,
enviando-nos continuamente para
partilhar este tesouro em vasos de
barro (cf. 2 Cor 4, 7); transformados
pelo Espírito, para transformar cada
canto onde nos toque estar. O
martírio da dedicação diária e
frequentemente silenciosa dará os
frutos de que precisam os vossos
povos.

Esta realidade encoraja-nos a
desenvolver uma espiritualidade
muito particular. O pastor é uma
pessoa que, antes de mais nada, ama
entranhadamente o seu povo, conhece
as suas inclinações, as suas fraquezas
e forças. Certamente amor por Jesus
Cristo, a missão é ao mesmo tempo
«paixão pelo seu povo. Quando



paramos diante de Jesus crucificado,
reconhecemos todo o seu amor que
nos dignifica e sustenta, mas lá
também, se não formos cegos,
começamos a perceber que este
olhar de Jesus se alonga e dirige,
cheio de afeto e ardor, a todo o seu
povo» (Evangelli gaudium, 268).

Lembremo-nos de que também nós
fazemos parte deste povo; não somos
os senhores, fazemos parte do povo;
fomos escolhidos como servidores,
não como patrões ou senhores. Isto
significa que temos de acompanhar
aqueles que servimos com paciência
e amabilidade, escutando-os,
respeitando a sua dignidade,
promovendo e valorizando sempre
as suas iniciativas apostólicas. Não
percamos de vista que muitas das
vossas terras foram evangelizadas
por leigos. Por favor, não
clericalizemos a missão, e menos
ainda os leigos. Estes leigos puderam
falar o dialeto do povo, um exercício

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


simples e direto de inculturação, não
teórica nem ideológica, mas fruto da
paixão por partilhar Cristo. O santo
povo fiel de Deus possui a unção do
Santo, que somos chamados a
reconhecer, valorizar e difundir. Não
percamos esta graça de ver Deus que
age no meio do seu povo: como o
fizera antes, fá-lo agora e continuará
a fazê-lo. Acode-me à mente uma
imagem que não estava no
programa: o menino Samuel que
acordava de noite. Deus respeitou o
sacerdote ancião, fraco de caráter;
deixava-o fazer, mas não lhe falava.
Falou a um rapaz, a um do povo.

De maneira particular, convido-vos a
ter sempre a porta aberta para os
vossos sacerdotes: a porta e o
coração. Não esqueçamos que o
próximo mais próximo do bispo é o
sacerdote. Mantende-vos próximo
deles, escutai-os, procurai sustentá-
los em todas as situações que
enfrentam, sobretudo quando os



virdes desanimados ou apáticos, que
é a pior das tentações do demónio. A
apatia, o desânimo. E isso fazei-o,
não como juízes, mas como pais, não
como gerentes que se servem deles,
mas como verdadeiros irmãos mais
velhos. Criai um clima de confiança
que favoreça um diálogo sincero, um
diálogo aberto, buscando e pedindo a
graça de terdes a mesma paciência
que o Senhor tem com cada um de
nós… e tem tanta, tanta!

Queridos irmãos, sei que são
variadas as questões que tendes de
enfrentar dentro das vossas
comunidades, tanto no dia a dia
como pensando no futuro. Nunca
percamos de vista que precisamente
neste futuro, muitas vezes tão incerto
como problemático, é precisamente o
Senhor que vem com a força da
Ressurreição para transformar cada
chaga, cada ferida, em fonte de vida.
Olhemos para o amanhã com a
certeza de que não estamos sozinhos,



não vivemos sozinhos, não
caminhamos sozinhos; lá nos espera
Ele, convidando-nos a reconhecê-Lo
principalmente ao partir o pão.

Supliquemos a intercessão do Beato
Nicolau e de tantos santos
missionários para que os nossos
povos sejam renovados com a
mesma unção.

Uma vez que hoje se encontram aqui
numerosos Bispos da Ásia, aproveito
a ocasião para estender a bênção e o
meu afeto a todas as vossas
comunidades e, de forma especial,
aos doentes e a todos aqueles que
estão a atravessar momentos de
dificuldade. Que o Senhor vos
abençoe, proteja e sempre vos
acompanhe. E, a vós, que vos tome
pela mão; e que vós vos deixeis guiar
pela mão do Senhor e não procureis
outras mãos.

E, por favor, não vos esqueçais de
rezar e fazer rezar por mim, porque



tudo aquilo que vos disse a vós,
tenho de o repetir também a mim
próprio.

Muito obrigado!

Encontro com os líderes cristãos e
de outras religiões

Senhor Cardeal,

Irmãos no episcopado,

Ilustres Representantes das
diferentes confissões religiosas,

Representantes da Comunidade
Universitária,

Queridos amigos!

Obrigado pela vossa cordial receção.
Agradeço a D. Sirisut e ao Dr. Bundit
Eua-arporn as suas amáveis
palavras. Agradeço também o
convite para visitar esta famosa
Universidade, com os alunos,
professores e funcionários que dão



vida a esta casa de estudos, bem
como a oportunidade de me
encontrar com os representantes das
diferentes Comunidades cristãs e
com os Responsáveis das outras
religiões que nos honram com a sua
presença. Expresso-vos a minha
gratidão pela vossa presença aqui e a
minha especial estima e
reconhecimento pela preciosa
herança cultural e as tradições
espirituais de que sois filhos e
testemunhas.

Há cento e vinte e dois anos, em
1897, o rei Chulalongkorn, de quem
recebe o nome esta primeira
Universidade, visitou Roma e teve
uma Audiência com o Papa Leão XIII:
pela primeira vez, um Chefe de
Estado não cristão foi recebido no
Vaticano. A recordação daquele
encontro importante, bem como o
período do seu reinado que conta,
entre tantos méritos, a abolição da
escravatura, desafiam-nos e



encorajam-nos a assumir decidido
protagonismo no caminho do diálogo
e da compreensão mútua. E
encorajam-nos a fazê-lo num espírito
de fraterna colaboração que ajude a
pôr fim a tantas escravidões que
persistem nos nossos dias; penso
especialmente no flagelo do tráfico e
exploração de pessoas.

A necessidade de reconhecimento,
estima mútua e de cooperação entre
as religiões é ainda mais premente
na humanidade atual; o mundo de
hoje enfrenta problemáticas
complexas, como a globalização
económico-financeira e as suas
graves consequências no
desenvolvimento das sociedades
locais; os rápidos progressos, que
aparentemente promovem um
mundo melhor, coexistem com a
trágica persistência de conflitos –
conflitos sobre migrantes e
refugiados, conflitos devidos a
carestias e conflitos bélicos – e



também com a degradação e
destruição da nossa casa comum.

Todas estas situações lembram-nos e
alertam-nos que nenhuma região ou
setor da nossa família humana se
pode conceber ou construir alheia ou
imune relativamente aos outros.
Todas elas são situações que exigem,
por sua vez, que nos aventuremos a
tecer novas formas de construir a
história presente sem precisar de
denegrir ou ofender ninguém.
Acabaram-se os tempos em que a
lógica da insularidade podia
predominar na concepção do tempo
e do espaço e impor-se como
mecanismo válido para a resolução
dos conflitos. Hoje é tempo de ousar
imaginar a lógica do encontro e do
diálogo mútuo como caminho, a
colaboração comum como conduta e
o conhecimento recíproco como
método e critério. E, assim, oferecer
um novo paradigma para a resolução
dos conflitos, contribuir para o



entendimento entre as pessoas e
para a salvaguarda da criação. Penso
que as religiões como também as
universidades, sem precisar de
renunciar às próprias caraterísticas
peculiares e aos próprios dons
particulares, têm muito para
contribuir e oferecer neste campo;
tudo o que fizermos neste sentido é
um passo significativo para garantir
às gerações mais jovens o seu direito
ao futuro, e será também um serviço
à justiça e à paz. Só desta maneira
lhes forneceremos os instrumentos
necessários para que sejam elas as
protagonistas na forma de gerar
estilos de vida sustentáveis e
inclusivos.

Estes tempos exigem que se
construam bases sólidas, ancoradas
no respeito e reconhecimento da
dignidade das pessoas, na promoção
dum humanismo integral capaz de
reconhecer e reivindicar a defesa da
nossa casa comum, numa gestão



responsável que preserve a beleza e
a exuberância da natureza como um
direito fundamental à existência. As
grandes tradições religiosas do
mundo dão testemunho dum
património espiritual, transcendente
e amplamente partilhado, que pode
oferecer sólidas contribuições nesse
sentido, se formos capazes de nos
aventurar a não ter medo de nos
encontrarmos.

Todos somos chamados não só a
prestar atenção à voz dos pobres que
estão ao nosso redor –
marginalizados, oprimidos, povos
indígenas e minorias religiosas –,
mas também a não ter medo de gerar
instâncias (como timidamente já se
começa a verificar) onde nos
possamos unir e trabalhar juntos.
Entretanto somos solicitados a
abraçar o imperativo de defender a
dignidade humana e respeitar os
direitos de consciência e liberdade
religiosa e criar espaços onde se



ofereça um pouco de ar fresco, na
certeza de que «nem tudo está
perdido, porque os seres humanos,
capazes de tocar o fundo da
degradação, podem também superar-
se, voltar a escolher o bem e
regenerar-se, para além de qualquer
condicionalismo psicológico e social
que lhes seja imposto» (Laudato si,
205).

Aqui na Tailândia, país de grande
beleza natural, gostaria de sublinhar
uma nota distinta que considero
essencial e, de certo modo, parte das
riquezas que haveis de «exportar» e
partilhar com as outras regiões da
nossa família humana: vós tendes
apreço e cuidado pelos vossos idosos
– são uma grande riqueza! –,
respeitai-los e reservais-lhes um
lugar preferencial, para que vos
garantam as raízes necessárias e
assim o vosso povo não se corrompa
seguindo certos slogans que acabam
por esvaziar e hipotecar a alma das

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


novas gerações. Com a tendência
crescente a desacreditar os valores e
as culturas locais, através da
imposição dum modelo único,
«vemos hoje uma tendência para
“homogeneizar” os jovens, dissolver
as diferenças próprias do seu lugar
de origem, transformá-los em
sujeitos manipuláveis feitos em série.
Deste modo causa-se uma destruição
cultural, que é tão grave como a
extinção das espécies» (Christus vivit,
186). Continuai a dar a conhecer aos
mais novos a «bagagem cultural da
sociedade onde vivem. Ajudar os
jovens a descobrir a riqueza viva do
passado, conservando-a na memória
e valendo-se dela para as suas
decisões e possibilidades, é um
verdadeiro ato de amor para com
eles visando o seu crescimento e as
opções que são chamados a
realizar» (Ibid., 187).

Esta visão tem necessariamente
implicações no papel de instituições

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


educativas como esta Universidade.
A investigação e o conhecimento
ajudam a abrir novos caminhos para
reduzir a desigualdade entre as
pessoas, revigorar a justiça social,
defender a dignidade humana,
procurar as formas de resolução
pacífica de conflitos e preservar os
recursos que vivificam a nossa terra.
Dirijo um agradecimento particular
aos educadores e académicos deste
país, que trabalham por
proporcionar às gerações presentes e
futuras as aptidões e sobretudo a
sabedoria de raiz ancestral que lhes
permitirão participar na promoção
do bem comum da sociedade.

Queridos irmãos, todos somos
membros da família humana e cada
qual, no lugar que ocupa, é chamado
a ser ator e corresponsável direto na
construção duma cultura baseada em
valores compartilhados que levem à
unidade, ao respeito mútuo e à
convivência harmoniosa.



Mais uma vez vos agradeço o vosso
convite e a vossa atenção. Ofereço a
minha oração e formulo venturosos
votos pelos vossos esforços que
visam servir o desenvolvimento da
Tailândia na prosperidade e na paz.
Sobre vós aqui presentes, vossas
famílias e quantos gozam dos vossos
serviços, invoco a bênção divina. E
peço-vos, por favor, para o fazerdes
por mim.

Muito obrigado!

Santa Missa com os jovens

Vamos ao encontro de Cristo Senhor,
que vem! O Evangelho, que acabamos
de ouvir, convida a pormo-nos em
movimento com o olhar fixo no
futuro, para nos encontrarmos com o
mais belo dom que nos reserva: a
vinda definitiva de Cristo à nossa
vida e ao nosso mundo. Demos-Lhe
as boas-vindas ao nosso meio, com
imensa alegria e amor como só vós,
jovens, sabeis fazer! Sabemos que,



antes de sairmos à sua procura, já o
Senhor nos procurava; vem ao nosso
encontro e chama-nos a partir da
história que é necessário construir,
criar, inventar. Vamos com alegria,
porque sabemos que Ele nos espera
lá.

O Senhor sabe que através de vós,
jovens, entra o futuro nestas terras e
no mundo, e conta convosco para
continuar hoje a sua missão (cf. 
Christus vivit, 174). Assim como Deus
tinha um plano para o povo
escolhido, também tem um plano
para cada um de vós. Ele é o
primeiro a sonhar em convidar-nos a
todos para um banquete que
devemos preparar juntos, Ele e nós,
como comunidade: o banquete do
seu Reino, do qual ninguém deveria
ser excluído.

O Evangelho de hoje fala-nos de dez
jovens convidadas a olhar para o
futuro e participar na festa do

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


Senhor. O problema é que algumas
delas não estavam preparadas para
O receber; não porque adormeceram,
mas porque lhes faltou o azeite
necessário, o combustível interno
para manter aceso o fogo do amor.
Com grande entusiasmo e motivação,
queriam tomar parte na chamada e
convocação do Mestre, mas, com o
tempo, as forças e os anseios foram-
se amortecendo, apagando, e
chegaram tarde. É uma parábola
daquilo que pode acontecer conosco,
os cristãos, quando ouvimos, cheios
de entusiasmo e decisão, a chamada
do Senhor para tomar parte no seu
Reino e partilhar a sua alegria com
os outros. Mas com frequência,
perante os problemas e obstáculos
que muitas vezes são tantos (como
cada um de vós bem sabe, no seu
coração), perante o sofrimento de
pessoas queridas ou a impotência
sentida face a situações que parecem
impossíveis de ser alteradas, então a
desconfiança e a amargura podem



ganhar espaço e infiltrar-se
silenciosamente nos nossos sonhos,
fazendo com que se resfrie o coração,
percamos a alegria, e cheguemos
tarde.

Por isso, gostaria de vos perguntar:
Quereis manter vivo o fogo que vos
pode iluminar no meio da noite e no
meio das dificuldades? Quereis
preparar-vos para responder à
chamada do Senhor? Quereis estar
prontos para cumprir a sua vontade?

Como obter o azeite que possa
manter-vos em movimento e
encorajar-vos a buscar o Senhor em
todas as situações?

Sois herdeiros duma magnífica
história de evangelização, que vos foi
transmitida como um tesouro
sagrado. Esta bela Catedral é
testemunha da fé em Jesus Cristo que
tiveram os vossos antepassados: a
sua fidelidade, profundamente
arraigada, impeliu-os a cumprir boas



obras, a construir o outro templo
ainda mais esplêndido, composto de
pedras vivas para poder levar o amor
misericordioso de Deus às a todas as
pessoas do seu tempo. E conseguiram
fazê-lo, porque estavam convencidos
daquilo que o profeta Oseias diz na
primeira Leitura de hoje: Deus
falara-lhes com ternura, abraçara-os
com um amor forte, para sempre (cf. 
Os 2, 16.21-22).

Queridos amigos, para que o fogo do
Espírito Santo não se apague e
possais manter despertos o olhar e o
coração, é necessário estar
arraigados na fé dos mais velhos:
pais, avós, professores. Não para
ficar prisioneiros do passado, mas
para aprender a ter a mesma
coragem, capaz de nos ajudar a
responder às novas situações
históricas. A vida deles resistiu a
muitas provações e sofrimentos. Mas
descobriram, ao longo do caminho,
que o segredo dum coração feliz é a



segurança que encontramos quando
estamos ancorados, enraizados em
Jesus: na sua vida, nas suas palavras,
na sua morte e ressurreição.

«Já me aconteceu ver árvores jovens,
belas, que elevavam seus ramos
sempre mais alto para o céu;
pareciam uma canção de esperança.
Mais tarde, depois duma tempestade,
encontrei-as caídas, sem vida.
Estenderam os seus ramos sem se
enraizar bem na terra e, por ter
poucas raízes, sucumbiram aos
assaltos da natureza. Por isso, custa-
me ver que alguns propõem aos
jovens construir um futuro sem
raízes, como se o mundo começasse
agora. Com efeito, é impossível uma
pessoa crescer, se não possui raízes
fortes que a ajudem a estar firme de
pé e agarrada à terra. [Moços e
moças, é muito] fácil extraviar-se,
quando não temos onde agarrar-nos,
onde firmar-nos» (Christus vivit,
179).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


Sem este sentido forte de 
enraizamento, podemos ficar
perplexos com as «vozes» deste
mundo que reclamam a nossa
atenção. Muitas delas são atraentes,
propostas bem confeccionadas, que
inicialmente parecem bonitas e
intensas, mas, com o passar do
tempo, acabam por deixar apenas o
vazio, o cansaço, a solidão e a
frustração (cf. ibid., 277), e vão
apagando aquela centelha de vida
que um dia o Senhor acendeu em
cada um de nós.

Queridos jovens, sois uma nova
geração, com novas esperanças,
sonhos e interrogativos; seguramente
também com algumas dúvidas, mas,
enraizados em Cristo, convido-vos a
manter viva a alegria e a não ter
medo de olhar para o futuro com
confiança. Arraigados em Cristo,
olhai com alegria, olhai com e
confiança. Esta condição nasce da
certeza de se saber procurado,



encontrado e amado infinitamente
pelo Senhor. A amizade cultivada
com Jesus é o azeite necessário para
iluminar o caminho; não só o vosso
caminho, mas também o de todas as
pessoas que vos rodeiam: amigos,
vizinhos, colegas de estudo e
trabalho, mesmo o caminho de
quantos estão em total desacordo
convosco.

Vamos ao encontro de Cristo Senhor,
que vem! Não tenhais medo do futuro
nem vos deixeis aviltar; pelo
contrário, sabei que lá no futuro está
à vossa espera o Senhor para
preparar e celebrar a festa do seu
Reino.

***

Agradecimento do Santo Padre no
final da Eucaristia com os jovens

No final desta celebração, quero
agradecer a todos aqueles que
tornaram possível a minha visita à



Tailândia e a quantos colaboraram
na realização.

Renovo a expressão da minha
gratidão a Sua Majestade o Rei Rama
X, ao Governo e demais Autoridades
do país pela sua primorosa
hospitalidade. De coração agradeço
aos meus irmãos Bispos,
nomeadamente ao Cardeal Francis
Xavier, bem como aos sacerdotes, às
religiosas e religiosos, aos fiéis leigos
e de modo especial a vós, os jovens!

Um obrigado cordial aos voluntários,
que colaboraram com tanta
generosidade, e a quantos me
acompanharam com as suas orações
e sacrifícios, particularmente os
doentes e encarcerados.

O Senhor vos recompense com a sua
consolação e a paz, que só Ele pode
dar. E deixo-vos uma tarefa: não vos
esqueçais de rezar por mim. Muito
obrigado!



Sábado, 23 de novembro de 2019

BANGCOC-TÓQUIO

Encontro com Bispos

Queridos irmãos!

Antes de mais nada, quero pedir
desculpa, pedir perdão, porque
entrei sem saudar ninguém. Como
somos mal-educados nós, os
argentinos! Desculpai-me por isso.

É um prazer encontrar-me aqui no
vosso meio. Os japoneses têm fama
de ser metódicos e trabalhadores, e a
prova está à vista: o Papa desce do
avião e, imediatamente, o fazem
trabalhar. Muito obrigado!

Estou feliz pela graça de visitar o
Japão e pela receção que me
reservastes. Agradeço especialmente
a D. Takami as palavras que me



dirigiu em nome de toda a
comunidade católica deste país.
Encontrando-me aqui convosco,
neste que é o primeiro encontro
oficial, quero saudar todas e cada
uma das vossas comunidades, fiéis-
leigos, catequistas, sacerdotes,
religiosos, pessoas consagradas,
seminaristas. E desejo também
estender o meu abraço e as minhas
orações a todos os japoneses, neste
período marcado pela entronização
do novo Imperador e o início da era 
Reiwa.

Não sei se sabeis, mas desde jovem
senti simpatia e estima por estas
terras. Passaram-se muitos anos
desde aquele impulso missionário,
cuja realização se fez esperar. Hoje, o
Senhor dá-me a oportunidade de
estar no vosso meio como peregrino
missionário seguindo os passos de
grandes testemunhas da fé.
Completam-se quatrocentos e setenta
anos da chegada de São Francisco



Xavier ao Japão, que marcou o início
da propagação do cristianismo nesta
terra. Recordando-o, quero unir-me
convosco para dar graças ao Senhor
por todos aqueles que, ao longo dos
séculos, se dedicaram a semear o
Evangelho e a servir o povo japonês
com grande unção e amor; tal
dedicação conferiu uma fisionomia
muito particular à Igreja japonesa.
Penso nos mártires São Paulo Miki e
seus companheiros e no Beato Justo
Takayama Ukon, que, no meio de
muitas provações, deram
testemunho até à morte. Esta oferta
de si mesmos para manter viva a fé
no meio da perseguição ajudou a
pequena comunidade cristã a
crescer, consolidar-se e dar fruto.
Pensemos também nos «cristãos
escondidos» da região de Nagasaki,
que mantiveram a fé durante várias
gerações graças ao Batismo, à oração
e à catequese. Autênticas Igrejas
domésticas que resplandeciam nesta



terra, talvez sem o saberem, como
espelhos da Família de Nazaré.

O caminho do Senhor mostra-nos
como a vossa presença se ajusta à
vida diária do povo fiel, que procura
a forma de continuar a tornar
presente a memória d’Ele; uma
presença silenciosa, uma memória
viva de que, onde estiverem dois ou
mais reunidos em seu Nome, aí
estará Ele com a força e a ternura do
seu Espírito (cf. Mt 18, 20). O DNA
das vossas comunidades está
marcado por este testemunho,
antídoto contra todo o desespero, que
nos indica a estrada para onde
encaminhar-se. Sois uma Igreja que
se manteve viva pronunciando o
Nome do Senhor e contemplando
como Ele vos guiava no meio da
perseguição.

A sementeira confiante, o
testemunho dos mártires e a espera
paciente dos frutos, que o Senhor



concede no devido tempo,
caraterizaram a modalidade
apostólica com que soubestes
acompanhar a cultura japonesa.
Como resultado, plasmastes ao longo
dos anos um rosto eclesial,
geralmente muito apreciado pela
sociedade japonesa, graças às vossas
variadas contribuições para o bem
comum. Este importante capítulo da
história do país e da Igreja universal
foi agora reconhecido com a
designação das igrejas e cidades de
Nagasaki e Amacuça como lugares do
Património Cultural Mundial; mas
sobretudo como memória viva da
alma das vossas comunidades,
esperança fecunda de toda a
evangelização.

Esta viagem apostólica decorre sob o
lema «proteger toda a vida»; lema
este que pode facilmente simbolizar
o nosso ministério episcopal. O bispo
é uma pessoa que o Senhor chamou
do meio do seu povo, para lho



devolver como pastor capaz de
proteger toda a vida; isto define, em
certa medida, o cenário para onde
devemos apontar.

A missão nestas terras caraterizou-se
por uma busca intensa de
inculturação e diálogo, que permitiu
a formação de novas modalidades,
independentes das desenvolvidas na
Europa. Sabemos que, desde o início,
se utilizaram escritos, teatro, música
e todo o género de meios, na sua
maioria em língua japonesa. Este
fato demonstra o amor que os
primeiros missionários sentiam por
estas terras. Proteger toda a vida
significa, em primeiro lugar, ter um
olhar contemplativo capaz de amar a
vida de todo o povo que vos está
confiado, para reconhecerdes nele,
antes de mais nada, um dom do
Senhor. «Porque só o que se ama
pode ser salvo. Só o que se abraça,
pode ser transformado» (XXXIV
Jornada Mundial da Juventude,



Panamá, Vigília de Oração, 26/I/2019).
É o princípio da encarnação, capaz
de nos ajudar – melhor do que outras
considerações, válidas mas
secundárias – a olhar cada vida como
um dom gratuito. Proteger todas as
vidas e anunciar o Evangelho não
são duas coisas separadas nem
contrapostas, mas uma reclama e
exige a outra. Ambas significam estar
atentos e vigilantes relativamente a
tudo aquilo que hoje possa impedir,
nestas terras, o desenvolvimento
integral das pessoas confiadas à luz
do Evangelho de Jesus.

Sabemos que a Igreja, no Japão, é
pequena, e os católicos são uma
minoria; mas isto não deve
desmerecer o vosso compromisso
com a evangelização, pois, na vossa
situação particular, a palavra mais
forte e clara que se pode oferecer é a
dum testemunho humilde, diário,
aberto ao diálogo com as outras
tradições religiosas. A hospitalidade

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2019/1/26/veglia-giovani-panama.html


e o cuidado prestados aos numerosos
trabalhadores estrangeiros, que
constituem mais de metade dos
católicos do Japão, servem não só
como testemunho do Evangelho no
meio da sociedade japonesa, mas
atestam também a universalidade da
Igreja, demonstrando que a nossa
união com Cristo é mais forte do que
qualquer outro vínculo ou
identidade e é capaz de atingir e
envolver todas as realidades.

Uma Igreja de mártires pode falar
com maior liberdade, especialmente
quando aborda questões urgentes
como a paz e a justiça no nosso
mundo. Amanhã, visitarei Nagasaki e
Hiroshima, onde rezarei pelas
vítimas do catastrófico
bombardeamento destas duas
cidades e darei voz aos vossos
próprios apelos proféticos em prol do
desarmamento nuclear. Desejo
encontrar aqueles que sofrem ainda
as feridas daquele trágico episódio



da história humana, bem como as
vítimas do «tríplice desastre». O seu
prolongado sofrimento é uma
advertência eloquente para o nosso
dever humano e cristão de ajudar a
quantos sofrem no corpo e no
espírito e de oferecer a todos a
mensagem evangélica de esperança,
cura e reconciliação. Lembremo-nos
de que o mal não faz acepção de
pessoas nem pergunta pela sua
filiação; simplesmente irrompe com
a sua força destruidora, como
aconteceu recentemente com o
furação devastador que causou
tantas vítimas e danos materiais.
Encomendemos à misericórdia do
Senhor os que morreram, os seus
familiares e todos os que perderam a
casa e bens materiais. Não tenhamos
medo de realizar sempre, aqui e em
todo o mundo, a missão de levantar a
voz e defender toda a vida como dom
precioso do Senhor.



Por isso vos encorajo nos vossos
esforços por garantir que a
comunidade católica, no Japão,
ofereça um testemunho claro do
Evangelho no meio de toda a
sociedade. O apostolado educacional
da Igreja, muito apreciado, constitui
um grande recurso para a
evangelização e demonstra o
compromisso com as mais amplas
correntes intelectuais e culturais; a
qualidade da sua contribuição
dependerá naturalmente da
promoção da sua identidade e
missão.

Estamos cientes da existência de
vários flagelos que ameaçam a vida
de algumas pessoas das vossas
comunidades, por várias razões
atingidas pela solidão, o desespero e
o isolamento. O aumento do número
de suicídios nas vossas cidades, bem
como o bullying (ijime) e várias
formas de consumo estão criando
novos tipos de alienação e



desorientação espiritual. E como
tudo isto atinge especialmente os
jovens! Convido-vos a prestar
atenção especial a eles e às suas
necessidades, procurando criar
espaços onde a cultura da eficiência,
do rendimento e do sucesso possa
abrir-se à cultura dum amor gratuito
e altruísta, capaz de oferecer a todos
– e não só aos mais prendados –
possibilidades duma vida feliz e
realizada. Com o seu entusiasmo, as
suas ideias e as suas energias, além
duma boa formação e um bom
acompanhamento, os vossos jovens
podem ser uma fonte importante de
esperança para os seus coetâneos e
dar um testemunho vivo de amor
cristão. Uma proposta criativa,
inculturada e engenhosa do
querigma pode ter um forte reflexo
em muitas vidas sedentas de
compaixão.

Sei que a messe é tanta, e os
operários são poucos. Encorajo-vos a



buscar, desenvolver e fazer crescer
uma missão capaz de envolver as
famílias e promover uma formação
capaz de atingir as pessoas onde
quer que estejam, tendo sempre em
conta a realidade: o ponto de partida
para todo o apostolado situa-se no
lugar onde se encontram as pessoas,
com os seus hábitos e ocupações, não
em lugares artificiais. Aí devemos
alcançar a alma das cidades, dos
lugares de trabalho, das
universidades, para acompanhar
com o Evangelho da compaixão e da
misericórdia os fiéis que nos foram
confiados.

De novo obrigado pela oportunidade
que me ofereceis de visitar as vossas
Igrejas locais e celebrar juntamente
com elas. Pedro quer confirmar-vos
na fé, mas Pedro vem também para
tocar e deixar-se renovar nos passos
de tantos mártires testemunhas da
fé; rezai ao Senhor para que me dê
esta graça.



Peço ao Senhor que vos abençoe e,
na pessoa de cada um de vós,
abençoe as vossas comunidades.

Muito obrigado!

Domingo, 24 de novembro de 2019

TÓQUIO-NAGASAKI-HIROSHIMA-
TÓQUIO

Homenagem aos Santos Mártires

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

Estava ansioso pela chegada deste
momento. Venho como peregrino
para rezar, confirmar e também ser
confirmado na fé por estes irmãos,
que nos mostram o caminho com o
seu testemunho e dedicação.
Agradeço-vos as boas-vindas.

Este santuário evoca as imagens e
nomes dos cristãos que foram



martirizados há muitos anos, a
começar de Paulo Miki e seus
companheiros em 5 de fevereiro de
1597, e a multidão doutros mártires
que consagraram este campo com o
seu sofrimento e a sua morte.

Mais que de morte, porém, este
santuário fala-nos do triunfo da vida.
São João Paulo II viu este lugar não
só como o monte dos mártires, mas
também como um verdadeiro Monte
das Bem-aventuranças, onde
podemos captar o testemunho de
homens repletos de Espírito Santo,
libertos do egoísmo, das
comodidades e do orgulho (cf. 
Gaudete et exsultate, 65). Pois aqui a
luz do Evangelho brilhou no amor
que triunfou sobre a perseguição e a
espada.

Este lugar é, antes de mais nada, um
monumento que anuncia a Páscoa,
porque proclama que a última
palavra – não obstante todas as

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


provas em contrário – não pertence à
morte, mas à vida. Não somos
chamados à morte, mas a uma Vida
em plenitude: assim o anunciaram
eles. É verdade que, aqui, há a
obscuridade da morte e do martírio,
mas anuncia-se também a luz da
ressurreição, pois o sangue dos
mártires torna-se semente da vida
nova que Cristo nos quer dar a todos.
O seu testemunho confirma-nos na fé
e ajuda-nos a renovar a nossa
dedicação e compromisso de viver o
discipulado missionário que sabe
trabalhar por uma cultura capaz de
proteger e defender sempre toda a
vida, através do «martírio» do
serviço diário e silencioso prestado a
todos, especialmente aos mais
necessitados.

Venho a este monumento dedicado
aos mártires para me encontrar com
estes homens e mulheres santos, e
quero fazê-lo com a pequenez
daquele jovem jesuíta que vinha dos



«confins da terra» e encontrou uma
fonte profunda de inspiração e
renovação na história dos primeiros
mártires japoneses. Não esqueçamos
o amor do seu sacrifício! Que não
fique uma gloriosa relíquia de feitos
passados, bem conservada e honrada
num museu, mas seja memória e
fogo vivo da alma de todo o
apostolado nesta terra, capaz de
renovar e inflamar incessantemente
o zelo evangelizador. Que a Igreja no
Japão de hoje, com todas as suas
dificuldades e promessas, se sinta
chamada a escutar cada dia a
mensagem proclamada por São
Paulo Miki, do alto da sua cruz, e a
partilhar com todos os homens e
mulheres a alegria e a beleza do
Evangelho que é Caminho, Verdade e
Vida (cf. Jo 14, 6). Possamos cada dia
libertar-nos de todo o peso que nos
sobrecarrega e impede de caminhar
com humildade, liberdade, ousadia e
amor.



Irmãos, neste lugar, unimo-nos
também aos cristãos que hoje, em
tantas partes do mundo, sofrem e
vivem o martírio por causa da fé.
Mártires do século XXI, que nos
interpelam com o seu testemunho a
seguir corajosamente o caminho das
Bem-aventuranças. Rezemos por eles
e com eles, e ergamos a voz para que
a liberdade religiosa seja garantida a
todos nos vários cantos do planeta; e
ergamos a voz também contra toda a
manipulação das religiões «pelas
políticas de integralismo e divisão,
pelos sistemas de lucro desmesurado
e pelas tendências ideológicas
odiosas, que manipulam as ações e os
destinos dos homens» (Documento
sobre a fraternidade humana, Abu
Dhabi, 4/II/2019).

A Nossa Senhora, Rainha dos
Mártires, a São Paulo Miki e a todos
os seus companheiros que, ao longo
da história, proclamaram com a vida
as maravilhas do Senhor, peçamos

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


que intercedam pela vossa terra e
por toda a Igreja a fim de que o seu
sacrifício suscite e mantenha viva a
alegria da missão.

Santa Missa

«Jesus, lembra-Te de mim, quando
estiveres no teu Reino» (Lc 23, 42).
No último domingo do Ano Litúrgico,
unimos as nossas vozes à do
malfeitor que, crucificado com Jesus,
O reconheceu e proclamou rei. Lá, no
momento menos triunfal e glorioso,
no meio dos gritos de zombaria e
humilhação, aquele delinquente foi
capaz de levantar a voz e fazer a sua
profissão de fé. São as últimas
palavras que Jesus escuta e, na sua
resposta, temos as últimas palavras
que Ele pronuncia antes de Se
entregar ao Pai: «Em verdade te digo
[que] hoje estarás comigo no
Paraíso» (Lc 23, 43). Por um instante,
o passado tortuoso do ladrão parece
ganhar um novo significado:



acompanhar de perto o suplício do
Senhor; e este instante limita-se a
corroborar a vida do Senhor:
oferecer sempre e por toda a parte a
salvação. Calvário, lugar de desatino
e injustiça, onde impotência e
incompreensão aparecem
acompanhadas pela murmuração
bisbilhotada e cínica dos zombadores
de turno perante a morte do
inocente, transforma-se, graças à
atitude do bom ladrão, numa palavra
de esperança para toda a
humanidade. As zombarias gritando
«salva-te a ti mesmo», dirigidas ao
inocente sofredor, não serão a última
palavra; antes, suscitarão a voz
daqueles que se deixam tocar o
coração, optando pela compaixão
como verdadeiro modo de construir
a história.

Aqui, hoje, queremos renovar a
nossa fé e o nosso compromisso.
Como o bom ladrão, conhecemos
bem a história dos nossos fracassos,



pecados e limitações, mas não
queremos que seja isso a determinar
ou definir o nosso presente e futuro.
Sabemos não serem poucas as vezes
em que podemos cair no clima
indolente que leva a proferir o grito
fácil e cínico «salva-te a ti mesmo», e
perder a memória do que significa
carregar com o sofrimento de tantos
inocentes. Estas terras
experimentaram, como poucas, a
capacidade destrutiva a que pode
chegar o ser humano. Por isso, como
o bom ladrão, queremos viver o
instante em que se possa erguer as
nossas vozes e professar a nossa fé
em defesa e ao serviço do Senhor, o
Inocente sofredor. Queremos
acompanhar o seu suplício, sustentar
a sua solidão e abandono, e ouvir
mais uma vez que a salvação é a
palavra que o Pai deseja oferecer a
todos: «Hoje estarás comigo no
Paraíso».



Salvação e certeza que
testemunharam, corajosamente, com
a própria vida São Paulo Miki e seus
companheiros, bem como os
milhares de mártires que constelam
a vossa herança espiritual. Queremos
caminhar pela sua senda, queremos
seguir os seus passos professando,
com coragem, que o amor entregue,
sacrificado e celebrado por Cristo na
cruz é capaz de vencer todo o tipo de
ódio, egoísmo, ultraje ou
maledicência; é capaz de vencer todo
o pessimismo indolente ou bem-estar
narcotizante, que acaba por paralisar
qualquer ação e escolha boa. Assim
no-lo recordava o Concílio: estão
longe da verdade aqueles que,
sabendo que não temos aqui cidade
permanente, mas buscamos a futura,
pensam que podemos por isso
descuidar os nossos deveres
terrenos, sem advertirem que, pela
própria fé professada, somos
obrigados a realizá-los duma
maneira tal que manifestem e façam



transparecer a nobreza da vocação a
que fomos chamados (cf. Gaudium et
spes, 43).

A nossa é fé no Deus dos vivos. Cristo
está vivo e atua no meio de nós,
guiando-nos a todos para a plenitude
da vida. Ele está vivo e quer-nos
vivos. Cristo é a nossa esperança (cf. 
Christus vivit, 1). Pedimo-lo todos os
dias: venha a nós o vosso Reino,
Senhor. E, ao fazê-lo, queremos
também que a nossa vida e as nossas
ações se tornem um louvor. Se a
nossa missão como discípulos
missionários é ser testemunhas e
arautos do que virá, ela não nos
permite resignar-nos perante o mal e
com os males, mas impele-nos a ser
fermento do seu Reino onde quer
que estejamos: em família, no
trabalho, na sociedade; impele-nos a
ser uma pequena abertura pela qual
o Espírito continua a soprar
esperança entre os povos. O Reino
dos Céus é a nossa meta comum; uma

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


meta que não pode ser só para
amanhã, mas imploramo-la e
começamos a vivê-la hoje junto da
indiferença que rodeia e silencia
tantas vezes os nossos doentes e
pessoas com deficiência, os idosos e
abandonados, os refugiados e
trabalhadores estrangeiros: todos
eles são sacramento vivo de Cristo,
nosso Rei (cf. Mt 25, 31-46); porque,
«se verdadeiramente partimos da
contemplação de Cristo, devemos
saber vê-Lo sobretudo no rosto
daqueles com quem Ele mesmo Se
quis identificar» (São João Paulo II, 
Novo millennio ineunte, 49).

Naquele dia, no Calvário, muitas
vozes emudeciam, tantas outras
zombavam; só a voz do ladrão soube
erguer-se e defender o Inocente
sofredor: uma corajosa profissão de
fé. Cabe a cada um de nós a decisão
de emudecer, zombar ou profetizar.
Queridos irmãos, Nagasaki carrega
na sua alma uma ferida difícil de

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html


curar, sinal do sofrimento
inexplicável de tantos inocentes;
vítimas atingidas pelas guerras de
ontem, mas que sofrem ainda hoje
com esta terceira guerra mundial aos
pedaços. Levantemos, aqui, as nossas
vozes numa oração comum por todos
aqueles que hoje estão a sofrer na
sua carne este pecado que brada ao
céu e para que sejam cada vez mais
aqueles que, como o bom ladrão,
sejam capazes de não se calar nem
zombar, mas de profetizar, com a sua
voz, um reino de verdade e vida, de
santidade e graça, de justiça, amor e
paz (cf. Missal Romano, Prefácio da
Solenidade de Nosso Senhor Jesus
Cristo, Rei do Universo).

Encontro pela paz

«Por amor dos meus irmãos e
amigos, proclamarei: “A paz esteja
contigo!”» (Sal 122/121, 8). Deus de
misericórdia e Senhor da história,
para Vós erguemos os nossos olhos a



partir deste lugar, encruzilhada de
morte e vida, derrota e
renascimento, sofrimento e
compaixão.

Aqui, de tantos homens e mulheres,
dos seus sonhos e esperanças, no
meio dum clarão de relâmpago e
fogo, nada mais ficou além de
sombra e silêncio. Num instante
apenas, tudo foi devorado por um
buraco negro de destruição e morte.
Daquele abismo de silêncio, ainda
hoje continua a ouvir-se forte o grito
daqueles que já não estão aqui.
Provinham de lugares diversos,
tinham nomes diferentes, alguns
deles falavam outras línguas.
Ficaram todos unidos por um mesmo
destino, numa hora tremenda que
marcou para sempre não só a
história deste país, mas também o
rosto da humanidade.

Aqui, faço memória de todas as
vítimas e inclino-me perante a força



e a dignidade das pessoas que, tendo
sobrevivido àqueles primeiros
momentos, suportaram nos seus
corpos durante muitos anos os
sofrimentos mais agudos e, nas suas
mentes, os germes da morte que
continuaram a consumir a sua
energia vital.

Senti o dever de vir a este lugar como
peregrino de paz, para me deter em
oração, recordando as vítimas
inocentes de tanta violência e
trazendo no coração também as
súplicas e anseios dos homens e
mulheres do nosso tempo,
especialmente dos jovens, que
desejam a paz, trabalham pela paz,
sacrificam-se pela paz. Vim a este
lugar cheio de memória e futuro,
trazendo comigo o grito dos pobres,
que são sempre as vítimas mais
indefesas do ódio e dos conflitos.

Quereria, humildemente, ser a voz
daqueles cuja voz não é escutada e



que olham, com preocupação e
angústia, as tensões crescentes que
permeiam o nosso tempo, as
desigualdades inaceitáveis e
injustiças que ameaçam a
convivência humana, a grave
incapacidade de cuidar da nossa casa
comum, o contínuo e espasmódico
recurso às armas, como se estas
pudessem garantir um futuro de paz.

Desejo reiterar, com convicção, que o
uso da energia atómica para fins de
guerra é, hoje mais do que nunca,
um crime não só contra o homem e a
sua dignidade, mas também contra
toda a possibilidade de futuro na
nossa casa comum. O uso da energia
atómica para fins de guerra é imoral,
como é imoral de igual modo – já o
disse há dois anos – a posse das
armas atómicas. Seremos julgados
por isso. As novas gerações erguer-
se-ão como juízes da nossa derrota
por havermos falado de paz, mas não
a termos realizado com as nossas



ações entre os povos da terra. Como
podemos falar de paz, enquanto
construímos novas e tremendas
armas de guerra? Como podemos
falar de paz, enquanto justificamos
certas ações ilegítimas com discursos
de discriminação e ódio?

Estou convencido de que a paz não
passa dum «som de palavras», se não
se fundar na verdade, se não se
construir segundo a justiça, se não se
animar e consumar no amor, e se
não se realizar na liberdade (cf. São
João XXIII, Pacem in terris, 37).

A construção da paz na verdade e na
justiça significa reconhecer que
«subsistem muitas vezes entre os
seres humanos consideráveis
diferenças de saber, de virtude, de
capacidade inventiva e de recursos
materiais» (Ibid., 87), mas isso nunca
poderá justificar a pretensão de
impor aos outros os próprios
interesses particulares. Pelo

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#18


contrário, tudo isso pode constituir
um motivo de maior
responsabilidade e respeito. De modo
análogo, as comunidades políticas,
que podem legitimamente distinguir-
se umas das outras em termos de
cultura ou desenvolvimento
económico, são chamadas a
comprometer-se na «obra de comum
ascensão dos povos» (Ibid., 88), para
o bem de todos.

De fato, se realmente queremos
construir uma sociedade mais justa e
segura, devemos deixar cair as armas
das nossas mãos: «Não se pode amar
com armas ofensivas nas mãos» (São
Paulo VI, Discurso às Nações Unidas,
4/X/1965, 5). Quando nos rendemos à
lógica das armas e afastamos da
prática do diálogo, esquecemo-nos
tragicamente que as armas, antes
mesmo de causar vítimas e ruínas,
têm a capacidade de provocar
pesadelos, «exigem enormes
despesas, detêm os projetos de

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


solidariedade e de útil trabalho,
falseiam a psicologia dos
povos» (Ibid., 5). Como podemos
propor a paz, se usamos
continuamente a intimidação bélica
nuclear como recurso legítimo para a
resolução de conflitos? Que este
abismo de sofrimento evoque os
limites que jamais se deveriam
ultrapassar. A verdadeira paz só
pode ser uma paz desarmada! Além
disso, «a paz não é ausência de
guerra; (...) nunca se alcança duma
vez para sempre, antes deve estar
constantemente a ser
edificada» (Conc. Ecum. Vat. II, 
Gaudium et spes, 78). É fruto da
justiça, do desenvolvimento, da
solidariedade, da solicitude pela
nossa casa comum e da promoção do
bem comum, aprendendo com as
lições da história.

Recordar, caminhar juntos, proteger:
são três imperativos morais que
adquirem, precisamente aqui em

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


Hiroshima, um significado ainda
mais forte e universal e são capazes
de abrir um caminho de paz.
Consequentemente não podemos
permitir que as atuais e as novas
gerações percam a memória do que
aconteceu, aquela memória que é
garantia e estímulo para construir
um futuro mais justo e fraterno; uma
memória expansiva, capaz de
despertar as consciências de todos os
homens e mulheres, particularmente
de quantos hoje desempenham um
papel especial no destino das nações;
uma memória viva, que ajude a dizer
de geração em geração: nunca mais!

Por isso mesmo, somos chamados a
caminhar unidos, com um olhar de
compreensão e perdão, abrindo o
horizonte à esperança e
proporcionando um raio de luz no
meio das numerosas nuvens que
hoje obscurecem o céu. Abramo-nos
à esperança, tornando-nos
instrumentos de reconciliação e de



paz. Isto será possível sempre, se
formos capazes de nos proteger e
reconhecer como irmãos num
destino comum. O nosso mundo,
interligado não só agora pela
globalização mas desde sempre por
uma terra comum, reclama, mais do
que noutros tempos, que sejam
suplantados os interesses exclusivos
de certos grupos ou setores, a fim de
se atingir a grandeza daqueles que
lutam co-responsavelmente para
garantir um futuro comum.

Numa única súplica, aberta a Deus e
a todos os homens e mulheres de boa
vontade, em nome de todas as
vítimas dos bombardeamentos, das
experimentações atómicas e de todos
os conflitos, do fundo do coração
elevemos juntos um grito: Nunca
mais a guerra, nunca mais o fragor
das armas, nunca mais tanto
sofrimento! Sobrevenha a paz em
nossos dias, neste nosso mundo. Ó
Deus, Vós no-lo prometestes: «O amor



e a fidelidade vão encontrar-se. Vão
beijar-se a justiça e paz. Da terra vai
brotar a verdade e a justiça descerá
do céu» (Sal 85/84, 11-12).

Vinde, Senhor, que anoitece! E onde
abundou a destruição, possa hoje
superabundar a esperança de que é
possível escrever e realizar uma
história diferente. Vinde, Senhor,
Príncipe da paz, fazei de nós
instrumentos e reflexos da vossa paz!

«Por amor dos meus irmãos e
amigos, proclamarei: “A paz esteja
contigo!”» (Sal 122/121, 8).

Segunda-feira, 25 de novembro de
2019

TÓQUIO

Encontro com as vítimas do
tríplice desastre de 2011



Queridos amigos!

Este encontro convosco é um
momento importante na minha visita
ao Japão. Agradeço-vos as boas-
vindas, com música argentina. De
maneira especial, agradeço a
Toshiko, Tokuun e Matsuki, que
partilharam a sua história conosco.
Eles e vós também representais todos
aqueles que tanto sofreram por
causa do tríplice desastre – o
terremoto, o tsunami e o acidente
nuclear – que afetou não só as
prefeituras de Iwate, Miyagi e
Fukushima, mas o Japão inteiro e os
seus habitantes. Obrigado por terdes
expresso, com as vossas palavras e a
vossa presença, a tristeza e a dor
sofridas por tantas pessoas, mas
também a esperança aberta para um
futuro melhor. Ao concluir o seu
testemunho, Matsuki convidou-me a
unir-me a vós em oração. Façamos
um momento de silêncio e deixemos
que a nossa primeira palavra seja



rezar pelas mais de dezoito mil
pessoas que perderam a vida, pelas
suas famílias e pelos que ainda estão
desaparecidos. Façamos uma oração
que nos una e dê a coragem de olhar
em frente com esperança.

Agradeçamos também os esforços
dos governos locais, organizações e
pessoas que trabalham na
reconstrução das áreas onde se
verificaram as catástrofes e
procuram aliviar a situação das mais
de cinquenta mil pessoas que foram
evacuadas e se encontram
atualmente em alojamentos
provisórios, sem poder ainda
regressar às suas casas.

Agradeço de modo especial a
prontidão – como assinalou Toshiko –
com que muitas pessoas, não só do
Japão mas de todo o mundo, se
mobilizaram logo depois das
catástrofes, para socorrer as
populações atingidas; fizeram-no



com a oração e com a assistência
material e financeira. Uma ação que
não se pode exaurir no tempo
desaparecendo após o choque inicial,
mas que devemos prolongar e
apoiar. Entretanto – lembrou
Matsuki – alguns dos que viviam nas
áreas afetadas agora sentem-se
esquecidos, e parte deles deve fazer
frente a problemas contínuos de
terras e florestas contaminadas e os
efeitos a longo prazo das radiações.

Que este encontro sirva para
podermos, juntos, lançar um apelo a
todas as pessoas de boa vontade,
para que as vítimas destas tragédias
continuem a receber a ajuda de que
tanto necessitam.

Sem os recursos básicos, como
comida, roupas e abrigo, não é
possível levar por diante uma vida
digna e ter o mínimo necessário para
conseguir uma reconstrução; esta,
por sua vez, necessita da



solidariedade e apoio de toda uma
comunidade. Ninguém se
«reconstrói» sozinho, ninguém pode
começar de novo sozinho. É essencial
encontrar uma mão amiga, uma mão
irmã, capaz de ajudar a erguer não
só a cidade, mas também o olhar e a
esperança. Toshiko disse-nos que,
apesar de ter perdido a casa no
tsunami, está agradecida por poder
apreciar o dom da vida e sentir
esperança quando vê as pessoas
unir-se para se ajudarem entre si.
Nestes oito anos após o tríplice
desastre, o Japão demonstrou como
um povo se pode unir em
solidariedade, paciência,
perseverança e resistência. O
caminho para uma recuperação
completa poderá ser ainda longo,
mas sempre é possível enquanto
contar com a alma deste povo capaz
de se mobilizar para prestar mútuo
socorro e ajuda. Se não fizeres nada,
como disse Toshiko, o resultado será
zero, mas se deres um passo, terás



avançado um passo. Por isso,
convido-vos a avançar um pouco
cada dia na construção do futuro,
baseado na solidariedade e empenho
recíproco, para vós, para vossos
filhos e netos, e para as gerações
vindouras.

Tokuun perguntou como podemos
dar resposta a outros problemas
importantes que nos afetam e que
não podem, como bem sabeis, ser
considerados e tratados
isoladamente: guerras, refugiados,
alimentação, disparidades
económicas e desafios ambientais. É
um erro grave pensar que, hoje, se
podem enfrentar os problemas de
maneira isolada, sem os assumir
como parte duma rede mais ampla.
Como justamente assinalaste,
fazemos parte desta terra, do meio
ambiente, já que, em última
instância, tudo está interligado.
Penso eu que o primeiro passo, além
de tomar decisões corajosas e



importantes sobre o uso dos recursos
naturais e, em particular, sobre as
fontes futuras de energia, é trabalhar
e caminhar rumo a uma cultura
capaz de combater a indiferença. Um
dos males que mais nos afeta está na
cultura da indiferença. Urge
mobilizar-se para ajudar a tomar
consciência que, se um membro de
nossa família sofre, todos sofremos
com ele; porque não se alcança uma
interconexão, se não se cultiva a
sabedoria da mútua pertença –
pertencemo-nos uns aos outros –, a
única capaz de assumir os problemas
e as soluções de maneira global.

Nesta linha, gostaria de recordar
especialmente o acidente nuclear de
Daiichi em Fukushima e as suas
consequências. Além das
preocupações científicas ou médicas,
existe ainda um trabalho imenso a
fazer para restaurar o tecido da
sociedade. Enquanto não se
restabelecerem os laços sociais nas



comunidades locais e as pessoas não
voltarem a ter uma vida segura e
estável, não estará completamente
solucionado o acidente de
Fukushima. Daqui brota a
preocupação com o prolongamento
do uso da energia nuclear, como
justamente apontaram os meus
irmãos bispos do Japão, que pediram
a abolição das centrais nucleares.

No nosso tempo, há a tentação de
fazer do progresso tecnológico a
medida do progresso humano. Este
«paradigma tecnocrático» de
progresso e desenvolvimento molda
a vida das pessoas e o funcionamento
da sociedade, levando
frequentemente a um reducionismo
que afeta todas as áreas da nossa
sociedade (cf. Laudato si’, 101-114).
Por isso, em momentos como este, é
importante fazer uma pausa, parar e
refletir sobre quem somos e – talvez
de forma mais crítica – quem
queremos ser. Que espécie de

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


mundo, que tipo de legado queremos
deixar a quantos vierem depois de
nós? A sabedoria e a experiência dos
idosos, juntamente com o empenho e
o entusiasmo dos jovens, podem
ajudar a plasmar uma visão
diferente, uma visão que ajude a
olhar com grande respeito o dom da
vida e a solidariedade com os nossos
irmãos e irmãs na única, multiétnica
e multicultural família humana.

Ao pensar no futuro da nossa casa
comum, devemos perceber que não
podemos tomar decisões puramente
egoístas, pois temos uma grande
responsabilidade para com as
gerações futuras. Neste sentido, é-nos
pedida a opção por um estilo de vida
humilde e austera, que tenha em
conta as urgências que somos
chamados a enfrentar. Toshiko,
Tokuun e Matsuki lembraram-nos a
necessidade de encontrar um novo
caminho para o futuro, um caminho
baseado no respeito por toda a



pessoa e pelo ambiente natural.
Neste caminho, «todos podemos
colaborar, como instrumentos de
Deus, no cuidado da criação, cada
um a partir da sua cultura,
experiência, iniciativas e
capacidades» (Ibid., 14).

Queridos irmãos, no trabalho
contínuo de recuperação e
reconstrução depois do tríplice
desastre, muitas mãos se devem
juntar e muitos corações se devem
unir como se fossem um só. Desta
forma, as pessoas que sofreram
receberão apoio e saberão que não
foram esquecidas. Saberão que
muitas pessoas compartilham, ativa e
eficazmente, o seu sofrimento e
continuarão a estender uma mão
fraterna para ajudar. Mais uma vez,
louvemos e demos graças por todos
aqueles que procuraram, com
simplicidade, aliviar o peso das
vítimas. Que esta compaixão seja o
caminho que permita a todos



encontrar esperança, estabilidade e
segurança para o futuro.

De novo obrigado por terdes estado
aqui. Por favor, rezai por mim; e que
Deus conceda a todos vós e vossos
entes queridos as bênçãos de
sabedoria, fortaleza e paz.

Muito obrigado!

Encontro com os jovens

Santa Missa

O Evangelho que ouvimos faz parte
do primeiro grande discurso de
Jesus; é conhecido como o «Sermão
da Montanha» e descreve-nos a
beleza do caminho que somos
convidados a percorrer. Segundo a
Bíblia, a montanha é o lugar onde
Deus Se manifesta e dá a conhecer:
«sobe ao encontro do Senhor» (Ex 24,
1), disse Deus a Moisés. Uma
montanha cujo cimo se alcança, não
com a força de vontade nem com o



carreirismo, mas apenas com a
escuta atenta, paciente e delicada do
Mestre no meio das encruzilhadas do
caminho. O cimo transforma-se em
planura para nos dar uma perspetiva
sempre nova de tudo o que nos
rodeia, centrada na compaixão do
Pai. Em Jesus, encontramos o cimo
do que significa ser humano e indica-
nos o caminho que nos leva à
plenitude capaz de ultrapassar todos
os cálculos conhecidos; n’Ele
encontramos uma vida nova, onde se
experimenta a liberdade de nos
sentirmos filhos amados.

Mas estamos cientes de que, ao longo
do caminho, esta liberdade filial
pode ver-se sufocada e enfraquecida,
quando ficamos prisioneiros do
círculo vicioso da ansiedade e da
competição, ou quando
concentramos toda a nossa atenção e
as nossas melhores energias na
busca obstinada e frenética de
produtividade e consumismo como



único critério para medir e avaliar as
nossas opções ou definir quem
somos e quanto valemos. Medida
essa, que pouco a pouco nos torna
impermeáveis ou insensíveis às
coisas importantes, levando o
coração a palpitar pelas coisas
supérfluas ou efémeras. Como
oprime e enreda a alma a ânsia
gerada por pensar que tudo pode ser
produzido, conquistado e controlado!

Os jovens fizeram-me notar esta
manhã (no encontro que tive com
eles) que, numa sociedade como o
Japão com uma economia altamente
desenvolvida, não são poucas as
pessoas socialmente isoladas que
permanecem à margem, incapazes
de entender o significado da vida e
da sua própria existência. A casa, a
escola e a comunidade, destinadas a
ser lugares onde cada um apoia e
ajuda os outros, estão a deteriorar-se
cada vez mais pela excessiva
competição na busca do lucro e da



eficiência. Muitas pessoas sentem-se
confusas e inquietas, ficam
sobrecarregadas pelas demasiadas
exigências e preocupações que lhes
tiram a paz e o equilíbrio.

Ressoam, como bálsamo reparador,
as palavras do Senhor que convidam
a não nos inquietarmos, mas a
termos confiança. Insiste nisso três
vezes: Não vos inquieteis quanto à
vossa vida, com o dia de amanhã (cf. 
Mt 6, 25.31.34). Não se trata de nos
desinteressarmos do que sucede ao
nosso redor nem de nos
desleixarmos relativamente às
nossas ocupações e
responsabilidades diárias; antes pelo
contrário, é um desafio a abrirmos as
nossas prioridades para um
horizonte de sentido mais amplo e,
assim, criar espaço para olhar na
mesma direção: «Procurai primeiro o
Reino de Deus e a sua justiça, e tudo
o mais se vos dará por
acréscimo» (Mt 6, 33).



O Senhor não nos diz que as
necessidades básicas, como alimento
e roupa, não sejam importantes; mas
convida-nos a repensar as nossas
opções diárias para não acabarmos
entalados ou fechados na busca do
êxito a todo o custo, incluindo a custo
da própria vida. As atitudes
mundanas que buscam e perseguem
apenas o próprio lucro ou benefício
neste mundo, e o egoísmo que
pretende a felicidade individual,
subtil mas realmente conseguem
apenas tornar-nos infelizes e
escravos, para além de dificultar o
desenvolvimento duma sociedade
verdadeiramente harmoniosa e
humana.

O oposto de um «eu» isolado, fechado
e até sufocado só pode ser um «nós»
partilhado, celebrado e comunicado
(cf. Papa Francisco, Catequese,
Audiência Geral de 13/II/2019). Este
convite do Senhor lembra-nos que
«precisamos de reconhecer

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190213_udienza-generale.html


alegremente que a nossa realidade é
fruto dum dom, e aceitar também a
nossa liberdade como graça. Isto é
difícil hoje, num mundo que julga
possuir algo por si mesmo, fruto da
sua própria originalidade e
liberdade» (Gaudete et exsultate, 55).
Por isso, na primeira Leitura, a Bíblia
lembra-nos como o nosso mundo,
cheio de vida e beleza, seja antes de
tudo um dom maravilhoso do
Criador que nos precede: «Deus,
vendo toda a sua obra, considerou-a
muito boa» (Gn 1, 31); beleza e
bondade oferecidas para podermos
também compartilhá-las e oferecê-las
aos outros, não como senhores ou
proprietários, mas como
participantes dum mesmo sonho
criador. «O cuidado autêntico da
nossa própria vida e das nossas
relações com a natureza é
inseparável da fraternidade, da
justiça e da fidelidade aos
outros» (Laudato si’, 70).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


Perante isto, como comunidade cristã
somos convidados a proteger toda a
vida e testemunhar, com sabedoria e
coragem, um estilo marcado pela
gratuidade e compaixão, pela
generosidade e a escuta simples, um
estilo capaz de abraçar e receber a
vida como se apresenta «com toda a
sua fragilidade e pequenez e, muitas
vezes, até com todas as suas
contradições e
insignificâncias» (XXXIV Jornada
Mundial da Juventude,
Panamá,Vigília, 26/I/2019). Somos
convidados a ser comunidade que
desenvolva uma pedagogia capaz de
acolher «tudo o que não é perfeito,
tudo o que não é puro nem destilado,
mas lá por isso não menos digno de
amor. Por acaso uma pessoa
portadora de deficiência, uma pessoa
frágil não é digna de amor? (…) Uma
pessoa, mesmo que seja estrangeira,
tenha errado, se encontre doente ou
numa prisão, não é digna de amor?
Assim fez Jesus: abraçou o leproso, o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html


cego e o paralítico, abraçou o fariseu
e o pecador. Abraçou o ladrão na
cruz, abraçou e perdoou até àqueles
que O estavam a crucificar» (Ibidem).

O anúncio do Evangelho da Vida
impele-nos e exige de nós, como
comunidade, que nos tornemos um
hospital de campanha preparado
para curar as feridas e sempre
oferecer um caminho de
reconciliação e perdão. Com efeito,
para o cristão, a única medida
possível com que julgar cada pessoa
e situação é a da compaixão do Pai
por todos os seus filhos.

Unidos ao Senhor, cooperando e
dialogando sempre com todos os
homens e mulheres de boa vontade,
e também com as pessoas de
convicções religiosas diferentes,
podemos tornar-nos fermento
profético duma sociedade que
protege e cuida cada vez mais de
toda a vida.



Encontro com as Autoridades e o
Corpo Diplomático

Senhor Primeiro-Ministro, 

Distintos membros do Governo,

Ilustres membros do Corpo
Diplomático,

Senhoras e senhores!

Agradeço ao Primeiro-Ministro as
suas amáveis palavras de boas-
vindas e saúdo respeitosamente a
todos vós, ilustres autoridades e
membros do Corpo Diplomático.
Todos, cada um no lugar que ocupa,
vos dedicais a trabalhar pela paz e o
progresso das pessoas desta nobre
nação e das nações que representais.
Estou muito agradecido ao
Imperador Naruhito, que encontrei
esta manhã; desejo-lhe tudo de bom e
invoco as bênçãos de Deus sobre a



Família Imperial e todo o povo
japonês no início da nova era que
começou.

As relações amistosas entre a Santa
Sé e o Japão são muito antigas e estão
enraizadas na estima e admiração
que os primeiros missionários
sentiram por estas terras. É
suficiente lembrar estas palavras que
o jesuíta Alexandre Valignano
escreveu em 1579: «Quem quiser ver
aquilo que Nosso Senhor deu ao
homem, basta vir ao Japão para o
contemplar». Historicamente, houve
muitos contatos, missões culturais e
diplomáticas que alimentaram este
relacionamento e contribuíram para
superar momentos de maior tensão e
dificuldade. Entretanto tais contatos
foram-se estruturando também a
nível institucional em benefício de
ambas as partes.

Vim para confirmar os católicos
japoneses na fé, no seu empenho



caritativo a favor dos necessitados e
no seu serviço ao país de que se
sentem orgulhosamente cidadãos.
Como nação, o Japão é
particularmente sensível ao
sofrimento dos menos afortunados e
das pessoas com deficiência. O lema
da minha visita é «proteger toda a
vida», reconhecendo a sua inviolável
dignidade e a importância de
manifestar solidariedade e apoio aos
nossos irmãos e irmãs que
enfrentam qualquer tipo de
necessidade. Tive uma experiência
comovente disto mesmo ao escutar
as histórias das pessoas atingidas
pelo tríplice desastre, e fiquei
impressionado com as dificuldades
por que passaram.

Na senda dos meus antecessores,
quero também implorar a Deus e
convidar todas as pessoas de boa
vontade para que continuem a
estimular e favorecer todas as
mediações dissuasivas necessárias



para que não volte jamais, na
história da humanidade, a acontecer
a destruição provocada pelas
bombas atómicas em Hiroshima e
Nagasaki. A história ensina-nos que
os conflitos entre povos e nações,
mesmo os mais graves, podem
encontrar soluções válidas apenas
através do diálogo, única arma digna
do ser humano e capaz de garantir
uma paz duradoura. Estou
convencido da necessidade de
abordar a questão nuclear a nível
multilateral, promovendo um
processo político e institucional
capaz de criar um consenso e uma
ação internacional mais amplos.

Uma cultura de encontro e diálogo,
caraterizada por sabedoria,
clarividência e amplitude de
horizontes, é essencial para construir
um mundo mais justo e fraterno. O
Japão reconheceu a importância de
promover contatos pessoais nos
setores da instrução, cultura,



desporto e turismo, sabendo que os
mesmos podem contribuir
notavelmente para a harmonia, a
justiça, a solidariedade e a
reconciliação, que são o cimento da
construção da paz. Um exemplo
evidente disto podemos vê-lo no
espírito olímpico, que une atletas de
todo o mundo numa competição, que
não se baseia necessariamente na
rivalidade, mas na busca do melhor.
Estou certo de que os Jogos Olímpicos
e Paralímpicos, que se vão realizar
no Japão no próximo ano, servirão de
estímulo para fazer crescer um
espírito de solidariedade que
transcenda as fronteiras nacionais e
regionais e procure o bem de toda a
nossa família humana.

Nestes dias, pude novamente
admirar o precioso património
cultural, que o Japão conseguiu
desenvolver e preservar ao longo de
muitos séculos de história, e os
profundos valores religiosos e morais



que caraterizam esta cultura antiga.
Uma boa relação entre as diferentes
religiões é essencial não só para um
futuro de paz, mas também para
preparar as gerações presentes e
futuras para valorizarem os
princípios éticos que servem de base
para uma sociedade
verdadeiramente justa e humana.
Como se lê no Documento sobre a
Fraternidade Humana, que assinei
com o Grande Imã de Al-Azhar em
fevereiro passado, a nossa
preocupação comum pelo futuro da
família humana impele-nos a «adotar
a cultura do diálogo como caminho, a
colaboração comum como conduta, o
conhecimento mútuo como método e
critério».

Nenhum visitante do Japão pode
deixar de admirar a beleza natural
deste país, celebrada ao longo dos
séculos pelos seus poetas e artistas e
simbolizada sobretudo pela imagem
das cerejeiras em flor. No entanto, a

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


delicadeza da flor de cerejeira
lembra-nos a fragilidade da nossa
casa comum, sujeita não só aos
desastres naturais, mas também à
ganância, exploração e devastação
pela mão do homem. No momento
em que a comunidade internacional
tem dificuldade em respeitar os seus
compromissos para proteger a
criação, eis que se levantam os
jovens a falar e exigir cada vez mais
decisões corajosas. Desafiam-nos a
considerar o mundo não como uma
possessão a explorar, mas como um
precioso legado a transmitir. Da
nossa parte, «a eles, devemos
respostas verdadeiras, não palavras
vazias; fatos, não ilusões» (Mensagem
para o Dia Mundial de Oração pelo
Cuidado da Criação, em 2019).

Nesta linha, uma abordagem integral
da proteção da nossa casa comum
deve considerar também a ecologia
humana. Um compromisso com tal
proteção significa enfrentar o fosso

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190901_messaggio-giornata-cura-creato.html


crescente entre ricos e pobres num
sistema económico global que
permite a poucos privilegiados
viverem na opulência, enquanto a
maioria da população mundial vive
na pobreza. Conheço a solicitude
pela promoção de vários programas
que o governo japonês realiza a este
respeito, e encorajo-vos a continuar
na formação duma crescente
consciência de corresponsabilidade
entre as nações. A dignidade humana
deve estar no centro de toda a
atividade social, económica e
política; é necessário promover a
solidariedade entre gerações e deve-
se, em todos os níveis da vida
comunitária, demonstrar
preocupação por quantos são
esquecidos e excluídos. Penso
particularmente nos jovens, que
muitas vezes se sentem
acabrunhados perante as
dificuldades do crescimento, e
também nos idosos e nas pessoas
abandonadas que sofrem de



isolamento. Sabemos que, em última
análise, o nível de civilização duma
nação ou dum povo não se mede pelo
seu poder económico, mas pela
atenção que dedica aos necessitados
e também pela capacidade de se
tornarem fecundos e promotores de
vida.

Agora que a minha visita ao Japão
está para terminar, expresso uma
vez mais a minha gratidão pelo
convite que recebi, pela cordial
hospitalidade que por todo o lado me
reservastes e pela generosidade de
todos os que contribuíram para o seu
resultado feliz. Com a proposta
destes pensamentos, desejo
encorajar-vos nos vossos esforços
por configurar uma ordem social
capaz sempre mais de proteger a
vida, sempre mais respeitosa da
dignidade e dos direitos dos
membros da família humana. Sobre
vós e vossas famílias e sobre todos



aqueles que servis, invoco a
abundância das bênçãos divinas.

Muito obrigado!

Terça-feira, 26 de novembro de
2019

TÓQUIO-ROMA

Visita à Sophia University

Queridos irmãos e irmãs!

Estou muito feliz por estes momentos
que posso transcorrer convosco no
final da minha Visita, pouco antes de
deixar o Japão e regressar a Roma. É
o «Adeus».

Minha estada neste país foi breve,
mas intensa. Agradeço a Deus e a
todo o povo japonês pela
oportunidade de visitar este país, que
marcou fortemente a vida de São



Francisco Xavier e no qual tantos
mártires deram testemunho da sua
fé cristã. Embora os cristãos sejam
uma minoria, sente-se a sua
presença. Fui testemunha da estima
geral pela Igreja Católica, e espero
que este respeito mútuo possa
aumentar no futuro. Notei também
que, apesar da eficiência e da ordem
que a caraterizam, a sociedade
japonesa deseja e procura algo mais:
um anseio profundo de criar uma
sociedade cada vez mais humana,
compassiva e misericordiosa.

O estudo e a meditação fazem parte
de todas as culturas, sendo a cultura
japonesa orgulhosa do seu antigo e
rico património a tal respeito. O
Japão conseguiu integrar o
pensamento e as religiões da Ásia no
seu conjunto e criar uma cultura com
identidade específica. A Escola
Ashikaga, que impressionou imenso
São Francisco Xavier, é um exemplo
da capacidade que possui a cultura



japonesa de absorver e transmitir o
conhecimento. Os centros de estudo,
meditação e pesquisa continuam a
desempenhar um papel importante
na cultura atual. Por este motivo, é
necessário que mantenham a sua
autonomia e liberdade, como penhor
dum futuro melhor. Dado que as
universidades continuam a ser o
lugar principal onde se formam os
futuros líderes, é preciso que o
conhecimento e a cultura em toda a
sua amplitude inspirem todos os
aspetos das instituições educacionais,
tornando-se cada vez mais inclusivas
e capazes de gerar oportunidades e
promoção social.

Sophia. Para administrar construtiva
e eficientemente os seus recursos, o
homem sempre precisou da
verdadeira Sophia, da verdadeira
Sabedoria. Numa sociedade tão
competitiva e tecnologicamente
orientada, esta Universidade deveria
ser não só um centro de formação



intelectual, mas também um local
onde se pode ir modelando uma
sociedade melhor e um futuro mais
esperançoso. E acrescentaria – no
espírito da encíclica Laudato si’ – que
o amor à natureza, tão típico das
culturas asiáticas, aqui se devia
expressar numa lúcida e previdente
preocupação pela proteção da terra,
nossa casa comum; preocupação que
pode conjugar-se com a promoção
duma nova ciência capaz de
questionar e fazer expandir
qualquer tentativa reducionista por
parte do paradigma tecnocrático (cf.
nn. 106-114). Não percamos de vista
que «a humanidade autêntica, que
convida a uma nova síntese, parece
habitar no meio da civilização
tecnológica de forma quase
imperceptível, como a neblina que
filtra por baixo da porta fechada.
Será uma promessa permanente que,
apesar de tudo, desabrocha como
uma obstinada resistência daquilo
que é autêntico?» (Ibid., 112).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


A Universidade Sophia sempre se
distinguiu por uma identidade
humanista, cristã e internacional.
Desde a sua fundação, a
Universidade foi enriquecida pela
presença de professores
provenientes de vários países, às
vezes até de países em conflito entre
si. Mas todos estavam unidos pelo
desejo de dar o melhor aos jovens do
Japão. O mesmo espírito perdura
também nas inúmeras formas com
que prestais ajuda àqueles que mais
precisam, aqui e no estrangeiro.
Estou certo de que este aspeto da
identidade da vossa Universidade se
revigorará cada vez mais, de modo
que os grandes progressos
tecnológicos atuais possam ser
colocados ao serviço duma educação
mais humana, mais justa e
ecologicamente responsável. A
tradição inaciana, na qual se baseia 
Sophia, deve estimular tanto os
professores como os alunos a
criarem uma atmosfera que favoreça



a reflexão e o discernimento.
Nenhum estudante desta
Universidade deveria conseguir a
formatura sem antes ter aprendido
como escolher, responsável e
livremente, aquilo que em
consciência sabe ser o melhor.
Possais em cada situação, mesmo nas
mais complexas, interessar-vos pelo
que, na vossa conduta, é justo e
humano, honesto e responsável,
como resolutos defensores dos
vulneráveis, e possais ser conhecidos
pela integridade que tão necessária é
nestes tempos em que as palavras e
as ações, frequentemente, são falsas
ou enganadoras.

As Preferências Apostólicas
Universais que propus à Companhia
de Jesus mostram claramente que o
acompanhamento dos jovens é uma
realidade importante em todo o
mundo e que todas as instituições
inacianas devem favorecer este
acompanhamento. Como demonstra



o Sínodo sobre os jovens com os seus
documentos, também a Igreja
universal olha, com esperança e
interesse, para os jovens de todo o
mundo. No seu conjunto, a vossa
Universidade é chamada a
concentrar-se nos jovens, que não só
devem ser destinatários duma
educação qualificada, mas também
participar nessa educação,
oferecendo as suas ideias e
partilhando a sua visão e esperanças
para o futuro. Que a vossa
Universidade seja conhecida por este
modelo de intercâmbio e pelo
enriquecimento e vitalidade que isso
gera.

A tradição cristã e humanista da
Universidade Sophia está
plenamente em linha com outra das
Preferências que mencionei:
caminhar com os pobres e os
marginalizados do nosso mundo. A
Universidade, centrada na sua
missão, deveria estar sempre aberta



à criação dum arquipélago capaz de
interligar aquilo que, social e
culturalmente, pode ser concebido
como separado. Os marginalizados
hão de ser envolvidos e introduzidos
criativamente no currículo
universitário, procurando criar as
condições para que isto se traduza na
promoção dum estilo educativo
capaz de reduzir as fraturas e as
distâncias. O estudo universitário de
qualidade, em vez de se considerar
um privilégio de poucos, seja
acompanhado pela consciência de se
saberem servidores da justiça e do
bem comum; serviço a ser
implementado na área que cada um
é chamado a desenvolver. Trata-se
duma causa que tem a ver com todos
nós; a recomendação feita a Paulo
por Pedro continua a ser válida
ainda hoje: não nos esqueçamos dos
pobres (cf. Gal 2, 10).

Queridos jovens, amados professores
e todos vós que trabalhais na



Universidade Sophia, possam estas
reflexões e o nosso encontro de hoje
produzir fruto na vossa vida e na
vida desta comunidade académica. O
Senhor e a sua Igreja contam
convosco como protagonistas na
missão de buscar, encontrar e
difundir a Sabedoria divina e
oferecer alegria e esperança à
sociedade atual. Por favor, não vos
esqueçais também de rezar por mim
e por todos os que mais precisam da
nossa ajuda.

E agora, preparando-me para deixar
o Japão, agradeço a vós e, por vosso
intermédio, a todo o povo japonês a
amável receção e hospitalidade que
me proporcionaram durante esta
Visita. Asseguro que vos levo no
coração e ter-vos-ei presente nas
minhas orações

Muito obrigado!



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/viagem-
apostolica-a-tailandia-e-japao/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-apostolica-a-tailandia-e-japao/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-apostolica-a-tailandia-e-japao/
https://opusdei.org/pt-br/article/viagem-apostolica-a-tailandia-e-japao/

	Viagem Apostólica à Tailândia e Japão

