
opusdei.org

Venham, adoremos!

O Natal é um tempo no qual
todos os acontecimentos
incríveis de Belém levam-nos a
reconsiderar nossas motivações
últimas. Jesus, Maria e José
convidam-nos a adorar sem
descanso o Menino Jesus,
indefeso e necessitado de
nossos cuidados.

24/12/2023

Quando se entra no estádio de
futebol de uma cidade inglesa, os
torcedores são recebidos por uma
grande escultura formada por dois



soldados, cada um com um uniforme
diferente, que se dão as mãos por
cima de uma bola. A cena recorda
um evento ocorrido durante a
Primeira Guerra Mundial, conhecido
como “A trégua de Natal”. Conta-se
que, na Noite de Natal de 1914,
houve um cessar-fogo espontâneo
nas trincheiras que separavam os
dois exércitos. Um lado fez sinal ao
outro, convidando a viver uma noite
de paz, precisamente naquela noite
em que se comemorava o nascimento
de Jesus. A iniciativa foi bem
recebida: os militares de ambos os
lados se reuniram, trocaram
presentes simples, cantaram canções
de Natal, tiraram fotos em grupo e,
inclusive, jogaram uma partida de
futebol.

Uma das canções que todos
recordam ter ouvido ou cantado
naquela noite foi a célebre Adeste
fideles, composição do século XVIII,
pelo que se sabe, de um músico



inglês. O fato de que a letra original
fosse em latim possibilitou que
pessoas que não falavam o mesmo
idioma pudessem cantá-lo,
acompanhadas por algumas gaitas.
Esta canção, atualmente conhecida
em todo o mundo, é convida as
pessoas que cantam e ouvem a se
juntarem ao grupo que vai a Belém –
pastores, anjos, magos – para adorar
a Jesus recém-nascido. “Natal.
Cantam: ‘venite, venite...’ Vamos, que
Ele já nasceu. E, depois de
contemplar como Maria e José
cuidam do Menino, atrevo-me a
sugerir-te: Olha-o de novo, olha-o
sem descanso”[1].

O que adoramos

O convite a adorar, a adotar uma
disposição de humildade e total
submissão diante de outra pessoa –
especialmente se for uma criança
que mal balbucia – passou a ser, para
muita gente, algo estranho ou



inclusive problemático. Na medida
em que a autonomia pessoal é
considerada o direito e o valor moral
supremo, colocar nossa vida assim
nas mãos de alguém pode parecer
um sintoma de debilidade ou de
superstição, algo talvez mais próprio
de outros tempos.

Só Deus, na realidade, é digno de
adoração, só a ele se deve a máxima
reverência. A adoração, no entanto, é
sempre de alguma forma uma
realidade conatural para qualquer
pessoa humana, quer ela tenha fé ou
não. Assim, a pessoa estabelece algo
ou alguém como a razão última pela
qual faz todas as outras coisas. “O
que é um ‘deus’ no plano existencial?
– perguntava-se o Papa Francisco – É
aquilo que está no cerne da própria
vida e do qual depende o que
fazemos e pensamos. Podemos
crescer numa família cristã de nome,
mas na realidade centrada em
pontos de referência alheios ao



Evangelho. O ser humano não vive
sem se centrar em algo. Eis, então,
que o mundo oferece o supermarket
dos ídolos, que podem ser objetos,
imagens, ideias, papéis”[2].

Deste ponto de vista, tanto os cristãos
como aqueles que veem na adoração
uma coisa do passado, podem
redescobrir algo do caminho que
leva a Belém. Para empreendê-lo
podemos talvez começar nos
perguntando: Qual é razão pela qual
faço o que estou fazendo? O que me
leva a fazer isto e não outra coisa? Ao
refletir assim podemos identificar
num primeiro momento algumas
motivações; e depois delas, puxando
o fio, descobriremos outras menos
evidentes. Estas motivações mais
sutis podem, porém, remeter por sua
vez a outras mais profundas. Por
isso, é necessário continuar a fazer
perguntas a nós mesmos até chegar a
nosso critério último de ação: aquilo
que consideramos irrenunciável,



intocável, e que guia nossas decisões;
aquilo que, em suma, adoramos,
porque submetemos a isso todo o
resto.

Podemos ter então a surpresa de
descobrir que, com mais ou menos
frequência, nossas decisões não
visam tanto o Deus que confessamos,
mas talvez outros fins inconfessados,
como, por exemplo, o prestígio
pessoal, a segurança material, a
preservação de uma determinada
situação, ou a simples comodidade.
Tudo isto pode, inclusive, estar
misturado com elementos em parte
relacionados com a fé, como a busca
de uma paz espiritual, ou a
tranquilidade que dá fazer o que
acreditamos que devemos fazer. Mas,
talvez no fim das contas, até esse tipo
de motivos nos mantém longe da
vertigem que este Menino que é Deus
veio trazer ao mundo.



O convite que entoamos tantas vezes
durante os dias de Natal – “Venham,
adoremos!” – vem precisamente nos
questionar em profundidade a
respeito das razões pelas quais
vivemos. Venham todos deixar-se
interpelar por este paradoxo de ver,
recém-nascido, aquele que fez nascer
o céu e a terra. Venham todos
contemplar como não pode articular
palavra aquele que, com sua palavra,
criou tudo que existe. “Toca-me o
fundo da alma a figura de Jesus
recém-nascido em Belém: –
confessava São Josemaria - uma
criança indefesa, inerme, incapaz de
oferecer resistência. Deus entrega-se
às mãos dos homens”[3]. O Natal é um
tempo no qual todos esses
acontecimentos incríveis de Belém
nos levam a reconsiderar nossas
motivações últimas. Jesus, Maria e
José – e com deles, todos os santos –
convidam-nos sempre a questionar
nossas seguranças, nossas pequenas
ou grandes “adorações” particulares,



para poder encaminhar nosso
coração para a única estrela que nos
indica onde está o Salvador.

Seguir a estrela com coração
sincero

“Tendo nascido Jesus na cidade de
Belém, na Judéia, no tempo do rei
Herodes, eis que alguns magos do
Oriente chegaram a Jerusalém,
perguntando: Onde está o rei dos
judeus, que acaba de nascer? Nós
vimos a sua estrela no Oriente e
viemos adorá-lo” (Mt 2, 1-2). Os
magos se unem a esse venite,
adoremus. Deixaram a segurança do
conhecido para procurar a fonte para
a qual a sua sede de adoração os
leva. Perceberam em suas vidas um
centro de gravidade que orientava
suas decisões, porém não haviam
conseguido delineá-lo com clareza.
Agora, chegando a Belém, sentem em
seu coração um palpitar diferente,
que diz que já estão perto de



descobri-lo. São Josemaria
reconhecia nesta busca dos magos a
experiência da vocação cristã: o
reconhecimento de um anseio que só
pode ser preenchido por Deus, a
descoberta do que verdadeiramente
pode ser adorado. Como eles, “nós
também percebemos que, pouco a
pouco, se acendia na nossa alma, um
novo resplendor: o desejo de sermos
plenamente cristãos; se assim me
posso exprimir, a ânsia de tomarmos
Deus a sério”[4].

Bento XVI os chamava “homens de
coração inquieto”[5]. Essa é a
característica constante da alma que,
no meio da fragilidade do mundo,
procura a Cristo. Em seus corações,
como nos nossos, vibrava uma
nostalgia semelhante à do salmista:
“Ó Deus, vós sois o meu Deus, no
alvorecer te busco, minha alma tem
sede de Ti, por Ti minha carne
desfalece, em terra deserta e seca,
sem água” (Sl 62,2). É a situação do



peregrino, muito diferente da do
vagabundo, que não sabe o que quer
nem aonde vai. O peregrino é um
caminhante sempre buscando,
sempre com a nostalgia de amar
mais a Deus, desde a manhã até a
noite. “No leito me lembro de ti, nas
vigílias da noite penso em ti” (Sl
62,7). Este desejo do verdadeiro Deus
está inscrito em todos os homens e
mulheres da terra, cristãos e não
cristãos, e é isso que os mantém a
caminho. Por isso, quando na quarta
oração eucarística, o sacerdote pede
a Deus Pai que se lembre daqueles
por quem se oferece o sacrifício de
Cristo, lá onde se encontram “aqueles
que vos procuram de coração
sincero”[6].

Os reis magos, explica Bento XVI,
“talvez fossem homens eruditos, que
tinham grande conhecimento dos
astros e, provavelmente, dispunham
também de uma formação filosófica;
mas não era apenas saber muitas



coisas que queriam; queriam
sobretudo saber o essencial, queriam
saber como se consegue ser pessoa
humana. E, por isso, queriam saber
se Deus existe, onde está e como é; se
Se preocupa conosco e como
podemos encontrá-Lo. Queriam não
apenas saber; queriam conhecer a
verdade acerca de nós mesmos, de
Deus e do mundo. A sua
peregrinação exterior era expressão
deste estar interiormente a caminho,
da peregrinação interior do seu
coração. Eram homens que
buscavam a Deus e, em última
instância, caminhavam para Ele;
eram buscadores de Deus”[7].

Seguir a estrela de Belém é na
realidade uma tarefa que dura a vida
toda. A tarefa de procurar o presépio
escondido na nossa vida cotidiana
pode ser às vezes fatigante, porque
implica não se deter em locais que
parecem mais cômodos, nos quais no
entanto não está Jesus. De modo que



a meta vale todos os esforços: “Ao
verem de novo a estrela, os magos
sentiram uma alegria muito grande.
Quando entraram na casa, viram o
menino com Maria, sua mãe.
Ajoelharam-se diante dele, e o
adoraram. Depois abriram seus
cofres e lhe ofereceram presentes:
ouro, incenso e mirra” (Mt 2,10-11).
Naquele dia, a vida desses homens
sábios mudou para sempre. Porque,
no fim das contas, “tudo depende de
que em nossa vida haja ou não
adoração. Sempre que adoramos
ocorre algo em nós e em torno de
nós. As coisas endireitam-se de novo.
Entramos na verdade. O olhar torna-
se agudo. Muitas coisas que nos
oprimiam, desaparecem”[8].

Deixar que Deus seja Deus

Ao longo do caminho não
encontraremos apenas a estrela que
nos guia até Jesus: cruzaremos
também com um grande número de



luzes artificiais, múltiplos
sucedâneos que procuram nos
enganar, reivindicar nossa adoração
e, afinal de contas, aprisionar a nossa
liberdade. São os falsos ídolos dos
quais nos fala o Catecismo da Igreja:
“A idolatria não diz respeito somente
aos falsos cultos do paganismo. Ela é
uma tentação constante da fé.
Consiste em divinizar o que não é
Deus”[9]. Todos nós, até os cristãos,
podemos cair na idolatria repetidas
vezes, cada vez que colocamos algo
ou alguém, pelo menos parcialmente,
no lugar de Deus. Estes falsos ídolos
se tornam então “formas de opressão
e liberdades aparentes que na
verdade são correntes que
escravizam”[10]. É um deslocamento
de Deus que não acontece
habitualmente de modo chamativo e
escandaloso, mas que se introduz
discretamente em nosso coração,
como a hera sobe paulatinamente em
um muro, até ameaçar derrubá-lo.



Todas as manhãs ao despertar, São
Josemaria prostrava-se em terra e
repetia a palavra “serviam! ”,
“servirei!”. Muitos de nós
aprendemos dele este gesto, que
expressam o desejo, renovado todos
os dias, de não nos distrairmos com
falsas adorações; de nos inclinarmos
todos os dias somente diante de
Deus. É um gesto de adoração; e, por
isso mesmo um gesto de liberdade,
um gesto que nos liberta da
possibilidade de nos determos diante
de pequenos ídolos, disfarçados até
das melhores aparências e intenções.
“A adoração é a liberdade que
provém das raízes da verdadeira
liberdade: da liberdade de si mesma.
Pelo que é ‘salvação’, ‘felicidade’, ou,
como a chama João, ‘alegria’. E ao
mesmo tempo, disponibilidade total,
entrega e serviço, tal como Deus me
quer”[11].

Diariamente também, São Josemaria
repetia, na ação de graças depois de



celebrar a Eucaristia, esta petição do
salmista: Non nobis, Domine, non
nobis; sed nomini tuo da gloriam! (Sl
115, 1). Empequeneceríamos esta
oração se pensássemos que o que ela
expressa é uma mera renúncia à
gloria geral, como se se tratasse de
algo mau para nós. O cristão tem
esperança, de fato, na promessa de
viver na glória de Deus; de modo
que, mais do que de uma renúncia, é
um redimensionamento: a petição do
salmista assume que a glória
humana, sem a glória de Deus, é
sempre muito pequena, como
qualquer ídolo diante de Deus. A
glória meramente humana acaba se
revelando uma triste caricatura: a
ânsia de querer sobretudo ficar
contente com nossos sucessos ou
perceber a admiração dos outros, a
autossatisfação da glória humana, é
bem pouca coisa... porque Deus não
está lá.



O Menino Jesus, indefeso e
necessitado de tudo, vem para
desmascarar sempre os nossos
ídolos, que não veem, nem falam,
nem ouvem (cfr. Sl 115,5-6). Os dias
de Natal constituem um convite para
empreender novamente o caminho
rumo a essa casa improvisada, mas
cheia de luz e calor, que é a gruta de
Belém. Ficaremos surpreendidos
“diante da liberdade de um Deus
que, por puro amor, decide
aniquilar-se, assumindo carne como
a nossa”[12].

[1] São Josemaria, Forja, n. 549.

[2] Francisco, Audiência geral,
1/08/2018.

[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 113.



[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 32.

[5] Bento XVI, Homilia na Epifania do
Senhor, 6/01/2013.

[6] Missal Romano, Oração Eucarística
IV.

[7] Bento XVI, Homilia na Epifania do
Senhor, 6/01/2013.

[8] R. Guardini, Domínio de Dios y
libertad del hombre, Madri,
Guadarrama, 1963, p.30.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
2113.

[10] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 1.

[11] J. Ratzinger, “Fazer oração em
nosso tempo”, em Palabra en la
Iglesia, Salamanca, Sígueme, 1976, p.
107.



[12] F. Ocaríz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 1.

Andrés Cárdenas

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/venham-
adoremos/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/venham-adoremos/
https://opusdei.org/pt-br/article/venham-adoremos/
https://opusdei.org/pt-br/article/venham-adoremos/

	Venham, adoremos!

