
opusdei.org

Vale a pena! (5): Em
sua pureza original,
em sua novidade
radiante

O Senhor prometeu que o
Espírito Santo acompanharia a
sua Igreja para que fosse fiel,
isto é, atenta a transmitir o
recebido em um diálogo
permanente com cada época.
Esse é também o modo como o
Opus Dei caminha ao longo da
história.

02/12/2022



“Eu vos digo isto, para que vos
lembreis de que eu o disse, quando
chegar a hora” (Jo 16,4). Estas
palavras que Jesus pronuncia
durante a Última Ceia se projetam
decididamente para o futuro: fazem
que hoje leiamos sua oração
sacerdotal como dirigida a nós, como
um testamento sempre vivo. Grande
parte do que o Senhor confia a seus
discípulos nesses últimos momentos
se refere ao envio do Espírito Santo:
“Quando, porém, vier o Espírito da
Verdade, ele vos conduzirá à plena
verdade. Pois ele não falará por si
mesmo, mas dirá tudo o que tiver
ouvido; e até as coisas futuras vos
anunciará” (Jo 16,13). Esta tensão em
relação ao futuro deve nos levar a
perguntar-nos, em todo momento: “O
que o Senhor espera hoje dos
cristãos?” É a pergunta que o prelado
do Opus Dei se fazia, poucos meses
depois de receber esta tarefa do
Senhor. E respondia: “que vamos ao
encontro das inquietações e



necessidades das pessoas, para levar
a todos o Evangelho em sua pureza
original e, ao mesmo tempo, em sua
radiante novidade”[1].

Deus continua se entregando aos
homens

A paixão, morte e ressurreição de
Jesus, núcleo da Revelação de Deus
aos homens, aconteceu em um lugar
concreto e em um momento histórico
preciso. No entanto, não se trata de
um evento que tenha passado para a
história, como acontece com todo o
resto: o mistério pascal continua
dando fruto hoje. De fato, a
Eucaristia, que é a forma
sacramental desses acontecimentos,
não é somente uma lembrança, mas
sim memória, no sentido bíblico da
expressão: torna presente este
mistério em todos os tempos. É
entrega – traditio – do amor
misericordioso do Pai ao mundo.
Ainda que volte a apresentar um



acontecimento histórico concreto, a
Eucaristia nos mostra que o valor da
Páscoa rompe as barreiras do tempo
para inserir-se em nossos dias. E isso
não acontece somente com este
núcleo da manifestação de Deus,
mas, de certa forma, com todos os
ensinamentos de Jesus: Ele nos
confia a tarefa de entregar – tradere –
essa Boa Notícia em cada momento
da História (cfr. Mt 28, 19-20).

Esta missão, pela qual “a Igreja, na
sua doutrina, vida e culto, perpetua e
transmite a todas as gerações tudo
aquilo que ela é e tudo quanto
acredita”[2], implica necessariamente
um progresso. Ainda que
frequentemente consideremos esta
noção como oposta à da tradição,
trata-se de um mal-entendido. Na
realidade, ambas expressam um
movimento harmonioso: tanto
transmitir como progredir indicam
abertura à História. E isso é o que faz
a Igreja quando caminha entregando



sua vida aos homens e mulheres de
cada época. O protagonista desta
tradição, desta entrega, é o Espírito
Santo, que faz eternas na História as
palavras de Jesus. Também Ele é o
protagonista do progresso,
especialmente por meio da vida de
cada um dos santos, que “elucida e
faz conhecer aspectos sempre novos
da Mensagem evangélica”[3].

O vigor das origens

Este modo de ser da Igreja se replica
em cada uma das realidades vivas
que conformam o único Corpo de
Cristo. É também, portanto, o modo
de ser do Opus Dei, “velho como o
Evangelho e, como o Evangelho,
novo”[4]. Na Obra, como na Igreja,
tradição e progresso formam um
todo harmonioso, como acontece
também com a santidade e o
apostolado. A santidade, de fato, se
expressa na fidelidade ao espírito
recebido de Deus, e o apostolado se



desenvolve no meio de um mundo
necessariamente em mudança. Esta
harmonia é um fruto do Espírito
Santo, que nos impulsiona tanto a
valorizar os ensinamentos recebidos,
como a renovar nosso entusiasmo
por abrir novos caminhos para levar
o Evangelho ao coração dos homens
e mulheres do nosso tempo.

Quando o que se transmite é uma
vida, um espírito, um modo de ser, a
fidelidade se realiza necessariamente
a partir da abertura à História. O que
a Igreja entrega a cada época não são
objetos, coisas inanimadas, mas uma
forma viva, a forma Christi, que é
chamada a transformar cada cultura
a partir de dentro. Quem, ao
anunciar o Evangelho, renunciasse a
compreender a situação histórica do
seu interlocutor e a situação histórica
da sociedade em que vive,
preocupando-se somente em ensinar
uma doutrina abstrata, como fixada
de uma vez por todas, não estaria



transmitindo fielmente a mensagem
de Jesus Cristo.

Na traditio evangelii, a transmissão
do Evangelho, a fidelidade se
assemelha à continuidade de um rio
vivo, caudaloso, que nos põe em
contato com o vigor das origens.

Bento XVI explicava como o Espírito
Santo garante “a ligação entre a
experiência da fé apostólica, vivida
na originária comunidade dos
discípulos, e a experiência atual de
Cristo na sua Igreja (...). A Tradição –
continuava – não é transmissão de
coisas ou palavras, uma coleção de
coisas mortas. A Tradição é o rio vivo
que nos liga às origens, o rio vivo no
qual as origens estão sempre
presentes”[5].

O Opus Dei transmite ao mundo um
espírito, um estilo cristão de vida,
uma compreensão da profunda
relação filial com Deus que se origina
no Batismo. Este espírito, como a



tradição da Igreja da que forma
parte, não pode nem deve ser
codificado e especificado em todos os
seus aspectos. Além disso, alguma
concretização de hoje, pode não estar
vigente amanhã, porque o que se
transmite ao longo do tempo não é
tanto isso, mas um espírito filial pelo
qual vivemos em Cristo, capaz de dar
vida em cada nova situação que a
História apresenta. “Sempre que
procuramos voltar à fonte e
recuperar o frescor original do
Evangelho, despontam novas
estradas, métodos criativos, outras
formas de expressão, sinais mais
eloquentes, palavras cheias de
renovado significado para o mundo
atual”[6].

Um aggiornamento na vida pessoal

Jesus encarregou os seus discípulos
da tarefa de chegar a todos os
homens e a todos os povos
conhecendo sua cultura e seu



contexto. Para expressar este desafio
utiliza-se com frequência a palavra
italiana aggiornamento, que
literalmente significa renovar-se,
ficar em dia. Ela foi utilizada, por
exemplo, por São João XXIII e seus
sucessores para se referirem à
missão do Concílio Vaticano II. Em si
mesmo, o termo expressa a solicitude
por não perder relevância, por estar
em sintonia com o que as pessoas
entendem ou experimentam. No
entanto, houve quem empobreceu o
seu significado defendendo que a
Igreja “ficasse em dia”, no sentido de
submeter-se às circunstâncias dos
tempos, como quem “ajusta” sua
mensagem às exigências das
variadas novidades, chegando a
perder a própria mensagem.

São Josemaria não demorou em
enfrentar esta segunda compreensão
do termo. Em várias ocasiões,
advertiu que não é a Igreja a que
deve adaptar-se aos tempos, mas que



é cada época que necessita descobrir
a mensagem salvadora de Jesus
Cristo. Dizia que “O aggiornamento
deve ser feito, antes que nada, na
vida pessoal, para deixá-la de acordo
com essa velha novidade do
Evangelho”[7]. Acrescentava, além
disso, que uma pessoa que vive o
espírito do Opus Dei, na medida em
que trabalha no meio do mundo e
está plenamente incorporada aos
processos da sociedade, deveria estar
naturalmente em dia, aggiornata,
atualizando também, desta forma, a
sua missão.

Este dinamismo da fidelidade,
explicou o Prelado do Opus Dei,
realiza-se acima de tudo como um
“aggiornamento natural”: o de uma
pessoa que encarna o espírito que
São Josemaria transmitiu. “É,
sobretudo, no âmbito do apostolado
pessoal – que é o principal na Obra –
e em orientar com sentido cristão as
profissões, as instituições e as



estruturas humanas, que
procuramos ter iniciativa e
criatividade, para construirmos uma
relação de sincera amizade com
muitas pessoas e levar a luz do
Evangelho à sociedade”[8].

As pessoas que procuram encarnar o
espírito do Opus Dei estão
habitualmente predispostas, por sua
própria vocação, a esta
“continuidade criativa”. No entanto,
essa disposição não é automática:
para ser criativos, é necessário
“conhecer profundamente o tempo
em que vivemos, as dinâmicas que o
atravessam, as potencialidades que o
caracterizam, e os limites e
injustiças, às vezes graves, que o
afetam”[9]. Se a ideia de “adaptação”
faz pensar em uma série de forças
que pressionam de fora, pedindo
moldar-se às novas exigências dos
tempos, expressões como “fidelidade
dinâmica” ou “continuidade criativa”
consideram mais uma atividade a



partir de dentro, de uma vida
interior vibrante, pela que cada um
pensa e atua com criatividade, em
um diálogo constante com a
realidade que o rodeia.

A criatividade está, dessa forma,
estreitamente ligada à
“profissionalidade” no sentido mais
genuíno do termo. Estimula a
inteligência – intus legere, ler dentro 
– com a que se penetra nas coisas,
sem ficar na superfície. A
criatividade é fruto do amor ao
mundo e às pessoas, porque implica
o esforço de procurar novos
caminhos, sem ceder à facilidade de
uma repetição literal do que foi
adquirido, que sempre é menos
exigente para si mesmo e menos
eficaz para os outros. A criatividade
é, enfim, fruto da oração sincera:
somente olhando Jesus, centro da
História, podemos encontrar novas
chaves para entrar no coração de
nossos contemporâneos.



O discípulo fará obras maiores

Quando estudou como a doutrina
cristã foi se desdobrando ao longo do
tempo, São John Henry Newman
percebeu que toda a pregação de
Jesus continha, como uma semente,
tudo o que o cristianismo chegaria a
ser ao longo da história[10]. Entende-
se assim como, da mesma forma que
uma semente germina e floresce em
função da qualidade do solo, das
condições climáticas e das
circunstâncias ambientais, o
cristianismo deu lugar, ao longo da
História, a fenômenos
aparentemente inéditos que na
realidade não são absolutamente
novos, porque estavam contidos na
semente. No entanto, está claro que
aqueles frutos, com suas cores e
fragrâncias, necessitavam de um
tempo oportuno e das condições
favoráveis para chegar a ser
possíveis.



A fé dos primeiros discípulos na
presença real do corpo de Cristo na
Eucaristia, por exemplo, foi a
semente que frutificaria muito
tempo depois em forma de culto
eucarístico fora da Santa Missa, na
construção de igrejas, ou em nossa
adoração diante dos sacrários. No
entanto, tudo isso não começou a
amadurecer até que, no século IV, os
cristãos começaram a contar com as
condições para desenvolver o culto
eucarístico. Toda novidade genuína
remete à semente que está na
origem, quando o fruto ainda era
invisível.

Algo parecido acontece com o
espírito da Obra. Certamente São
Josemaria recebeu a essência do
carisma, o núcleo do que se
transmitiria com o tempo, mas não
podia prever tudo o que se originaria
a partir dessa mensagem. Ainda
durante a sua vida, de fato,
experimentou muitas vezes esta



realidade, e é lógico que isso
continue acontecendo ao longo dos
séculos. Rezando em voz alta durante
a sua permanência na Legação de
Honduras em 1937, expressava isso
assim: “Pela misericórdia de Deus,
sou o primeiro elo, e vocês são
também os primeiros elos de uma
corrente que continuará pelos
séculos sem fim. Não estou sozinho:
há agora almas – e chegarão muitas
mais no futuro – dispostas a sofrer
comigo, a pensar comigo, a participar
comigo da vida que Deus depositou
neste corpo da Obra, que acabou de
nascer”[11].

Mons. Fernando Ocáriz, em uma das
suas primeiras viagens como Padre
desta família, dizia em Madri que
toda nova etapa no Opus Dei “é uma
boa ocasião para que cada um se
proponha a começar outra vez, para
sentir a Obra em nossas mãos com
mais agradecimento e mais
responsabilidade”[12]. Jesus já tinha



anunciado este dinamismo da vida a
seus discípulos, na sua oração
sacerdotal durante a Última Ceia:
“Em verdade, em verdade vos digo:
aquele que crê em mim fará também
as obras que eu faço, e fará ainda
maiores do que estas, porque vou
para junto do Pai” (Jo 14, 12). A
novidade na continuidade, pela qual
a árvore cresce e se torna robusta, é,
em síntese, o resultado da
identificação com Jesus Cristo e da
docilidade a seu Espírito. No plano
de Deus para os homens, são o Filho
e o Espírito Santo quem nos mostram
porque a Verdade e a História não se
opõem: o Filho, a Verdade em pessoa,
é Aquele para quem a História
aponta e de quem toda a História
recebe seu sentido. E o Espírito, que
guia a Igreja em seu caminhar
terreno, é Aquele que nos conduzirá
à verdade completa.

Giuseppe Tanzella-Nitti



[1] Mons. F. Ocáriz, Mensagem,
7/07/2017.

[2] Concílio Vaticano II, Dei Verbum, n.
8.

[3] Bento XVI, Discurso, 19/12/2009.

[4] São Josemaria, Entrevistas, n. 24.

[5] Bento XVI, Audiência, 26/04/2006.

[6] Francisco, Evangelii gaudium, n. 11.

[7] São Josemaria, Entrevistas, n. 72.

[8] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 10.

[9] Mons. F. Ocáriz, Mensagem,
7/07/2017.

[10] Cfr. J.R. Newman, Ensaio sobre o
desenvolvimento da doutrina cristã,
Cultor de livros, São Paulo, 2020.

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-prelado-7-julho-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-prelado-7-julho-2017/


[11] São Josemaria, Crescer para dentro
(AGP, biblioteca, P12).

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Viagem
pastoral a Madri, junho-julho de
2017, em www.opusdei.org

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-5-
em-sua-pureza-original-em-sua-
novidade-radiante/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/fernando-ocariz-prelado-opus-dei-visita-madrid/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-5-em-sua-pureza-original-em-sua-novidade-radiante/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-5-em-sua-pureza-original-em-sua-novidade-radiante/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-5-em-sua-pureza-original-em-sua-novidade-radiante/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-5-em-sua-pureza-original-em-sua-novidade-radiante/

	Vale a pena! (5): Em sua pureza original, em sua novidade radiante

