
opusdei.org

Vale a pena! (3): para
fazer do tempo um
aliado

Quando experimentamos a
passagem do tempo
percebemos a possibilidade de
sermos fiéis e, portanto, cada
vez mais felizes. Mas, uma
parte importante deste desafio,
nos nossos dias, é procurar
Deus constantemente e formar
a nossa afetividade.

10/10/2022



Às vezes basta ler algumas páginas
da vida de Jesus para sentir com Ele
a alegria e o cansaço de evangelizar.
Como naquele dia em que tinha
multiplicado os pães e os peixes para
alimentar milhares de pessoas.
Depois, nessa mesma noite,
aproximou-se da barca dos
discípulos caminhando sobre a água;
e, finalmente chegados a Genesaré,
curou todos os doentes (cf. Mt 14,
13-36). Para aqueles que seguiam
Cristo devem ter sido jornadas
inesquecíveis. O seu amor e o seu
poder enchiam os corações das
pessoas simples, que se deixavam
interpelar pela novidade que tinham
diante dos olhos. Mas também lemos
que isto não acontecia com todos.
Precisamente nesses mesmos dias,
alguns líderes religiosos,
aparentemente preocupados pela
fidelidade a Deus através do
cumprimento de mil preceitos
externos, perguntam a Jesus: “Por
que os teus discípulos desobedecem à



tradição dos antigos?” (Mt 15, 2). É
grande o contraste entre o simples e
o complicado. Os escribas acusam
Jesus e os seus discípulos de serem
infiéis e descuidados na sua relação
com Deus. Mas o Senhor aproveita a
ocasião para mostrar onde está o
núcleo de uma vida autenticamente
fiel.

Uma fidelidade à base de
conversões sucessivas

Uma vida verdadeiramente fecunda,
pela qual Deus chama a alguém
“servo bom e fiel”, não está nem nas
meras palavras, nem no mero
cumprimento de preceitos externos,
porque ambas as coisas podem
acontecer sem que exista verdadeira
fidelidade no coração. Jesus recorre a
frases fortes do profeta Isaías para
expressar isto: “Desse modo,
anulastes o mandamento de Deus em
nome de vossa tradição. Hipócritas!
O profeta Isaías profetizou bem a



vosso respeito: ‘Este povo me honra
com os lábios, mas o seu coração está
longe de mim. É inútil o culto que me
prestam: as doutrinas que ensinam
não passam de preceitos
humanos’” (Mt 15, 6-9). Quando se
vive deste modo, explica Bento XVI,
“a religião perde o seu significado
autêntico, que é viver à escuta de
Deus para fazer a Sua vontade (…), e
assim viver bem, em verdadeira
liberdade; e reduz-se à prática de
costumes secundários que satisfazem
sobretudo a necessidade humana de
se sentir bem com Deus”[1].

Certamente vários dos mestres da lei
que nesse momento viviam com essa
piedade externa e essa tendência
para detectar as quedas dos outros,
tinham saboreado em sua juventude
a experiência do Deus verdadeiro.
Naquele momento longínquo tinham
respondido com generosidade, com
verdadeira alegria, à doce insinuação
de partilhar a vida com Deus.



Podemos ter considerado isto em
mais de uma ocasião, diante de
passagens deste tipo. Mas o que
aconteceu com esse primeiro amor?
Certamente, não poderíamos dizer
que aqueles escribas foram fiéis
apenas porque nunca deixaram a sua
profissão de líderes religiosos. Mas
então, que é a fidelidade?

Quando São Josemaria reflete sobre o
tipo de relação que une um cristão à
Igreja, deixa claro que não se trata de
um simples “permanecer”. Não se
trata simplesmente de constar na
certidão de batismo, assistir a certas
cerimônias e estar registrado como
membro: “o cristianismo não é um
caminho cômodo: não basta estar na
Igreja e deixar que os anos passem.
Na nossa vida, na vida dos cristãos, a
primeira conversão – esse momento
único, que cada um de nós recorda, e
em que se percebe claramente tudo o
que o Senhor nos pede – é
importante; mas ainda mais



importantes, e mais difíceis, são as
sucessivas conversões”[2]. A
verdadeira fidelidade não tem nada
de passivo: não é um simples “não
estar fora”, exige uma atitude viva,
aberta à novidade do tempo, feita de
“sucessivas conversões”. Para
construir uma vida fiel devemos ter
em conta que somos seres temporais,
biográficos: construímo-nos ao longo
do tempo.

A falsa segurança do imediato

O desejo de compreender com
profundidade a realidade do tempo
chamou a atenção de pensadores e
artistas, desde a antiguidade até os
nossos dias. No cinema, por exemplo,
há muitas histórias que fazem
experiências com o tempo: jogando
com uma hipotética possibilidade de
o interromper, de o fazer avançar ou
retroceder, ou inclusive de o
eliminar. A duração faz parte do
mistério da vida humana. “Meu



espírito arde no desejo de penetrar
nesse intrincadíssimo mistério”[3],
confessa Santo Agostinho. Esta
relação com o tempo adquire matizes
especiais nos nossos dias, numa
cultura cada vez mais acostumada ao
imediatismo. Diante da possibilidade
de viver “aqui e agora” muitos
aspectos da nossa existência, desde a
comunicação até à obtenção de bens
ou emoções, torna-se estranho e
inacessível tudo o que exige a
passagem do tempo para frutificar,
para desenvolver a sua beleza, para
crescer. E a fidelidade encontra-se
entre este tipo de experiências.

“Tempo” pode significar
oportunidade, crescimento, vida…,
mas também lentidão, fugacidade,
tédio. Como ver no tempo um aliado,
mais do que um inimigo? Como ver
no tempo o canal querido por Deus
para que cresça em nós uma vida
feliz, cheia de fecundidade, de
companhia e de paz? A fidelidade,



não sendo nem uma emoção
imediata nem um prêmio
instantâneo, está sempre
acompanhada por alguma incerteza,
por indeterminação; está sempre
sendo realizada. E isto é bom porque
exige de nós uma atitude constante
de atenção; leva-nos a ser sempre
criativos no amor.

Como se trata de um bem que surge
entre duas pessoas, a fidelidade está
sempre exposta à tentação de querer
substituir esta “incerteza positiva”,
que precisa de tempo, com
seguranças construídas por nós
mesmos. No entanto, nestas
“seguranças” o outro costuma ficar
de fora. Podemos ser tentados a
eliminar mentalmente a outra
pessoa, para a substituir por uma
certeza imediata, criada à nossa
medida. É o que às vezes acontece
com o povo de Israel na sua relação
com Deus: a Bíblia mostra a fina
fronteira que separa a fidelidade ao



verdadeiro Deus da idolatria, a fé no
que podemos construir e controlar
com as nossas próprias mãos.

Impressiona a cena do povo amado
por Deus construindo uma figura de
metal para adorar. “Todo o povo
arrancou os brincos de ouro que
usava e os trouxe para Aarão.
Recebendo o ouro, preparou um
molde com o cinzel e fez um bezerro
fundido. Então disseram: ‘Aí tens,
Israel, os teus deuses que te fizeram
sair do Egito!’” (Ex 32, 3-4). O que é
que os levou a uma tal confusão? O
que é que os fez pensar que tinham
sido abandonados por quem na
realidade os tinha resgatado e
acompanhado no caminho? A
resposta nos é dada pelas próprias
páginas da Sagrada Escritura:
fizeram-no porque “Moisés
demorava a descer do monte” (Ex 32,
1). Foram traídos pela sua própria
urgência em acelerar os tempos de
Deus; deixaram-se levar pela



necessidade de ter um seguro à mão,
medível, quantificável, em vez de se
abandonar à segurança da fé.

Que diferença existe então entre a
idolatria e fidelidade? Adoramos
falsos deuses quando nos deixamos
seduzir pela busca da segurança; mas
não uma segurança apoiada no amor
da outra pessoa, no dom que é o
outro, mas uma segurança baseada
na autoafirmação: na garantia de
que somos capazes de ter o controle.
Estas idolatrias encontraram muitas
variações ao longo dos séculos que
nos separam daquele episódio do
bezerro de ouro. Hoje também
assumem diversas formas: pessoas
em quem colocamos expectativas
que só Deus pode satisfazer; a nossa
carreira profissional, como lugar no
qual colher aplausos; um hobby que
preenche o tempo que devemos
ocupar com os nossos seres queridos;
ou inclusive aspectos da nossa



piedade que em algum momento nos
levaram ao verdadeiro Deus.

Em momentos de dificuldade,
quando se agita o nosso interior e
queremos fugir da vertigem do
tempo, quando queremos afirmar
que importamos, que não somos
insignificantes, podemos cair na
tentação de construir deuses de
metal. Fidelidade significa deste
modo desmascarar essas seguranças
de “papel machê” e pôr a nossa
confiança em Deus. “A fé é base da
fidelidade. Não confiança vã em
nossa capacidade humana, mas fé
em Deus, que é fundamento da
esperança”[4].

Os afetos ajudam-nos a conhecer a
verdade

“A fidelidade abarca todas as
dimensões da nossa vida, pois
implica a pessoa em sua integridade:
inteligência, vontade, sentimentos,
relações e memória”[5]. Por isso Jesus



reclama para Deus não só palavras
nem só o cumprimento de certos
preceitos externos, mas o coração:
“‘Misericórdia eu quero, não
sacrifícios”, diz em outra ocasião,
citando o profeta Oseias (cf. Mt 9, 13).
Quando um fariseu pergunta sobre o
mandamento mais importante,
responde também com palavras da
Escritura: “Amarás o Senhor, teu
Deus, com todo o teu coração, com
toda a tua alma e com todo o teu
entendimento! Esse é o maior e o
primeiro mandamento” (Mt 22,
37-38).

Nas suas catequeses sobre o Espírito
Santo, São João Paulo II explicava
como a terceira pessoa da Santíssima
Trindade “penetra e mobiliza todo o
nosso ser: inteligência, vontade,
afetividade, corporeidade, para que o
nosso ‘homem novo’ impregne o
espaço e o tempo da novidade
evangélica”[6]. O Senhor,
precisamente porque deseja a nossa



felicidade, não nos quer
interiormente fraturados: empenha-
se em que vivamos uma relação
transparente com Ele, integrando
cada vez mais nela a nossa
inteligência, os nossos desejos, as
nossas emoções e as nossas pequenas
ou grandes decisões… tudo em
constante amadurecimento no
decurso do tempo. Para construir
relações cheias de fidelidade, é
fundamental esse desenvolvimento
harmonioso das nossas faculdades.

“Quero também que tenhais afetos –
dizia, neste sentido, São Josemaria –,
porque se uma pessoa não põe o
coração no que faz, é pouco
agradável e espiritualmente
deformada”[7]. Com frequência, no
final de muitos dos seus encontros, o
fundador do Opus Dei abençoava “os
afetos”, os sentimentos das pessoas
que tinham ido ouvi-lo, justamente
porque é necessário pôr o coração no
que fazemos. “Verdadeiro homem,



Jesus vivia as coisas com grande
emotividade. Por isso, sofria com a
rejeição de Jerusalém (cf. Mt 23, 37)
e, por esta situação, chorou (cf. Lc 19,
41). Compadecia-Se também à vista
da multidão atribulada (cf. Mc 6, 34).
Vendo os outros chorar, comovia-Se e
turbava-Se (cf. Jo 11, 33), e Ele
mesmo chorou pela morte de um
amigo (cf. Jo 11, 35). Estas
manifestações da sua sensibilidade
mostravam até que ponto o seu
coração humano estava aberto aos
outros”[8].

A afetividade é um espaço de
formação, de crescimento, de
aprendizagem; diz-nos coisas
verdadeiras sobre nós e sobre as
nossas relações. Integrar este aspecto
na nossa resposta a Deus é
imprescindível para poder tomar
decisões que envolvam a nossa vida
no tempo. Neste campo, é preciso
estar atento para evitar dois
extremos: o de quem nega o valor



dos afetos, optando por os silenciar e
fingir que não existem; ou o de quem
converte o impulso afetivo na única
instância de decisão. Em ambos os
casos, o resultado é uma fragilidade
que costuma desembocar ou na
rigidez de quem se amarra a algum
ídolo ou na desorientação de quem
muda continuamente de rumo,
deixando-se levar pela percepção
mais imediata. Nenhuma das duas
opções gera o terreno onde pode
crescer uma fidelidade alegre. Se não
aprendermos a conectar as nossas
emoções com a realidade que nos
rodeia e com a nossa própria, surge o
medo pelo futuro, o temor às grandes
decisões, a fragilidade do “sim,
quero” que um dia dissemos. Pelo
contrário, uma formação afetiva que
também envolva a inteligência
possibilita uma vida estável, na qual
se desfruta das coisas boas e se leva
com serenidade as menos boas.

Despertar a nossa vocação ao amor



Em outro desses dias cansativos,
Jesus descansa junto ao poço. Uma
mulher que não pertence ao povo
judeu encontra-O ali. O Senhor
conhece o coração da samaritana:
sabe que teve uma vida tormentosa,
que sofreu muito, que o seu coração
está cheio de feridas. E justamente
porque conhece o seu interior, os
profundos desejos de felicidade que a
movem, essas ânsias de uma
verdadeira paz, introduz-se
rapidamente no fundo da sua vida.
“Disseste bem que não tens marido.
De fato, tiveste cinco maridos, e o
que tens agora não é teu marido” (Jo
4, 17-18), diz-lhe. A samaritana talvez
tivesse se conformado com a
conclusão de que a fidelidade não é
possível; talvez pensasse inclusive
que não estamos feitos para coisas
tão grandes.

Pode ser que tenhamos tido
experiências semelhantes na nossa
vida ou na de pessoas de quem



gostamos. Mas tudo isso não é
obstáculo para recomeçar uma vida
de fidelidade, que é sinônimo de
felicidade. Jesus fala-nos como a esta
mulher, que apesar de não saber está
a poucos minutos de se converter em
discípula, de reescrever a sua vida:
“quem beber da água que eu darei,
nunca mais terá sede, porque a água
que eu darei se tornará nele uma
fonte de água jorrando para a vida
eterna” (Jo 4, 14). Jesus sabe como
entrar no coração ferido desta
mulher: “dirigiu uma palavra ao seu
desejo de amor verdadeiro, para a
libertar de tudo o que obscurecia a
sua vida e guiá-la para a alegria
plena do Evangelho”[9]. Cristo
sintoniza com a profunda vocação ao
amor da samaritana, toma conta da
sua história e convida-a a uma nova
conversão: é a “chamada do amor de
Deus ao nosso amor, em uma relação
na qual a fidelidade divina tem
sempre a precedência”[10].



[1] Bento XVI, Ângelus, 2/09/2012.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 57.

[3] Santo Agostinho, Confissões, XI,
XXII.

[4] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 7.

[5] Ibid., n. 1.

[6] São João Paulo II, Audiência,
21/10/1998.

[7] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 2/10/1972.

[8] Francisco, Amoris Laetitia, n. 144.

[9] Francisco, Amoris Laetitia, n. 294.

[10] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 2.



Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-3-
para-fazer-do-tempo-um-aliado/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-3-para-fazer-do-tempo-um-aliado/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-3-para-fazer-do-tempo-um-aliado/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-3-para-fazer-do-tempo-um-aliado/

	Vale a pena! (3): para fazer do tempo um aliado

