
opusdei.org

Vale a pena! (2):
Bendito quem confia
no Senhor

A Sagrada Escritura não nos dá
uma resposta teórica sobre a
fidelidade, mas indica quem é
fiel.

04/09/2022

“Hi-fi”: esse é um dos recursos
fundamentais que esperamos de um
equipamento para ouvir música. A 
high fidelity, alta fidelidade é uma
garantia de que o som que reproduz
se aproxima muito do original. O



objetivo, tanto do equipamento como
de quem ouve é procurar ter contato
com o som inicial, com a primeira
gravação, sem alterá-la. Trata-se da
fidelidade compreendida como
exatidão, como a capacidade de
manter algo intacto.

No entanto, na cultura do antigo
Oriente Médio, onde se realizou a
revelação de Deus ao povo de Israel,
o modo de compreender a fidelidade
é um pouco diferente do indicado
nesta acepção. A fidelidade não é
associada à precisão, mas solidez,
estabilidade, permanência ao longo
do tempo; confiabilidade, lealdade e
veracidade. Na linguagem bíblica a
fidelidade também está fortemente
vinculada à misericórdia paternal de
Deus, âmbito no qual não tem
sentido falar de exatidão.

Não como os outros deuses

Se procuramos na Sagrada Escritura
uma definição completa de



fidelidade, não encontraremos. Se
recorremos, pelo contrário, aos livros
sagrados perguntando-nos quem é
fiel, tanto o Antigo como o Novo
Testamento dizem de maneira
rotunda: Deus é fiel[1]. Mas, o que
quer dizer que Deus é fiel? Por que a
Bíblia destaca tanto a fidelidade do
Senhor?

Por um lado, o Deus de Israel é fiel
em contraste com os deuses dos
povos vizinhos. “Deus é o
fundamento da esperança – não um
deus qualquer, mas aquele Deus que
possui um rosto humano e que nos
amou até o fim”[2]. Os mitos pagãos
mostram deuses que se comportam
de modo volúvel e caprichoso; são às
vezes, bons, às vezes, maus. Nunca se
sabe como vão reagir, portanto, não
é razoável confiar neles. No Egito e
na Mesopotâmia, por exemplo, era
frequente representar os deuses em
forma de touro, leão, águia, dragão
ou outros animais. O culto a essas



divindades estava impregnado de
atitudes semelhantes às que teríamos
diante de um animal ameaçador:
satisfazer sua fome, apaziguar sua
raiva ou simplesmente não
interromper seu descanso.

Não é o que acontece em Israel. A lei
mosaica proíbe representar o Senhor
com figuras de qualquer tipo[3]. O
Deus de Israel aceita sacrifícios e
oferendas, mas não por padecer
necessidades ou porque o seu ânimo
depende disso[4]. Que o Senhor seja
fiel, em contraste com os falsos
deuses, significa que não é
caprichoso nem inconstante, que, de
alguma forma, podemos intuir como
vai atuar. Esta fidelidade não implica
que o Senhor siga um modelo
uniforme de conduta ou que seu
modo de intervir na história seja
repetitivo. Deus é livre,
transcendente e soberano, “é todo o
movimento e toda a beleza e toda a
grandeza”[5], de modo que a sua



fidelidade à aliança não exclui a
novidade (cf. Is 43, 16-19). O Senhor
nos adverte, através do profeta
Isaías, que Ele pode nos surpreender
ou desconcertar: “Meus pensamentos
não são os vossos, nem vossos
caminhos, meus caminhos – oráculo
do Senhor – Tão elevados como os
céus sobre a terra, assim são meus
caminhos sobre os vossos caminhos e
os meus pensamentos sobre os
vossos pensamentos” (Is 55, 8-9).
Deus sempre salva seu povo, mas
nem sempre do modo que o povo
espera. “Ele sempre pode, com sua
novidade, renovar nossa vida e nossa
comunidade e, embora a proposta
cristã nunca envelheça, atravessa
épocas obscuras e debilidades
eclesiais”[6].

Além daquela diferença, um desvio
frequente da relação dos homens
com Deus é querer controlá-lo ou
usá-lo a nosso bel-prazer. A
adivinhação e outras práticas



semelhantes eram, por isso,
severamente proibidas em Israel (cf.
Lv 19, 26-31). Que Deus seja fiel à sua
palavra não quer dizer que o seu
modo de se comportar seja sempre o
mesmo e, portanto, previsível e
controlável por parte dos homens.
Podemos estar certos de que nunca
deixará de amar-nos, embora muitas
vezes não saibamos como este amor
vai se manifestar. A sua lógica
sempre excede a nossa. Pode dar-nos,
às vezes, mais do que havia
prometido, ou pode cumprir uma
profecia de uma forma inusitada. A
“fidelidade não tem nada de estéril
nem de estático; é criativa”[7].

Um Deus “rico em misericórdia e
fidelidade”

A Bíblia afirma que o Senhor é fiel
em comparação com os falsos deuses
dos povos vizinhos; ainda que, na
realidade, o texto sagrado o afirme
sobretudo em relação aos seres



humanos: “A glória de Israel não
mente nem se arrepende, porque não
é um homem para arrepender-se” (1 
Sm 15, 29). Ao contrário da nossa
experiência humana, o Senhor diz
sempre a verdade, não volta atrás em
suas promessas: “Deus não é como
um homem capaz de mentir, nem um
filho de Adão para voltar atrás. Ele
diz e não o faz? Fala e não
cumpre?” (Num 23, 19). Só Deus é
absolutamente sólido e confiável, só
com Ele podemos construir com a
certeza de que não seremos
enganados. Por isso, Bento XVI diz:
“Enquanto tudo passa e muda, a
Palavra do Senhor não passa. Se as
vicissitudes da vida fazem que nos
sintamos perdidos e parece que toda
certeza cai por terra, contamos com
uma bússola para orientar-nos,
temos uma âncora para não andar à
deriva”[8].

O livro do Êxodo conta que, depois
do pecado do bezerro de ouro, Deus



renovou a aliança com seu povo no
monte Sinai. Antes de entregar a
Moisés pela segunda vez as tábuas da
lei, Deus passou na frente dele
dizendo: “Senhor, Senhor, Deus
compassivo e misericordioso, lento
para a cólera e rico em misericórdia
e fidelidade” (Ex. 34, 6). Costuma-se
considerar essas palavras como uma
segunda revelação do nome de Deus,
depois da que havia acontecido
antes, também com Moisés.
Encontramos esta descrição de Deus
repetida, com pequenas variações,
em outras sete passagens, de diversos
livros do Antigo Testamento[9]. Por
isso, São Josemaria diz: “Se
percorrermos as Santas Escrituras,
descobriremos constantemente a
presença da misericórdia de Deus
(...). Que segurança nos deve incutir
a comiseração do Senhor”[10].

Israel sabe, no entanto, que o seu
Senhor é compassivo e fiel não
simplesmente por tê-lo dito a Moisés



no Sinai, mas sobretudo porque o
povo o comprovou em sua própria
história, em sua própria pele. Deus
manifestou a sua fidelidade não
simplesmente declarando-a, mas
mostrando-a em suas obras. “Senhor,
Tu és meu Deus, quero exaltar-te,
louvar teu Nome, porque fizeste
maravilhas. Teus desígnios são desde
sempre fidelidade”[11] – diz o profeta
Isaias. Israel é testemunha, repetidas
vezes, de que a misericórdia de Deus
não desaparece frente às
infidelidades humanas. “O Senhor é
bom: sua misericórdia é eterna, e sua
fidelidade se estende de geração em
geração” (Sl, 100, 5) canta o salmista.
“Cantarei eternamente as bondades
do Senhor; minha boca publicará sua
fidelidade de geração em geração” (Sl
89, 2).

No Magnificat, Santa Maria expressa
esse modo de ser de Deus, tão claro
para quem lê a história sagrada. A
mãe de Jesus louva a Deus por ter



olhado para sua humildade, por ter
feito coisas grandes nela,
“recordando sua misericórdia, como
tinha prometido a nossos pais,
Abraão e sua descendência para
sempre” (Lc. 1, 54-55). São João Paulo
II dizia que “no Magnificat, canto
verdadeiramente teológico por
revelar a experiência do rosto de
Deus vivida por Maria, Deus é não só
Poderoso, para quem nada é
impossível, como Gabriel tinha
declarado (Cf. Lc. 1, 37), mas também
o Misericordioso, capaz de ternura e
fidelidade para com todo ser
humano”[12].

Jesus é o cumprimento das
promessas

A fidelidade é um atributo que define
a Deus em sua relação com os
homens, especialmente com seu povo
em virtude da aliança. E, para
descrever a força desta aliança, os
profetas recorrem a algumas



imagens. Uma delas é a do
matrimônio, que encontramos
desenvolvida sobretudo nos livros de
Oséias, Jeremias e Ezequiel. Tal
imagem ressalta a misericórdia do
Senhor, que está disposto a perdoar e
restabelecer a aliança apesar das
repetidas infidelidades de Israel.
Outra imagem é a da paternidade e
maternidade. O livro de Isaías
utiliza-a várias vezes, de modo
comovedor, para sublinhar como
Deus não abandonará nunca o seu
povo: “Sião tinha dito: ‘O Senhor
abandonou-me, o Senhor esqueceu-
me’. Pode uma mulher esquecer-se
daquele que amamenta: Não ter
ternura pelo fruto de suas
entranhas? E mesmo que ela o
esquecesse, eu não te esqueceria
nunca. Eis que estás gravada na
palma de minhas mãos” (Is 49,
14-16).

Jesus retoma toda essa herança de
fidelidade e de misericórdia,



plasmada no Antigo Testamento,
para revelar a continuidade dessa
ação divina em sua pessoa. Por
exemplo, ele repete o oráculo em que
Isaías nos recordava que Deus nunca
nos esquece: “Jerusalém, Jerusalém!,
que matas os profetas e lapidas os
que te são enviados. Quantas vezes
quis reunir teus filhos, como a
galinha reúne seus pintinhos sob as
asas, e tu não quiseste” (Mt 23, 37).
Jesus Cristo sente dor pela rebeldia
dos homens, pela sua dureza de
coração, frente à insistência, a
fidelidade, do amor de Deus.

Inspirando-se também numa
passagem do profeta Isaías em que
apresenta Israel como a vinha do
Senhor (cf. Is. 5, 7), Jesus resume a
história da fidelidade de Deus diante
da infidelidade humana com a
parábola dos vinhateiros homicidas
(cf. Mc. 12, 1-12). A parábola conta
que o dono da vinha, depois de
sucessivas tentativas, por meio de



vários servos, de receber os frutos
que lhe pertenciam, decide enviar
seu filho como último recurso. Os
vinhateiros, porém, matam-no. Da
mesma forma, a vinda de Jesus, o
Filho único de Deus e a sua morte na
cruz levam “até o fim” a fidelidade e
misericórdia do Deus de Israel (cfr.
Jo 13,1). Depois de enviá-lo para que
morresse por nós e de elevar sua
humanidade ressuscitada acima de
toda a criação, Deus já não pode
fazer nada maior (cf. Hb 1, 1-2).

Em sua pregação do Evangelho, os
apóstolos mostram uma consciência
de que o mistério pascal de Cristo –
sua paixão, morte e ressurreição – é
precisamente o cumprimento da
fidelidade de Deus a suas antigas
promessas. Jesus é “o Amém, a
testemunha fiel e veraz” (Ap. 3, 14),
diz o livro do Apocalipse. Na segunda
carta de São Paulo aos Coríntios, está
a declaração mais explícita a este
respeito: “Pela fidelidade de Deus, é



que a palavra que lhes dirigimos não
é sim e não. Porque Jesus Cristo, o
Filho de Deus – que lhes pregamos
Silvano, Timóteo e eu – não foi sim e
não, mas nele se fez realidade o sim.
Porque todas as promessas de Deus
são sim em Jesus” (2 Cor 1, 18-20).
Esta convicção passou à fé da Igreja,
que proclamou constantemente Jesus
como o fiel cumprimento de tudo o
que Deus havia prometido (Cf. 1 Cor
15, 3-4).

Se não somos fiéis, ele permanece
fiel

Em uma passagem da Carta aos
Romanos, São Paulo fala daqueles
que não acreditaram em Cristo
durante a sua passagem pela terra e
destaca a grandeza do Senhor: “Se
alguns deles não foram fiéis, acaso a
sua infidelidade destruirá a
fidelidade de Deus? De modo
algum!” (Rm 3, 3-4). Podemos pôr
plenamente nossa confiança em



Deus. “Uns põem sua força nos
carros, outros nos cavalos; nós
invocamos o Nome do Senhor, nosso
Deus” (Sl 20, 8), diz o salmista. “Pois,
quem é Deus, senão o Senhor? Quem
é o rochedo, senão o nosso Deus?” (2
Sm 22, 32), diz o Rei Davi. Só de Deus
se pode afirmar que é o rochedo
onde apoiar-se sem medo e procurar
proteção. A aplicação a Deus do
termo “Rochedo” é tão frequente no
Antigo Testamento[13], que se diz às
vezes simplesmente “o Rochedo” e se
entende que é dele que se está
falando.

Ao insistir na fidelidade de Deus,
muitas vezes em contraste com a
inconstância dos homens, pode
parecer que a Sagrada Escritura não
deixa muito espaço para a fidelidade
humana. Porém, mais do que uma
visão pessimista das nossa forças,
trata-se de uma afirmação realista e
profunda da nossa pequenez frente a
seu poder. Compreende-se melhor



assim o duro oráculo transmitido por
Jeremias: “Maldito o homem que
confia em outro homem, que da
carne faz seu apoio e cujo coração
vive distante do Senhor! Assemelha-
se ao cardo da charneca e nem
percebe a chegada do bom tempo,
habitando o solo calcinado do
deserto, terra salobra em que
ninguém reside. Bendito o homem
que deposita a confiança no Senhor,
e cuja esperança é o Senhor.
Assemelha-se à arvore plantada
perto da água, que estende as raízes
para o arroio; se vier o calor ela não
temerá, e sua folhagem continuará
verdejante; não a inquieta a seca de
um ano, pois ela continua a produzir
frutos” (Jr 17, 5-8).

A lição dessa passagem, assim como
de outras, é que o ser humano não
pode ser fiel no mesmo sentido em
que Deus é. A resposta humana à
fidelidade do Senhor não é uma
conduta sem mancha, sem fissuras,



mas a fé (cf. Gn 15, 6; Hb 11, 1). De
fato, em hebraico emprega-se o
mesmo verbo para dizer que Deus é
fiel e que um homem crê nele. O
Novo Testamento chama “fiéis”
àqueles que creem em Jesus Cristo e
o seguem (cf. At 10, 45). O que o
Senhor quer de nós não é que
sejamos firmes e sólidos como Ele, o
que seria impossível, mas que
depositemos nele toda nossa
confiança, como Maria e como os
santos “porque é fiel aquele cuja
promessa aguardamos” (Hb 10, 23). E
o Senhor quer, sobretudo, que
reconheçamos nossas ofensas e lhe
peçamos perdão. “Se dizemos que
não temos pecado, nos enganamos a
nós mesmos e a verdade não está em
nós – diz a primeira carta de São João
– se reconhecemos nossos pecados,
Deus é fiel e justo para nos perdoar
os pecados e para nos purificar de
toda iniquidade” (1 Jo 1, 8-9). Embora
sejamos pecadores, o Senhor não nos
deixa nunca sozinhos. “Se não somos



fiéis, Ele continua fiel, e não pode
desdizer-se” (2 Tm 2, 13).

“Nossa fidelidade não é senão uma
resposta à fidelidade de Deus. Deus
que é fiel à sua palavra, que é fiel à
sua promessa”[14]. Por isso “A fé na
fidelidade divina fortalece a nossa
esperança, apesar da nossa
debilidade pessoal levar-nos às vezes
a não ser totalmente fiéis, em coisas
pequenas e talvez, em algum
momento, em grandes. A fidelidade
consiste, então, em percorrer – com a
graça de Deus – o caminho do filho
pródigo”[15]. O importante é voltar
sempre àquele que sempre cumpre a
promessa, regressar com fé ao
Rochedo que sempre nos espera.

Juan Carlos Ossandón

[1] cf. Dt. 32, 4; 1 Cor 1, 9; 1 Ts 5, 24 e
outros.

[2] Bento XVI, Spe salvi, n. 31



[3] cf. Ex 20, 4; Lv 19, 4.

[4] cf. Sl 50, 7-15; Dn 14,1-27.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
190.

[6] Francisco, Evangelii Gaudium, n. 11

[7] Bento XVI, Homilia, 12/09/2009.

[8] Bento XVI, Ângelus, 12/12/2010.

[9] Cf. Nm 14, 17-18; Dt. 7, 9-10; Sl 86,
15; 145, 8; Jl. 2, 13; Jn 4, 2 e Na 1, 3.

[10] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 7.

[11] Is 25, 1.

[12] São João Paulo II, Audiência,
6/11/1996.

[13] Cf., por exemplo, Dt 32, 4; 1 Sm 2,
2; 2 Sm 22,2; Sl 19, 15; 28, 1; 71, 3; Is
17, 10; Hab 1, 12; e outros.

[14] Francisco, Homilia, 15/04/2020.



[15] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19/03/2022.

Juan Carlos Ossandón

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-2-
bendito-quem-confia-no-senhor/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-2-bendito-quem-confia-no-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-2-bendito-quem-confia-no-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-2-bendito-quem-confia-no-senhor/

	Vale a pena! (2): Bendito quem confia no Senhor

