
opusdei.org

Vale a pena! (1) Uma
força que conquista
o tempo

A virtude da fidelidade surge no
relacionamento entre pessoas –
e por isso também em relação a
Deus – quando cada uma confia
no amor da outra.

16/08/2022

“Quem não levanta os olhos para o
Sol quando ele se levanta? Mas quem
desvia os olhos de um cometa,
quando ele surge? Quem não presta
atenção a todo sino que dobra em



qualquer ocasião?” Um poeta inglês
do século XVII fazia estas perguntas
ao reconhecer que não consideramos
os acontecimentos como algo
impessoal, que surge ao acaso. Ao
detectar que por trás de todas essas
experiências há sempre alguém, um
outro envolvido, ao vislumbrar que
sempre escondem uma relação, ele
concluía: “Nenhum homem é uma
ilha, contida em si mesma (...).
Portanto, jamais procures saber por
quem o sino toca, ele toca por ti”[1].

Uma aposta ousada

Quando falamos de fidelidade,
podemos falar em muitos níveis
diferentes. Mas o mais relevante é
aquele que se refere à “relação entre
pessoas, em seu aspecto mais
profundo do ponto de vista humano:
o amor”[2]. Todos nós compomos uma
rede de relacionamentos que nos
recebeu em nossa chegada ao mundo
e que nos sustenta ao longo de nossa



existência. Precisamos uns dos
outros não só para a sobrevivência
material, mas para ser felizes.
“Sendo o homem um animal social,
naturalmente tem um homem os
deveres para com outro sem os quais
não pode a sociedade humana
subsistir”, diz São Tomás de Aquino.
Normalmente, o primeiro apoio de
que precisamos é material,
relacionado à sobrevivência, mas
também precisamos sustentar-nos
mutuamente em nosso caminho
rumo ao futuro, para avançar com
esperança e confiança. Por isso, o
santo continua: “Pois, os homens não
poderiam conviver em sociedade se
não acreditassem uns nas palavras·
dos outros”[3].

A nossa época se caracteriza mais
pela busca de uma autonomia total
do que por reconhecer que as nossas
ações estão ligadas às das pessoas
que nos rodeiam. Preferimos a ilusão
de que somos totalmente



autossuficientes a reconhecer-nos
necessitados dos outros. Por isso, um
primeiro obstáculo a ser superado
quando falamos de fidelidade são as
atitudes que nos levam ao
isolamento e que encontramos, de
alguma forma, dentro de nós
mesmos. Na verdade, mais
profundamente ainda, descobrimos
que nosso coração não se satisfaz
com uma vida completamente
autônoma, solitária: “nenhuma vida
humana é uma vida isolada;
entrelaça-se com outras vidas.
Nenhuma pessoa é um verso solto”[4]

Embora existam algumas virtudes
que não estão diretamente
envolvidas no relacionamento com
outras pessoas, como por exemplo a
fortaleza e a temperança, existem
virtudes que só se manifestam nos
relacionamentos. A fidelidade é uma
delas, já que implica um movimento
de ida e volta entre duas pessoas: por
um lado, é preciso acreditar que a



outra pessoa tem boas intenções em
relação a mim; implica construir a
própria vida com o convencimento
de que esta pessoa me ama agora e
continuará amando no futuro. Nesse
sentido, a fidelidade nasce no outro
em um primeiro momento, não
depende inicialmente de nós
mesmos; e uma virtude assim supera
a nossa tendência para a
autossuficiência, convidando-nos a
uma abertura humilde que, como
indica o Papa Francisco, “sempre
encerra uma parcela de risco e de
aposta ousada”[5]. No entanto, desta
abertura pode surgir um movimento
que, pouco a pouco, eleva-se em
espiral rumo a uma vida
compartilhada e feliz. Quem entra
nesta dinâmica da fidelidade está
muito longe de ter chegado à
tranquilidade de um destino; na
verdade começa a vertigem do que é
vivo, movimento de quem está a
caminho. “A fidelidade é como uma
força que conquista o tempo, não por



rigidez ou inércia, mas de um modo
criativo”[6], e contando com ter por
perto alguém em quem confiar.

Teresa de Jesus e Jesus de Teresa

Pelos meios de comunicação,
pesquisas ou pelas nossas próprias
experiências, podemos sentir falta de
uma felicidade simples, mas
autêntica, que a fidelidade nos traz.
Notamos a necessidade de que volte
a brilhar no casamento, na família,
no relacionamento com Deus, e, em
geral, em qualquer tipo de
relacionamento pessoal[7]. Para isso,
contamos, por um lado, com a ajuda
do Senhor. E também com a vontade
de fazer o bem que detectamos em
tantas pessoas, também em nós
mesmos; “uma fidelidade que é livre
correspondência à graça de Deus,
vivida com alegria e também com
bom humor”[8].

Tudo isto pode parecer, às vezes, um
sonho irrealizável, que está acima



das nossas forças. E temos um pouco
de razão: cada um, se depender só de
si mesmo, é frágil, tem pés de barro;
além de que a fidelidade só pode
surgir entre duas pessoas. Mas é
precisamente a experiência da nossa
fraqueza que nos impede de
confiarmos unicamente em nossos
bons desejos e talentos. Vêm em
nossa ajuda aquelas palavras de São
Paulo: “Tudo posso naquele que me
conforta” (Fl 4, 13). Deus, que nos
oferece seu amor antes de o
pedirmos, e que nunca deixa de nos
amar, aconteça o que acontecer,
entrega-se como fonte de nossa
fidelidade a Ele e às outras pessoas.

Se pensamos, no entanto, na
experiência da fidelidade de Deus em
nossa vida e na vida de tantas
pessoas, poderíamos dizer que
podemos confiar em nós mesmos.
Quantas vezes, sobretudo em
momentos difíceis vêm à nossa
memória lembranças da confiança



que o Senhor teve conosco,
começando pelo nosso nascimento –
que estejamos vivos é uma escolha
d’Ele – para continuar com o nosso
batismo e com todas as vezes que
Deus nos mostrou seu amor,
proximidade e luz em nosso
caminho. A escolha que Deus fez de
nós é eterna, mas a confiança que
deposita em nós vai se realizando no
tempo: a consciência daquele
privilégio vai amadurecendo em
nosso interior.

Quando, pelo contrário, queremos
ser fieis só com as nossas forças,
quando perdemos de vista o
relacionamento que fundamenta a
fidelidade, deixamos de
experimentar essa confiança em
Deus. Esquecemos os dons recebidos,
como os vinhateiros que esqueceram
que trabalhavam porque o dono foi
procurá-los, e não por méritos
próprios (cfr. Mt. 21, 33-46).
Concentramo-nos em como os nossos



esforços são custosos e insuficientes.
Pouco a pouco vão aparecendo as
queixas, fugas breves, infidelidades
no pequeno. Ou uma distância que
também pode se insinuar de modo
mais solapado em se acostumar a
conviver com o Senhor, em uma luta
que procura tranquilizar a
consciência, na tibieza. Perdemos a
novidade do outro, a surpresa do seu
rosto, a criatividade que os
relacionamentos pessoais exigem.

Se podemos ser fiéis, é porque Deus
confia em nós. “O cristão não é
nunca um homem solitário, porque
vive num contínuo colóquio com
Deus, que está junto de nós e nos
céus”[9]. É nessa atmosfera de
proximidade que os santos foram
fiéis. Conta-se que certo dia santa
Teresa de Ávila, no Mosteiro da
Encarnação, descendo as escadas
encontrou um menino que lhe sorria.
Surpreendida por ver uma criança
dentro do convento, perguntou-lhe:



“Quem é você? ” O menino
respondeu com outra pergunta: “E
você quem é? ” A santa, admirada,
replicou: “Eu sou Teresa de Jesus”. E
o menino, sorrindo, disse-lhe: “Pois
eu sou Jesus de Teresa”.

Fidelidade de filhos de Deus

“A virtude da fidelidade está
profundamente unida ao dom
sobrenatural da fé, chegando a ser
expressão da solidez que caracteriza
quem colocou o fundamento de toda
a sua vida em Deus”, escreveu Bento
XVI. “Na fé encontramos de fato a
única garantia de nossa estabilidade
(cfr. Is 7, 9), e só a partir dela
podemos também nós ser
verdadeiramente fiéis”[10]. Partindo
desta fidelidade de Deus, que
antecede a que queremos para nós,
podemos enunciar três âmbitos que
fortalecem a nossa fidelidade:
experimentar a alegria de pertencer
ao Pai, em Cristo, como pessoas



livres; tornar cada vez mais
profunda a nossa identificação
pessoal com a sua vontade, que é
sempre um dom para nós; e viver a
relação fraterna que surge entre
aqueles que querem ser fiéis.

Primeiro, pertencemos a Deus; não,
porém, como algo inerte, e sim como
seres vivos, pessoas livres, capazes
tanto de amar quanto de abrir-se ao
amor de outro. E Deus se deu
também a nós pessoalmente, em seu
amor trinitário. Desejamos então,
conhecer cada vez mais o Senhor e a
nós mesmos para desfrutar, padecer,
trabalhar e relacionar-nos com os
outros impregnados da consciência
viva da nossa filiação divina. São
João da Cruz interpretava assim o
sonho da escada de Jacó, quanto mais
subimos em nosso conhecimento e
amor de Deus, mais descemos nas
profundezas da nossa alma[11].
Conhecer cada vez mais a Deus
aproxima-nos de nós mesmos que



somos obra sua; e, ao mesmo tempo,
conhecer melhor a sua criação,
sobretudo em nós mesmos, pode
encher-nos de assombro e amor para
com o criador. “Enamora-te e não O
deixarás”[12], escrevia São Josemaria
no último ponto de Caminho, e o
Bem-aventurado Álvaro
complementava este ponto
invertendo-o: “Não O deixes, e te
enamorarás”[13]. O nosso desejo de
seguir de perto a nosso Senhor,
algumas vezes a contragosto, é
suficiente para Ele infundir em nós
renovados desejos de manter o nosso
coração enamorado.

Em segundo lugar, sabemos que
amar a Deus é, na verdade, um
caminho de identificação com Jesus
Cristo, de deixar que a sua confiança
frutifique em nós. Pois bem, para
conseguir isso, necessitamos
igualmente da sua ajuda. Com efeito,
ninguém pode chamar a Deus de Pai,
nem se considerar seu filho a não ser



em Jesus Cristo. Mas, embora todos
participemos da mesma vida de
Jesus, cada um o faz de modo
pessoal. Deus concedeu-nos talentos
e virtudes particulares a cada um,
uma personalidade única, um modo
de ver o mundo que é somente nosso.
Por isso, a fidelidade a Deus de cada
um não é algo uniforme como a
partir de um molde, mas pessoal,
única, forjada na própria vida. Daí
que não tenha sentido comparar-nos,
nem nos sentirmos julgados por
esquemas fixos. “A fidelidade é
fidelidade a um compromisso de
amor, e o amor a Deus é o sentido
último da liberdade. Tal liberdade de
espírito dá a capacidade de amar o
que se deve fazer, inclusive quando
implica sacrifício e, então podemos
experimentar o que Jesus garante:
Tomai sobre vós o meu jugo e
aprendei de mim, porque sou manso
e humilde de coração, e vós
encontrareis descanso. Pois o meu



jugo é suave e o meu fardo é leve (Mt
11, 29-30)”[14].

Finalmente, como filhos de Deus,
todos somos irmãos; todos
participamos igualmente da sua
paternidade divina: todos damos
uma mão a Deus sendo bons pais e
boas mães dos outros. Em realidade,
não podemos ser autores solitários
de nossa vida, mas somos coautores
com as pessoas que nos rodeiam:
“Cada um, cuidadosamente, desenha
e escreve na vida do outro”[15]; somos
os protagonistas da nossa história e
formamos parte, ao mesmo tempo,
da dos outros, no grande livro da
vida. Entendemos que assim a
fidelidade de quem está à nossa volta
depende da nossa. E vice-versa: para
a nossa fraqueza, há a fortaleza dos
outros. Esta atenção e cuidado
começa com as pessoas da nossa
própria família, natural e
sobrenatural, para chegar depois aos
outros membros da Igreja. E como



“de cem almas nos interessam as
cem”[16], estamos dispostos a servir a
todos os que o Senhor coloca em
nosso caminho. E é precisamente
essa abertura de coração que
fortalece a nossa fidelidade e a
transforma em “uma força que
conquista o tempo”.

[1] John Donne, Devotions upon
Emergent Occasions, Meditação XVII.

[2] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19/03/2022, n. 1.

[3] São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, c. 109, a. 3, r. 1.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 111.

[5] Francisco, ex. ap. Amoris laetitia, n.
132.

[6] Guillaume Derville, “Uma
fidelidade que se renova”, em
opusdei.org.

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-fidelidade-que-se-renova/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-fidelidade-que-se-renova/


[7] Costuma-se assimilar “lealdade” à “
fidelidade”; a primeira, não obstante,
não se baseia necessariamente na
confiança apoiada no amor de outro,
e sim em aspectos que se identificam
mais com a justiça; a “lealdade”, por
isso, nem sempre se refere a outra
pessoa, mas a ideias, valores ou
instituições.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19/03/2022, n. 4.

[9] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 116.

[10] Bento XVI, Discurso, 11/06/2012.

[11] Cfr. São João da Cruz, Noche
oscura del alma, II, 8, 5.

[12] São Josemaria, Caminho, n. 999.

[13] B. Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 19/03/1992, n. 50.

[14] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19/03/2022, n. 8.



[15] Francisco, ex. ap. Amoris laetitia,
n. 322.

[16] Cfr. São Josemaria, Amigos de
Deus, n. 9.

Antonio Malo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-1-
uma-forca-que-conquista-o-tempo/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-1-uma-forca-que-conquista-o-tempo/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-1-uma-forca-que-conquista-o-tempo/
https://opusdei.org/pt-br/article/vale-a-pena-1-uma-forca-que-conquista-o-tempo/

	Vale a pena! (1) Uma força que conquista o tempo

