
opusdei.org

“Vai e faze a mesma
coisa” (3): Na
primeira linha da
transformação do
mundo

Nós, como cristãos,
compartilhamos com muitas
outras pessoas o desejo de
tornar realidade os ideais que
queremos para o nosso mundo:
justiça, solidariedade, caridade.
É difícil, no entanto, trabalhar
juntos sem choques ou
conflitos. Como podem o amor,
a justiça e a solidariedade
tornar-se realidade em nossa
vida?



24/10/2023

Um olhar rápido para qualquer rede
social ou página de notícias na
internet faz-nos ver duas coisas: que
há muito sofrimento no mundo e,
por isso, muitos apelos a construir
uma sociedade melhor. Às vezes, as
vozes que fazem essas chamadas
parecem harmoniosas, outras podem
ser discordantes e pedir coisas
diferentes e, inclusive, opostas. No
entanto, o desejo de fazer o que é
justo, a consciência de uma
vulnerabilidade coletiva e a
convicção de que devemos cuidar
uns dos outros, marcam, sem dúvida,
a sensibilidade contemporânea.

Seguir a Cristo significa preocupar-se
com o mundo e com os seus
problemas. Se realmente “o bem,
assim como o amor, a justiça e a
solidariedade não se alcançam de



uma vez para sempre”, mas “devem
ser conquistados todo dia”[1], cada
um de nós deve se perguntar: Como
posso contribuir para isso? Qual é o
meu papel?

Uma chamada a sentir o mundo
como nosso

Se paramos para pensar, o mundo é
duplamente nosso. Fomos chamados
a criá-lo com Deus, por um lado, e a 
redimi-lo com Ele, por outro. O
universo, criado em “estado de
via” (Catecismo da Igreja Católica,
302), foi confiado ao homem para
que, por meio do seu trabalho,
colaborasse no aperfeiçoamento da
criação (Gn 1,28). Ao mesmo tempo, o
mundo está ferido pelo pecado, por
isso o sofrimento está presente. Isso
move o coração de Cristo. O
Evangelho mostra como, ao ver as
multidões de enfermos,
“compadeceu-se delas, porque
estavam cansadas e abatidas, como



ovelhas que não têm pastor” (Mt
9,36), e curava as suas doenças.
Comove-se outra vez diante daqueles
que o seguiram vários dias e não têm
o que comer (cfr. Mt 15,32) e exorta
os seus discípulos a procurar uma
solução, tornando-os responsáveis
pelos outros: “Dai-lhes vós mesmos
de comer” (Lc 9,13). Com o pouco que
os discípulos conseguem, Jesus
realiza o milagre da multiplicação
dos pães e dos peixes. Diante do
sofrimento ou da indigência, Jesus se
compadece e age. Ele vai ao encontro
das necessidades materiais, sempre
com o objetivo de alcançar as almas e
levá-las à vida eterna (cfr. Jo 6). E,
assim como o Pai o enviou, Ele nos
envia a colaborar em sua redenção
(Jo 20,21; Mt 28, 18-20).

Em outras palavras, o esforço cristão
por promover a solidariedade tem
um motivo maior do que o simples
desejo de acabar ou aliviar o
sofrimento. Isto é bom e nobre, mas



o coração de Cristo pede mais: “Nisto
todos conhecerão que sois meus
discípulos, se tiverdes amor uns aos
outros” (Jo 13,35). Um filho de Deus
sabe que a motivação mais profunda
para a ação social se baseia no amor
de Deus pelo mundo e por toda a
humanidade, e no fato de que fomos
chamados a devolver o mundo a
Deus Pai, em Cristo, seu Filho:
“Somos advertidos de que não
adianta ao homem ganhar o mundo
inteiro se vier a perder a si mesmo.
Contudo, a esperança de uma nova
terra, longe de atenuar, antes deve
impulsionar a solicitude pelo
aperfeiçoamento desta terra. Nela
cresce o corpo da nova família
humana que já pode apresentar
algum esboço do novo século”[2].

Virtudes-chave para servir a
sociedade

A chamada para transformar o
mundo não pode ficar numa ideia



abstrata. O cuidar e o amar sempre
trazem consigo o agir: a justiça, a
solidariedade e a caridade são
virtudes a serem vividas. Cada uma
aperfeiçoa um aspecto diferente das
decisões e atividades que realizamos
em nosso relacionamento com os
outros. E cada uma delas pode ser
vivida em duas áreas muito amplas:
nossa preocupação de renovar os
sistemas e estruturas em nossos
círculos sociais e em nossos 
encontros com pessoas.

A definição clássica de justiça é “o
hábito que nos permite dar a cada
um o que lhe corresponde”[3]. É uma
virtude que pode ser vivida
horizontalmente, com nossos colegas,
ou verticalmente, quer tenhamos
autoridade sobre um grupo de
pessoas quer não. Uma ideia-chave
para viver esta virtude é treinar para
reconhecer o que devemos aos
outros devido ao nosso
relacionamento com eles. Podemos,



em primeiro lugar, refletir sobre
como vivemos a justiça em nosso
trabalho, realizando-o bem e
totalmente. Se temos autoridade,
desejaremos procurar
verdadeiramente o bem das pessoas
pelas quais somos responsáveis e não
apenas o nosso benefício. No
entanto, se levamos a sério o fato de
que Deus nos confiou o mundo,
veremos que a nossa atividade não
termina no nosso círculo imediato de
trabalho e família. Podemos pensar
em participar de outros projetos ou
iniciativas além do que já fazemos,
para favorecer que outros membros
da sociedade possam alcançar
condições dignas de vida.

A solidariedade, como virtude,
ressalta a nossa interdependência. Se
a justiça reconhece que toda pessoa
merece certos bens, a solidariedade
reconhece a nossa unidade com
outros: compartilhamos a mesma
natureza humana. Trata-se, por isso,



“da determinação firme e
perseverante de se empenhar pelo
bem comum”[4], ou seja: “pensar e
atuar em termos de comunidade”[5].
Por um lado, o exercício prático desta
virtude é similar ao da justiça: com o
nosso trabalho e os nossos projetos
abordamos algumas características
da sociedade, para que a cidade em
que vivemos ou a comunidade na
qual estamos sejam lugares onde
cada pessoa possa alcançar sua
plenitude. A solidariedade também
consiste, por outro lado, em dedicar
tempo para compartilhar o
sofrimento, e não apenas enfrentá-lo.
Alguns de nós podem preferir lutar
publicamente por alguma causa
específica e se esforçar para
sensibilizar a sociedade com relação
à saúde mental e à segurança
psicológica nas famílias. Outros
podem preferir mostrar
solidariedade de modo mais
particular, individualmente,
visitando idosos ou doentes sem



postar nas redes sociais. A
solidariedade é especialmente
sensível à vulnerabilidade e ao
sofrimento: “surge de nos sabermos
responsáveis pela fragilidade dos
outros procurando um destino
comum” e “expressa-se
concretamente no serviço”[6].

A justiça e a solidariedade cristãs
fundamentam-se, no entanto, em
algo maior que o reconhecimento de
nossa comum humanidade. Graças à
fé, sabemos que temos uma origem
divina e humana em comum e um
destino a compartilhar[7]. Fomos
criados por um Deus que nos ama e
descendemos de Adão e Eva. E o mais
importante: estamos destinados à
felicidade de Deus em Cristo, um fim
que alcançamos ao ser incorporados
a um Corpo, a Igreja. Em resumo, há
uma unidade real entre todas as
pessoas, uma unidade que se atualiza
mediante o amor. A justiça e a
solidariedade só encontram o seu



verdadeiro sentido quando sabemos
que na vida humana, em último
termo, é o amor (a caridade) que nos
torna responsáveis pelo
desenvolvimento alheio nesta vida e
com vistas à seguinte.

De fato, a caridade nos une, primeiro
e sobretudo a Deus[8]. Uma forma
concreta pela qual esta realidade
informa nossa ação social é
garantindo que os nossos objetivos,
planos e projetos sejam sempre
coerentes com o Evangelho, também
quando não estiverem
explicitamente relacionados com ele.
Além disso, quando nos envolvemos
em atividades a favor de outros, não
devemos perder de vista que é a
união com Deus, sua graça, que torna
o nosso amor para com o próximo
possível. Mediante a caridade,
consideramos o outro “como um
comigo mesmo” e essa atenção
afetiva “provoca uma orientação que
leva a procurar o seu bem



gratuitamente”[9]. Se nos
relacionarmos assim com os outros,
podemos aproximar-nos do que o
Papa Francisco chama “amizade
social”: um amor e fraternidade que
não exclui ninguém, ultrapassa
fronteiras e pode ser uma base firme
para cidades e países[10].

Cada um de nós encontra-se em
ambientes e circunstâncias diversas.
Além disso, cada sociedade e os
grupos que a compõem variam de
um país para o outro, portanto as
vias para concretizar a justiça, a
solidariedade e a caridade variam
infinitamente. Mesmo assim, há
medidas concretas que todos
podemos considerar, para converter-
nos no tipo de pessoa que será agente
de transformação por meio destas
virtudes.

Transformar-nos continuamente
para mudar o mundo



O primeiro passo é cultivar nossa
capacidade para perceber situações
de necessidade. Para exercitar
qualquer virtude, tenho que
perceber primeiramente qual é a
situação em que me encontro: neste
caso, um problema social. Pode ser
que meu objetivo seja pequeno,
porque absorve minha vida
cotidiana e meu círculo imediato de
ação. Em teoria, talvez eu saiba que
há muitos problemas no mundo, mas
não parei para examiná-los de perto.
Eu talvez me tenha habituado a
reagir com pesar ao ver ou ouvir más
notícias, mas nunca pensei que tais
situações possam interpelar-me e
que eu possa responder. Pode ser
que tudo isto me torne menos
sensível às necessidades de quem
está perto de mim.

Decidir cultivar essa sensibilidade
pode passar por ler más notícias, ou
prestar atenção no caminho para o
trabalho, ou olhar o quadro de avisos



(físico, ou em alguma rede social) da
minha paróquia. Em toda sociedade
há pelo menos algum setor no qual
há necessidade de justiça,
solidariedade e caridade: os idosos a
quem ninguém faz companhia; os
doentes terminais; pessoas que não
têm acesso a comida, água ou um
alojamento digno; as pessoas com
deficiência e as famílias que cuidam
delas (ou que as abandonam). Os que
sofrem alguma doença mental,
crianças ou adultos sem acesso à
educação, comunidades – autóctones
ou imigrantes – marginalizadas. Os
sem-teto ou os refugiados. As pessoas
que sofrem violência doméstica ou
abusos, as vítimas de desastres
naturais. Os trabalhadores em
condições desumanas de trabalho, os
presos ou os que vivem em lugares
de conflito ou com um alto nível de
insegurança. As mães solteiras – ou
pais – os que sofrem bullying escolar
ou de outro tipo; vítimas de vício em
drogas ou jogo. Pessoas que não têm



acesso à cultura, esporte ou arte, os
socialmente abandonados, as
crianças de rua... A enumeração
destas situações ajuda a ver que não
há falta de oportunidades para
colaborar.

O passo seguinte, por isso, é
comprometer-se a atuar, não só
sentir. Em nosso mundo corremos o
risco de permanecer passivos diante
de inputs constantes. A solidariedade
real não leva apenas a sentir
compaixão pelas desgraças que
presenciamos, mas também a aliviar
o sofrimento sempre que pudermos.
É impossível solucionar todos os
problemas, podemos, porém, estudar
como contribuir para uma sociedade
mais justa, ou como dedicar parte do
nosso tempo a um projeto social,
inclusive com amigos ou em família.
Se os problemas de grande escala
parecem fora de nosso alcance
(embora quem sabe, pode ser que
não para todos nós), talvez possamos



ajudar alguma organização com um
donativo.

Se decidimos participar de alguma
atividade cívica, outro hábito
importante é pensar e planejar um
impacto significativo, inclusive se for
algo como um dia dedicado a ajudar
em um centro para pessoas com
deficiência. Para quem só pode
colaborar com atividades de curto
prazo, seria uma pena oferecer
soluções provisórias ou procurando
um sentimento de satisfação ou
alívio. Quem puder realizar
iniciativas a longo prazo deve evitar
criar dependência permanente
dessas ajudas. Podemos realizar
obras muito boas se identificarmos
claramente os objetivos que nos
propomos no tempo que temos: nesta
visita de um dia a uma casa de
acolhida para pessoas com
deficiências, ensinamos os nossos
voluntários a afirmar sua dignidade
pessoal e enfatizamos o valor que



representa fazer companhia.
Podemos igualmente realizar
projetos bons se estudarmos a sério o
problema a ser enfrentado, para
chegar à sua raiz, de modo que as
ações que projetamos capacitem as
pessoas que queremos ajudar,
proporcionando-lhes ferramentas e
habilidades com as quais possam, em
último termo, ajudar-se a si mesmas.
Em vez de construir casas para
comunidades pobres, por exemplo,
podemos envolver as pessoas, de
modo que se sintam realmente donas
de seus lares e se submetam a um
plano de formação que as capacite
para o trabalho de modo que
consigam manter um ambiente sadio
e humano.

O Papa Francisco diz que a
solidariedade é “muito mais que
alguns atos esporádicos de
generosidade [...]. É lutar também
contra as causas estruturais da
pobreza, da desigualdade, da falta de



trabalho, de terra e de moradia, a
negação dos direitos sociais e
trabalhistas. É enfrentar os
destruidores efeitos do Império do
dinheiro[...]. A solidariedade,
entendida profundamente, é um
modo de fazer história [...]”[11].

Expandir nossa zona de conforto

Ser agente de justiça, solidariedade e
caridade não se reduz à nossa atitude
pessoal. Há pelo menos dois outros
âmbitos nos quais podemos crescer
como cristãos.

Quando nos envolvemos nos
problemas à nossa volta,
encontramos certamente mais
pessoas que sentem a mesma paixão
por mudar o mundo, mas cujas ideias
ou estilo de vida talvez não estejam
informados pela fé em Cristo. Isso
não significa, no entanto, que não
possamos compartilhar objetivos
comuns, verdadeiramente humanos.
Pode ser que uma forma bem



concreta de viver a solidariedade e a
caridade seja atrever-nos a dialogar
com quem pensa de modo diferente,
para encontrar um modo de
trabalhar juntos, em vez de uns
contra outros. O esforço pela justiça
terá talvez melhores resultados se
procurarmos superar a polarização,
tema especialmente relevante em
nossa época, tanto online como face
a face. Devemos primeiramente
escutar e dialogar, para encontrar o
que nos une e conseguir assim um
bem maior para as pessoas que mais
sofrem em nossa sociedade.

Podemos finalmente atrever-nos a
dar um passo mais de cada vez. Por
exemplo, ao mesmo tempo que
tentamos viver a justiça no trabalho,
podemos considerar qual é o impacto
de nossa empresa ou instituição na
comunidade na qual atua. Podemos
depois nos propor a possibilidade de
colaborar em uma iniciativa social,
fora do âmbito profissional. E depois



podemos envolver outras pessoas. Se
escolhemos uma necessidade a
enfrentar, se nos comprometemos a
agir e pensamos em soluções a longo
prazo, a justiça, a solidariedade e a
caridade poderão então configurar
também a realidade a nossa volta.

Ver a Cristo em cada pessoa

Olhando nosso mundo imperfeito,
vemos que as possibilidades de
transformação são inesgotáveis. Há
obviamente muito trabalho a fazer e
aqui apresentamos em detalhe
alguns hábitos que nos capacitam
para levar a cabo a ação social de
forma efetiva e oferecer soluções
reais aos problemas que vemos. Há,
porém, algo que deve ter um lugar
prioritário na cabeça e no coração de
um filho de Deus: a verdadeira
missão do cristão no mundo não
consiste simplesmente em resolver
problemas, mas trata-se de dar valor
a cada pessoa.



Em outras palavras, a eficácia é
importante, devemos, porém, ir
além. Poderíamos conseguir montar
e manter um programa de
alimentação e educação, e cobrir
assim as necessidades básicas de
criança de uma comunidade em
risco, e poderíamos conseguir criar
um compromisso solidário por parte
daqueles que colaboram com o
programa. Mas se as pessoas a que
ajudamos são para nós apenas um
coletivo anônimo, simples
”beneficiários”, se os vemos como
resultados que nos dão a medida do
sucesso do programa ou se paramos
em nosso sentimento de satisfação
diante de uma boa obra..., então não
chegamos ao coração do Evangelho.
A justiça e a solidariedade não
podem ser separadas da verdadeira
caridade, que nos permite ver a
Cristo nos outros.

Isto implica, por exemplo, que em
qualquer atividade da qual



participamos, ou em nossa forma de
comportar-nos tentemos centrar-nos
nas pessoas: “A generalização dos
remédios sociais [...] – que tornam
possível hoje alcançar objetivos
humanitários, com os quais nem se
sonhava em outros tempos não
poderá suplantar nunca a ternura
eficaz, humana e sobrenatural, deste
contato imediato, pessoal, com o
próximo”[12]. Tentamos ter
consciência de como olhamos as
pessoas a que estamos ajudando,
saber quem são e não apenas o que
necessitam, porque uma pessoa é
muito mais do que aquilo de que
carece.

Enquanto estamos em contato com
aqueles que estamos ajudando,
entramos em suas necessidades e em
sua dor, oferecendo cuidado e não
um realismo frio ou indiferente[13].
Isto traz verdadeiro consolo, um
contato humano tão apreciado como
o alívio material. Compartilhamos



com eles tempo, atenção e presença,
conseguindo – para eles e para nós –
a presença de Cristo. Damos-lhes
assim esse “dom sincero de si
mesmo” que é nossa verdadeira
realização[14]. Não amamos o
próximo, “convertemo-nos” no
próximo de cada um, como Cristo
pediu que fizéssemos[15].

[1] Fratelli tutti, n. 11.

[2] Gaudium et spes, 39.

[3] ”... a justiça é um hábito pelo qual,
com vontade constante e perpétua
atribuímos a cada um o que lhe
pertence. Definição quase idêntica à
do Filósofo, quando diz: a justiça é
um hábito que nos faz agir
escolhendo o que é justo”. Summa
Theologica II-II, Q. 58, Art. 1 co.



[4] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, 193.

[5] Fratelli Tutti, 116

[6] Fratelli Tutti, 115

[7] Cfr. Laudato Si’, 202.

[8] ST II-II Q. 26, Art. 1 co. e Art. 2 co.

[9] Fratelli Tutti, 93

[10] Cfr. Fratelli Tutti, 94, 99.

[11] Fratelli Tutti, 116.

[12] São Josemaría, Carta 23/10/1942,
n. 44

[13] Cfr. Fernando Ocáriz, Carta
14/02/2017, 31.2

[14] Cfr. Gaudium et Spes, 24: “[Jesus]
sugere uma certa semelhança entre a
união das pessoas divinas e a união
dos filhos de Deus na verdade e na
caridade. Esta semelhança



demonstra que o homem, única
criatura terrena que Deus amou por
si mesma, não pode encontrar sua
própria plenitude a não ser na sua
entrega sincera de si mesma aos
outros”.

[15] Cfr. Fratelli Tutti, 81: “A proposta é
a de tornar-se presentes diante de
quem necessita ajuda, sem que isto
importe se ele é parte do próprio
círculo de pertença. Neste caso, foi o
samaritano que se fez próximo do
judeu ferido. Para tornar-se próximo
e presente atravessou todas as
barreiras culturais e históricas. A
conclusão de Jesus é um pedido:
‘Tens que ir e fazer o mesmo’ (Lc 10,
37). Quer dizer, interpela-nos para
deixar de lado toda diferença e,
diante do sofrimento tornar-nos
próximo de quem quer que seja. Já
não digo então “próximos” àqueles a
quem devo ajudar, mas sinto-me
chamado a tornar-me eu um
próximo dos outros”.



Pia K. Garcia

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-tu-o-
mesmo-3-na-primeira-linha-da-

transformacao-do-mundo/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-tu-o-mesmo-3-na-primeira-linha-da-transformacao-do-mundo/

	“Vai e faze a mesma coisa” (3): Na primeira linha da transformação do mundo

