
opusdei.org

“Vai e faze a mesma
coisa” (5): Filhos
agradecidos

A relação com Deus, com o
próximo e com a terra são as
três relações fundamentais do
homem que os relatos da
criação do Gênesis propõem. A
Igreja convida os cristãos, a
partir deles, a modelar as
realidades sociais, a cuidar da
criação e a promover o bem
comum.

30/07/2024



O desígnio criador

O começo do livro do Gênesis destaca
o poder universal e ilimitado de
Deus, pois só Ele tem domínio
absoluto sobre todas as coisas e o
exerce para dar origem à vida. No
contexto da criação, Deus confia ao
primeiro casal humano, criado à sua
imagem e semelhança, a tarefa de
submeter a terra e dominar todo ser
vivo (cfr. Gn 1, 26-29). A palavra
hebraica “imagem”, utilizada no
texto, significava estátua, escultura
ou representação, e referia-se
também às imagens dos deuses que
presidiam os templos (cfr. Ez 7, 20;
16,17; Re 11, 18; Nm 33,52). Assim, da
mesma forma que os reis da época
erigiam imagens de si mesmos para
indicar seu domínio em terras
longínquas, Adão foi colocado na
terra como imagem de Deus e
representante da sua soberania.



No segundo relato, Adão recebe a
incumbência de dar nome aos
animais. Dar nome a algo significa
submeter o objeto nomeado a uma
ordem que determina de certo modo
o lugar que deve ocupar no mundo.
Adão participa da autoridade divina
e foi designado representante de
Deus na terra, governando em nome
do soberano divino. Deus, por sua
vez, aceita os nomes dados por Adão
às criaturas. O homem exerce,
portanto, um domínio sobre a
criação, e o exercício deste domínio
significa que, pelo próprio desígnio
salvador, o destino do cosmos está
vinculado à liberdade humana.

O relato da criação e o fato de que o
domínio do homem dependa e
participe do domínio de Deus podem
parecer uma realidade um tanto
longínqua sem influência prática na
vida cotidiana do cristão. No entanto,
“no Credo de Israel, afirmar que
Deus é criador não significa exprimir



somente uma convicção teórica, mas
perceber o horizonte originário do
agir gratuito e misericordioso do
Senhor em favor do homem. Ele, na
verdade, livre e gratuitamente dá o
ser e a vida a tudo aquilo que
existe”[1]. O princípio da criação
divina de todas as coisas,
manifestado muitas vezes na Sagrada
Escritura, especialmente no livro do
Gênesis, dá uma chave para
compreender a realidade e atuar em
consequência: a gratidão que provém
da gratuidade do amor de Deus.

“Dou-te graças, Pai”

A gratidão consiste na disposição
adequada da vontade para
reconhecer e corresponder a um
bem recebido. Não implica apenas
sentimentos de apreço ou
reconhecimento, mas também uma
resposta prática, que leva a palavras
ou ações que a expressem. A gratidão
implica, portanto, um olhar capaz de



reconhecer o benefício recebido e, ao
mesmo tempo, conduz a uma
atuação coerente com tal convicção.

No Evangelho encontramos muitas
vezes referências a tantas pessoas
que foram delicadas com Jesus, desde
as que cuidaram de sua família em
Belém (os pastores, os magos), até
aqueles que tornaram mais fácil o
Calvário e a Cruz (Simão de Cirene, o
bom ladrão, José e Nicodemos, as
mulheres que acompanhavam
Maria...). Pessoas que teriam
recebido um olhar, um sorriso ou
algumas palavras agradecidas de
Jesus.

No Evangelho, o “obrigado” de Jesus
que ressoa com mais força é o que
dirige a seu Pai: “Eu te louvo, ó Pai,
Senhor do céu e da terra, porque
escondeste estas coisas aos sábios e
entendidos e as revelaste aos
pequeninos” (Mt 11, 25). “Estas
coisas”, a sabedoria de Deus que



Jesus nos mostra é, da mesma forma
que a criação, um conhecimento de
Deus e do mundo acessível a todos.
Trata-se de uma linguagem mais fácil
de entender para “os pequenos”, os
que olham o mundo com
simplicidade e sem preconceitos, e
têm consciência de ter recebido tudo.

Um olhar e um coração
agradecidos

Como recorda o Compêndio da
doutrina social da Igreja, “a atitude
que deve caracterizar o homem
perante a criação é essencialmente a
da gratidão e do reconhecimento: de
fato, o mundo reconduz-nos ao
mistério de Deus que o criou e o
sustenta (…). O mundo se oferece ao
olhar do homem como rastro de
Deus, lugar no qual se desvela a Sua
força criadora, providente e
redentora”[2].

A partir da fé na criação e do seu
olhar agradecido, o cristão é



chamado a modelar suas ações de
acordo com a aceitação agradecida
dos dons divinos. No exercício da sua
liberdade, o homem pode optar por
uma atitude de poder autônomo,
excluindo o domínio divino ou, ao
contrário, preferir apreciar a
realidade como um dom, reforçando
assim sua dependência de adoração
a Deus. No primeiro caso, as coisas
criadas são consideradas objetos
manipulados e possuídos
arbitrariamente, enquanto no
segundo são tratadas como dons e,
portanto, recebidas, admiradas,
compreendidas, desfrutadas,
compartilhadas e, sobretudo,
remetidas a Deus de quem
procedem. Toda decisão humana, por
mais concreta ou irrelevante que
pareça, implica, em última instância,
a aceitação agradecida dos dons de
Deus ou sua rejeição.

Talvez nos venham à cabeça tantos
exemplos do dia a dia: a celebração



de um evento especial com
familiares e amigos, um sucesso na
vida profissional, a oportunidade de
uma nova experiência, a alegria de
compartilhar algum talento... Os
dons divinos em sentido amplo,
incluem toda a realidade que
recebemos, abarcando o universo
material e a relação com os outros.

A aceitação agradecida destes dons
manifesta-se de modo singular na
aceitação e na acolhida do outro
como um dom: “Feito à imagem e
semelhança de Deus (cfr. Gn 1, 26), e
constituído no universo visível para
viver em sociedade (cf. Gn 2, 20.23) e
dominar a terra (cf. Gn 1, 26.28-30), a
pessoa humana é, por isso, desde o
princípio, chamada à vida social:
‘Deus não criou o homem como um 
ser solitário, mas o quis como um ser
social. A vida social não é, portanto,
extrínseca ao homem, dado que ele
não pode crescer nem realizar a sua
vocação senão em relação com os



outros’ (Congregação para a Doutrina
da Fé, Instr. Libertatis conscientia,
32)”[3]. A consequência da aceitação
agradecida do outro é o cuidado do
próximo, que passa pela
preocupação e edificação do bem
comum.

Acolher o outro como dom: um
convite ao bem comum

O Papa Francisco recorda que a
ecologia integral – conceito
intimamente relacionado ao cuidado
da criação, entendida não somente
como natureza, mas também em sua
dimensão humana e social – é
inseparável da noção de bem
comum, na medida em que este
princípio desempenha um papel
central e unificador na ética social.
Nossa dedicação em preservar e
cuidar da criação será tanto mais
genuína quanto mais se orientar à
promoção do bem comum, entendido
como “o conjunto de condições da



vida social que permitem, tanto aos
grupos, como a cada um dos seus
membros, atingir mais plena e
facilmente a própria perfeição”[4],
quer dizer, o desenvolvimento
humano integral e sustentável.

Quando nos deparamos com os
problemas dos outros ou da
comunidade em que vivemos,
deveríamos sentir, como cristãos,
preocupação de ir a seu encontro: é
então que somos chamados a
responder com a responsabilidade e
a generosidade de quem procura
efetivamente o bem de todos os
homens. O ideal do bem comum –
que não é algo abstrato, e sim algo
com um conteúdo muito concreto –
aparece então como uma chamada a
todos os membros da sociedade a
colaborar segundo suas próprias
capacidades e a ir além de seus
interesses particulares. Isto implica
não se guiar exclusivamente pelos
próprios interesses, mas visar um



horizonte iluminado pela caridade,
que se expressa na abertura aos
outros e na capacidade de
harmonizar os diferentes aspectos –
familiares, sociais, políticos,
culturais, técnicos, etc. – que
caracterizam uma sociedade
complexa como a nossa.

Na base desta perspectiva está a
consciência da infinita dignidade de
toda pessoa humana, além de
qualquer circunstância e em
qualquer estado ou situação; e que,
por isso, a ordem das coisas deve
estar subordinada à ordem das
pessoas e não o contrário, como o
próprio Senhor deu a entender
quando disse que o sábado foi feito
para o homem, não o homem para o
sábado (cfr. Mc 2, 27). Esta ordem,
fundada na verdade e animada pela
caridade, perfila o objetivo
prioritário do bem comum: uma
sociedade que quer estar a serviço



dos seres humanos em todos os
níveis.

Encontramos, por exemplo, uma
manifestação deste desafio, no
impacto da tecnologia. Não podemos
ignorar os sinais dos tempos atuais,
nos quais as relações sociais se
tornaram mais complexas devido à
facilidade e rapidez da comunicação,
do transporte e de tantos outros
meios tecnológicos que introduzem
novos estilos de vida e formas de
associação interpessoal. Esses meios
apresentam uma certa ambiguidade:
o progresso geral é acompanhado
pela possibilidade de riscos para a
dignidade e o desenvolvimento
humanos. O impacto das inovações
pode dar lugar tanto a iniciativas
solidárias como ao drama de
conflitos e divisões, segundo a
postura adotada; a reconectar com as
pessoas ou a passar a uma relação
mais superficial com elas; à
aprendizagem ou ao vício; à



exploração da pessoa ou a novas
possibilidades de desenvolvimento...
Acolher a criação neste caso significa
salvaguardar o respeito da pessoa
como tal, no fim e nos meios, e guiar-
se por princípio éticos e não de pura
eficiência.

Edificar o bem comum em
comunhão

É preciso que cada um de nós
assuma a sua parcela no bem
comum, ou seja, que contribuamos
com o que fomos chamados a fazer
neste mundo, o que só nós podemos
oferecer, porque ninguém pode
substituir-nos nesta tarefa. Tal
atitude vai contra uma postura
passiva de uma indiferença
acomodada ou de um individualismo
fechado na busca do próprio bem-
estar, porque implica um
compromisso contínuo e um
complicar-se a vida para colaborar
na formação de um ambiente de



comunhão. “Porque uma coisa é
sentir-se obrigado a viver juntos,
outra é apreciar a riqueza e a beleza
das sementes de vida comum que
devem ser procuradas e cultivadas
em conjunto”[5].

Em seu aspecto dinâmico, o bem
comum se realiza nas atividades
normais de cada cidadão. Afinal, as
condições sociais estabelecem-se
através das relações pessoais e do
trabalho, que podem contribuir ou
prejudicar uma sólida ordem social,
jurídica e de serviços (que coincidem
muitas vezes com os direitos
humanos básicos, como a
alimentação, a moradia, o
transporte...). Para isso, é essencial
cumprir nossas tarefas diárias de
modo excelente, realizando-as com
competência e paixão. Como fazer
isso? Informando-nos e
desenvolvendo uma consciência
mais profunda da realidade que nos
rodeia, sem cair na armadilha da



resignação sob o pretexto de que as
nossas ações não têm nenhuma
repercussão. O próprio Cristo dá
como medida de seu julgamento
ações pequenas (dar de comer, dar
de beber, vestir...) realizadas em
favor de pessoas pequenas (um dos
menores de meus irmãos) (cfr. Mt 25,
31-46).

Por outro lado, o magistério eclesial
reiterou sempre a chamada aos
cristãos para participar e assumir
responsabilidades na vida pública.
Constatar que necessitamos de uma
comunidade mais ampla deveria
levar-nos a juntar forças para
promover melhor o bem comum em
comunhão com os outros. Jesus dá-
nos, neste sentido, o exemplo do bom
samaritano (cfr. Lc. 10, 25-37) que,
com suas ações, fez-nos perceber que
“a existência de cada um de nós está
ligada à dos outros: a vida não é
tempo que passa, mas tempo de
encontro”[6]. Do conjunto de todos



esses aspectos, surge o que podemos
chamar a dimensão intrínseca do
bem comum, que significa
fundamentalmente viver bem em
comunidade. Em outras palavras,
não basta fazer o bem aos outros,
mas é preciso querer fazer o bem 
com os outros. A solidariedade vai
além da responsabilidade pessoal
por um determinado projeto: leva ao
desejo de estar com os outros e
trabalhar com eles para ajudá-los a
alcançar seus objetivos. A força dessa
perspectiva está em perceber que o
bem comum não se refere apenas às
condições, que são somente externas,
mas que é com base nisso e por meio
de relacionamentos que o bem
individual e social é construído.

A soma de muitos poucos

O simples fato de ter consciência de
estarmos juntos é em si mesmo um
bem, na medida em que traz a
segurança de um ambiente no qual



as insuficiências e os erros pessoais
encontram no outro um apoio e uma
ajuda para superá-los. Quando uma
comunidade se une diante de uma
catástrofe natural, por exemplo, para
ajudar a salvar as pessoas e o
ambiente, apesar da dor, do
sofrimento ou do cansaço, há uma
plenitude interior por ter feito o bem
juntos e uma profunda gratidão
compartilhada. O desafio é conseguir
essa mesma intensidade no dia a dia.

Isso é algo que provavelmente já
experimentamos, mas nem sempre é
fácil lembrar o bem que os outros
trazem: pode acontecer que a nossa
tendência seja de resolver as coisas
por nossa conta, ou de pedir um
favor, ou fazê-lo, mantendo sempre a
conta de débitos e créditos.

Avançar rumo ao bem comum
intrínseco, pelo contrário, requer
uma formação que nos permita
perceber a lógica da gratuidade das



relações, da misericórdia e da
comunhão. “Gozamos de um espaço
de corresponsabilidade capaz de
iniciar e gerar novos processos e
transformações. Sejamos parte ativa
na reabilitação e no auxílio às
sociedades feridas. Estamos hoje
diante da grande oportunidade de
manifestar nossa essência fraterna,
de ser outros bons samaritanos que
tomam sobre si a dor dos fracassos,
em vez de fomentar ódios e
ressentimentos. Como no caso do
viajante ocasional da nossa história,
falta apenas o desejo gratuito, puro e
simples de querer ser povo, de ser
constantes e incansáveis no trabalho
de incluir, de integrar, de levantar o
caído [...]. Alimentemos o que é bom
e ponhamo-nos a serviço do bem”[7].

Dessa forma, gratuidade e gratidão
andam juntas: guiam nossa relação
com os outros, fundamentando-a em
nossa relação com Deus. Uma relação
de filhos agradecidos e responsáveis.



***

O livro do Gênesis revela que o
homem é chamado a ser o guardião e
o protagonista da criação, exercendo
uma soberania compartilhada
porque recebeu-a de Deus, o único
soberano. Recebemos, de fato, tudo
dele e nunca poderemos agradecer-
lhe suficientemente. O que está em
nossas mãos, no entanto, não é
pouco: mediante uma atitude de
aceitação agradecida dos dons
divinos, somos chamados a
reconhecê-los como tais e a cuidar,
desenvolver e enriquecer a criação.
Esta atitude de gratidão estende-se à
acolhida do outro como um dom e se
traduz na participação e
responsabilidade de cada um na
edificação do bem comum, quer seja
nas relações cotidianas, quer na ação
pública, e sobretudo em fazer o bem
com os outros. É assim que o homem
atualiza e realiza sua condição de ser
social, fazendo brilhar os laços de



fraternidade ao mesmo tempo que
contribui para o florescimento dos
outros.

[1] Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 26.

[2] Compêndio da doutrina social da
Igreja, 487.

[3] Compêndio da doutrina social da
Igreja, 149.

[4] Compêndio da doutrina social da
Igreja, 164.

[5] Francisco,Humana communitas, 6.

[6] Francisco, Videomensagem ao TED
2017 de Vancouver (26 de abril de
2017): L’Osservatore Romano (27 de
abril de 2017), p. 7.

[7] Francisco,Fratelli tutti, 77.



Letícia Braga e Vitória Volpato

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-
mesma-coisa-5-filhos-agradecidos/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-5-filhos-agradecidos/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-5-filhos-agradecidos/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-5-filhos-agradecidos/

	“Vai e faze a mesma coisa” (5): Filhos agradecidos

