
opusdei.org

“Vai e faze a mesma
coisa” (4): Chamados
a ouvir

Num mundo onde a
comunicação é um valor em
alta, e a tecnologia diminui as
distâncias, o verdadeiro diálogo
pode ser cada vez mais difícil
de alcançar. Nisto os cristãos
também têm o exemplo de
Jesus, que sai ao encontro de
quem pensa diferente e acolhe
as pessoas, independentemente
de divergências ou erros.

18/03/2024



Os Evangelhos narram vários
diálogos de Jesus com diversas
pessoas, e podemos imaginar muitos
outros. Uma das coisas mais
comoventes que nos apresenta é a
sua conversa a sós com a samaritana,
junto a um poço. Os apóstolos
surpresos quando voltam da cidade
onde tinham ido buscar comida e
encontram o Mestre conversando
com uma mulher, que foi sozinha
buscar água, ao meio-dia, em vez de
ir com as outras mulheres da cidade
em momentos mais frescos. Ela
mesma se surpreende que Ele lhe
dirija a palavra, pois, como explica o
evangelista, “os judeus não se dão
com os samaritanos” (Jo 4, 9). Nesta
cena, Jesus nos ensina a nos
interessar por todos. Com delicada
ternura, Ele a guia gentilmente em
direção à verdade. Não ignora as
suas crenças errôneas ou ações
pecaminosas, mas também não a
condena, acusa ou pressiona.
Reconhecendo a fé que têm em



comum e ouvindo a sua explicação
sobre o que ela acredita,
simplesmente responde dando
testemunho da verdade da revelação
e, sobretudo, da dignidade e do valor
que cada pessoa tem aos seus olhos.

Uma conversa pessoal

Talvez você já tenha tido uma
experiência parecida: ser ouvido e
levado a sério por alguém, mesmo
que discorde. Talvez essa pessoa
tenha permitido que você se
expressasse e explicasse os seus
pensamentos, ouvindo atentamente o
seu ponto de vista, sem interromper
ou ficar impaciente. Talvez tenha
feito perguntas que, embora
desafiadoras e claramente partindo
de uma posição diferente, foram
feitas com verdadeiro respeito e
interesse genuíno, demonstrando
assim uma escuta atenta.

Pode ser que você tenha ficado
impressionado com a sua disposição



de mudar de ideia, aprender com o
que você tinha a dizer; ver que uma
pessoa pode ter as suas próprias
ideias e ao mesmo tempo mantê-las
com humildade e uma certa graça
que convida a um clima de respeito
mútuo. Não é que o seu interlocutor
não tivesse opinião formada sobre o
assunto, ou que tenha mudado de
posição para concordar com a sua,
mas demonstrava estima por você:
mostrou que se importava com você,
mesmo que não o tenha convencido
de nada. Esta atitude pode até ter lhe
dado nova coragem, não só para
formar e expressar os seus próprios
juízos, mas também para permitir
que as suas crenças sejam
confrontadas com as dos outros. Ao
ser ouvido, você se sentiu encorajado
a ouvir os outros. O verdadeiro
diálogo é contagioso.

Talvez a discussão tenha sido sobre
algo sem importância, como se uma
determinada série vale a pena. Você



é um grande fã, mas com refinado
tato, a outra pessoa conseguiu
expressar delicadamente a sua
discordância sem que você se
sentisse insultado. Ou pode ter sido
sobre um tema mais sério, política ou
economia. Existem muitas formas
válidas de organizar a sociedade:
desenvolver e promover uma
posição no que poderíamos chamar
de esfera “temporal” é um sinal de
maturidade humana saudável, mas
ser capaz de ouvir e aprender com a
posição dos outros é ainda melhor.
Existem alguns problemas que
transcendem o tempo, como questões
religiosas ou éticas. Se este fosse o
tema da conversa, então havia uma
verdade objetiva em jogo. Mas de
alguma forma o seu interlocutor não
apenas manteve um desacordo
calmo, mas também uma
consideração cuidadosa sobre o que
você tinha a dizer.



Seja qual for o tema em questão, essa
pessoa comunicou a verdade mais
importante de todas: que você é
importante, que tem valor, que é
amado. “Não somos o produto casual
e sem sentido da evolução. Cada um
de nós é o fruto de um pensamento
de Deus. Cada um de nós é querido,
cada um de nós é amado, cada um é
necessário”[1]. O fato de cada pessoa
ser criada por amor é a primeira
verdade que todos somos chamados
a abraçar e a primeira verdade que
somos chamados a compartilhar com
os outros. Ao falar sobre esta bela
realidade da dignidade humana, a
Constituição Gaudium et Spes explica:
“[o homem] se existe, é só porque,
criado por Deus por amor, é por Ele
por amor constantemente
conservado; nem pode viver
plenamente segundo a verdade, se
não reconhecer livremente esse
amor e se entregar ao seu Criador”[2].

Diálogo: juntos rumo à verdade



O verdadeiro diálogo começa quando
duas pessoas que conversam
procuram a verdade. Cada um tem a
sua perspectiva e experiência e,
embora isto tenha resultado numa
forte convicção, o diálogo não
constrói muros; pelo contrário,
caracteriza-se pela abertura aos
outros e pelo desejo de aprender com
eles. Isto, porque o diálogo genuíno é
motivado pelo desejo de se
aproximar cada vez mais da verdade
e, se possível, dos outros.

Não dialogamos para defender as
nossas opiniões ou convencer os
outros, mas para caminharmos
juntos em direção à verdade. Como
disse o Papa Francisco no Dia
Mundial das Comunicações Sociais:
“Precisamos harmonizar as
diferenças por meio de formas de
diálogo, que nos permitam crescer
na compreensão e no respeito. A
cultura do encontro requer que
estejamos dispostos não só a dar,



mas também a receber de outros”[3].
Isso significa estar abertos para
receber qualquer luz que venha do
outro, seja porque contribui
positivamente para o nosso
conhecimento, seja porque revela
alguma brecha na nossa posição da
qual não tínhamos consciência. “E ao
tentar compreender os outros,
compreender os seus pontos de vista,
descobrem-se verdadeiros aspectos
que não foram considerados,
refinam-se melhor as propostas e, em
última análise, tornam-se mais
compreensíveis. Se, por outro lado, o
trabalho de comunicação ignora as
questões ou perplexidades do outro,
o monólogo suplanta o diálogo”[4].

Curiosamente, o primeiro
mandamento, tanto na lei judaica
como no ensinamento de Jesus aos
cristãos, começa com um verbo
imperativo que precede o próprio
mandamento: “Ouve, ó Israel” (Dt 2,
4 e Mc 12, 29). O amor a Deus e o



amor aos outros implicam
necessariamente abrir os ouvidos,
estar atentos à palavra de Deus e às
necessidades das pessoas ao nosso
redor.

Se a própria verdade é o nosso
motivo mais elevado para o diálogo,
nunca podemos negligenciar uma
das maiores verdades de todas: o
amor de Deus pela pessoa com quem
estamos lidando. Por mais que
queiramos ajudar a uma pessoa
convencendo-a da verdade sobre
qualquer questão específica, não
podemos fazer isso à custa da
verdade sobre a sua dignidade como
pessoa.

Seja qual for o tema da discussão, o
nosso respeito pelos outros não pode
depender de eles concordarem
conosco. A nossa forma de tratar as
pessoas diz mais do que qualquer
argumento e deve falar da sua
dignidade pessoal como filhos de



Deus. “Os seres humanos devem ser
respeitados com devoção religiosa.
Devemos tratar-nos uns aos outros
com aquele sentimento de admiração
que sentimos quando estamos na
presença do sagrado, porque é isso
que os seres humanos são: seres
criados à imagem de Deus (cf. Gn 1,
27)”[5].

A responsabilidade de ser livres

Esta realidade da dignidade humana
é a própria base da liberdade,
incluindo a liberdade de opinião e de
expressão, bem como a liberdade de
religião e de consciência.
Precisamente porque cada pessoa é
criada por Deus como um indivíduo
único, e também com a sua própria
liberdade humana, podemos
discordar uns dos outros naquilo que
consideramos verdadeiro. O fato de
esta liberdade resultar numa grande
diversidade de opiniões e
abordagens das coisas é uma prova



de que o ser humano é de alguma
forma transcendente e não é
determinado por algum impulso ou
instinto básico que todos temos em
comum. “Quando se compreende a
fundo o valor da liberdade, quando
se ama apaixonadamente esse dom
divino da alma, ama-se o pluralismo
que a liberdade traz consigo”[6]. A
diversidade é algo que vale a pena
celebrar na medida em que é uma
expressão de liberdade, porque a
própria liberdade é algo que deve ser
amado e protegido.

Paradoxalmente, esta liberdade, que
decorre da nossa dignidade humana,
é uma liberdade que somos
obrigados a exercer pela nossa
própria natureza, por estarmos
“dotados de razão e de vontade livre
e por isso mesmo com
responsabilidade pessoal”[7].
Podemos e devemos tomar uma
posição em relação às muitas “coisas
que Deus deixou à livre discussão



dos homens (…) por exemplo, em
relação às diversas opiniões
filosóficas, económicas ou políticas,
às correntes artísticas e culturais, aos
problemas da vida profissional ou
social, etc.”[8]. Nestas matérias, São
Josemaria sempre encorajou os
católicos a defenderem “a liberdade
pessoal que os leigos têm para tomar,
à luz dos princípios enunciados pelo
Magistério, todas as decisões
concretas de ordem teórica ou
prática (…) que cada um julgue em
consciência mais convenientes e
mais de acordo com as suas
convicções pessoais e aptidões
humanas”[9].

Embora esta seja uma liberdade
usufruída por todos, ela pertence
especialmente aos leigos, cujas
diversas vocações pessoais têm em
comum a missão de santificar o
mundo a partir de dentro. Como
cristãos comuns, Deus fala-nos
através das circunstâncias e dos



relacionamentos da nossa vida
cotidiana, e partilhamos esta verdade
com outros através das nossas
conversas, amizades e trabalho,
colocando assim Cristo no cume de
todas as atividades humanas.
Contudo, estas atividades seculares,
pela sua natureza, podem
geralmente ser realizadas de muitas
maneiras e, desde que sejam
compatíveis com a verdade, todas
são igualmente válidas. “Os cristãos
devem reconhecer as legítimas
opiniões, divergentes entre si, acerca
da organização da ordem
temporal”[10]. Ou, como gostava de
repetir São Josemaria, “não há
dogmas nas coisas temporais”[11].

Onde quer que Deus nos tenha
colocado, podemos ter a certeza de
encontrar muitas pessoas boas,
católicas ou não, que propõem
soluções e abordagens diferentes,
mas também legítimas, para
promover o bem comum. É claro que



isto não significa que devamos
simplesmente adotar as ideias dos
outros sem pensar, ou pior ainda,
não adotar nenhuma posição. Isto
seria menosprezar a nossa liberdade
e privar o mundo da contribuição
que poderíamos dar. Além disso, se
não contribuirmos para a grande
diversidade de opiniões que estão em
linha com a verdade, aquelas que
não estão certas podem tornar-se as
mais ruidosas e populares. “Nós, os
filhos de Deus, cidadãos da mesma
categoria que os outros, temos de
participar ‘sem medo’ em todas as
atividades e organizações honestas
dos homens, para que Cristo ali
esteja presente. Nosso Senhor nos
pedirá contas estritas se, por desleixo
ou comodismo, cada um de nós,
livremente, não procura intervir nas
obras e nas decisões humanas de que
dependem o presente e o futuro da
sociedade”[12]. Ao mesmo tempo,
embora sejamos livres e tenhamos a
responsabilidade pessoal de



participar nos debates do mundo que
nos rodeia e de estabelecer e
promover a nossa própria posição, o
mesmo se aplica ao nosso próximo.

Liberdade e erro

Esta liberdade realiza-se em
qualquer diálogo entre as pessoas,
mesmo quando a verdade está em
jogo. Temos a sorte de sermos seres
livres e inteligentes, e a “má sorte” de
a nossa inteligência ser limitada, por
isso, ao enfrentarmos questões
contingentes, difíceis, ou que
dependem do tempo, do espaço ou da
sensibilidade humana, o resultado é
uma grande variedade de opiniões.

A liberdade é o que nos permite
pensar que o sorvete de baunilha é
melhor que o de chocolate, ou que
uma república é melhor que uma
monarquia. No entanto, também nos
permite acreditar em algo
objetivamente falso, como que a
vingança é justificada ou mesmo que



Deus não existe. A raiz da ignorância
e do erro pode estar no uso da
liberdade, já que podemos usar mal
deste grande dom. Neste caso,
porém, as diferenças naquilo que
conhecemos e acreditamos não são
apenas uma expressão de liberdade,
mas também podem ser uma
manifestação da limitação humana e,
às vezes, do pecado. É por isso que
não amamos a diferença em si, mas a
liberdade. Deveríamos realmente
defender a liberdade mesmo quando
sabemos que ela pode levar ao erro e
até ao pecado? Na verdade, o próprio
Deus amou a nossa liberdade a tal
ponto que nos dá liberdade, embora
nos apeguemos deliberadamente ao
erro.

É importante distinguir que a
essência da liberdade não consiste na
possibilidade de se enganar.
Poderemos até ser tentados a fazer o
oposto daquilo que sabemos ser bom,
numa tentativa de afirmar a nossa



independência. No entanto, a
verdadeira liberdade é aquela que
encontra a verdade e atua em
consequência. O contrário seria cair
em laços que nos incapacitam de ver,
escolher e desfrutar do que é
verdadeiro e bom.

Portanto, amar e defender a
liberdade de cada pessoa – não só
para ter uma opinião que não
partilhamos, mas também para
manter uma crença errada – não é o
mesmo que amar ou defender o
próprio erro. O relativismo moral é
fingir que não existe verdade e,
portanto, o que alguém pensa
realmente não importa, ou que tudo
o que se considera verdadeiro é igual
e o que importa é que se pensa
assim. Poderíamos ser tentados a
pensar que a atitude caritativa
perante as diferenças é ser
indiferente, adotar a atitude de “tu
tens a tua verdade e eu tenho a
minha”. Mas a verdadeira caridade



nunca é indiferente. A caridade
procura o bem do outro. Sabe que o
respeito é o único caminho para cada
um chegar à verdade, e que a meta é
desfrutarmos juntos da liberdade
que vem de conhecer e amar a Deus.

Por nos preocuparmos com os
outros, não apenas queremos nos
aproximar cada vez mais da verdade,
mas também queremos isso para
eles. Sabemos que a verdade os
tornará ainda mais livres (cf. Jo 8,
32). E assim, sem negar a liberdade
dos outros, estamos dispostos a fazer
o que pudermos para ajudá-los,
sempre abertos a receber a ajuda
deles também. “Mas a verdade deve
ser buscada pelo modo que convém à
dignidade da pessoa humana e da
sua natureza social, isto é, por meio
de uma busca livre, com a ajuda do
magistério ou ensino, da
comunicação e do diálogo, com os
quais os homens dão a conhecer uns
aos outros a verdade que



encontraram ou julgam ter
encontrado, a fim de se ajudarem
mutuamente na inquirição da
verdade; uma vez conhecida esta,
deve-se aderir a ela com um firme
assentimento pessoal”[13]. Devido à
nossa dignidade humana, cada um
de nós é livre na procura da verdade,
e aquilo em que escolhemos
acreditar é a nossa livre escolha, mas
dependemos uns dos outros, do
diálogo e do livre envolvimento e
acompanhamento mútuo na procura.

Filhos de Deus

Comentando as palavras de Jesus: “A
verdade vos libertará” (Jo 8, 32), São
Josemaria ampliou: “Que verdade é
essa, que inicia e consuma em toda a
nossa vida o caminho da liberdade?
Eu vo-la resumirei, com a alegria e
com a certeza que procedem da
relação entre Deus e as suas
criaturas: saber que saímos das mãos
de Deus, que somos objeto da



predileção da Trindade Beatíssima,
que somos filhos de tão grande Pai.
[…]Não o esqueçamos: aquele que
não se sabe filho de Deus desconhece
a sua verdade mais íntima”. Esta é a
nossa identidade fundamental, mais
profunda do que a posição que
estabelecemos sobre qualquer
assunto. Por mais diferentes que
sejam as nossas opiniões, isto
também se aplica ao nosso
interlocutor. Podemos viver e
transmitir esta verdade quando
dialogamos no espírito que Cristo nos
ensinou.

Assim, identificamo-nos com Cristo,
que, por ser Deus, era infinitamente
livre. Não porque pudesse escolher o
mal, mas porque gostava do bem. Os
anjos e os santos também nos
precederam neste caminho de
liberdade. Cada um com o seu
carácter, gostos e interesses, com o
seu trabalho, o seu tempo... unidos
no amor a Deus e aos outros.



* * *

Pode ser que você tenha tido a
experiência de alguém que se
recusou a ouvi-lo. Ou dava a
impressão de estar ouvindo, ainda
que com impaciência, quando na
verdade estava ansioso para que
você parasse de falar, preparando-se
como um leão prestes a atacar para
destruir cada um dos seus pontos,
um por um. Talvez tenha notado os
seus instintos entrando em ação, os
batimentos cardíacos acelerando e a
tensão no peito crescendo. Você
sentiu vontade de gritar e defender a
sua posição. Talvez o seu interlocutor
tenha sido muito agressivo ou tenha
tornado isso pessoal. Provavelmente
a última coisa que você queria era
ser compreensivo. Mas a caridade
exige compreensão em todas as
circunstâncias, uma compreensão
que comunica o amor de Deus. Se
você tem a impressão de que isso
está acima das suas forças, tem



razão. “Se amais somente aqueles
que vos amam, que recompensa
tereis? Até os pecadores amam
aqueles que os amam. E se fazeis o
bem somente aos que vos fazem o
bem, que recompensa tereis? Até os
pecadores fazem assim” (Lc 6, 32-33).
Dialogar com quem pensa como nós,
ouvir quem nos ouve, é natural. Mas
às vezes ser compreensivo é
verdadeiramente sobrenatural, um
testemunho de Deus que atua em nós
como seus instrumentos, trazendo a
sua ternura e afeto, porque Ele “é
bondoso para com os ingratos e os
maus” (Lc 6, 35). É tratando os outros
de acordo com a sua dignidade como
filhos de Deus que nós mesmos
seremos “filhos do Altíssimo” (Lc 6,
35).



[1] Bento XVI, Homilia na Missa de
início do ministério petrino,
24/04/2005.

[2] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 19.

[3] Francisco, Mensagem para o XLVIII
Dia Mundial das Comunicações
Sociais, 01/06/2014.

[4] Fernando Ocáriz, Discurso no
encerramento do XI Seminário
Profissional sobre Comunicação da
Igreja, 19/04/2018.

[5] Conferência dos Bispos
Americanos, Justiça Económica para
Todos, 1986, n. 28.

[6] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 98.

[7] Concílio Vaticano II, Dignitatis
Humanae, n. 2.

[8] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 12



[9] Ibid.

[10] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 75.

[11] São Josemaria, “As riquezas da fé”, 
ABC, Madri, 02/11/1969.

[12] São Josemaria, Forja, 715.

[13] Concílio Vaticano II, Dignitatis
Humanae, n. 3.

Stacey Hope-Bailie

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-
mesma-coisa-4-chamados-a-ouvir/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-4-chamados-a-ouvir/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-4-chamados-a-ouvir/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-4-chamados-a-ouvir/

	“Vai e faze a mesma coisa” (4): Chamados a ouvir

