
opusdei.org

“Vai e faze a mesma
coisa” (2): Um só
coração e uma só
alma

Nós, cristãos, fazemos parte do
Corpo de Cristo, sua Igreja. Esta
realidade, existente desde a
época apostólica, é guia segura
para atuar com iniciativa e
responsabilidade, vendo que
em todos os homens há um
irmão cuja identidade nos
interpela.

26/05/2023



Desde o começo, os discípulos de
Cristo viviam em uma relação de
comunhão tanto espiritual como
material. O livro dos Atos dos
Apóstolos diz que “eram
perseverantes em ouvir o
ensinamento dos apóstolos, na
comunhão fraterna, na fração do pão
e nas orações” (Atos 2, 42); “todos os
que abraçavam a fé viviam unidos e
colocavam tudo em comum” (Atos 2,
44), e “partiam o pão pelas casas e,
unidos, tomavam a refeição com
alegria e simplicidade de
coração” (Atos 2, 46). 

Essa atitude dos primeiros cristãos se
estendia a atos de solidariedade
tanto com os irmãos como com
pessoas necessitadas que estavam
perto deles. Os Atos citam o
atendimento a órfãos e viúvas, a
distribuição de bens aos
necessitados, as curas milagrosas.
Assim como Jesus havia dedicado
grande parte de seu ministério a



curar paralíticos, cegos ou leprosos,
ressuscitar mortos, alimentar
famintos ou livrar os possuídos, seus
discípulos também, impulsionados
pela caridade do Espírito Santo,
procuraram imitar o coração
misericordioso de Cristo e reconhecê-
lo nos pobres, doentes e cativos.

À medida que a Igreja amadureceu e
se espalhou, incorporou de forma
institucional o atendimento às
necessidades materiais e espirituais
de homens e mulheres. São Justino,
por volta do ano 150, descreve a
reunião dominical dos fiéis (a Missa).
A assembleia começa com
lembranças e a leitura dos apóstolos
ou dos profetas, seguida por uma
exortação de quem está presidindo a
liturgia e por preces; oferece-se a
seguir o pão e o vinho, que são
distribuídos aos assistentes depois da
consagração da ação de graças. Por
último acontece o que agora
chamaríamos coleta: “Os que



possuem alguma coisa e queiram,
cada um conforme sua livre vontade,
dá o que bem lhe parece, e o que foi
recolhido se entrega ao presidente.
Ele o distribui a órfãos e viúvas, aos
que por necessidade ou outra causa
estão necessitados, aos que estão nas
prisões, aos forasteiros de
passagem”. Mais para a frente, este
atendimento individual floresceu em
instituições como hospitais,
orfanatos, escolas para famílias sem
recursos ou universidades.

Um chamado para cuidar

O Papa Francisco e os seus
predecessores insistem em que não
devemos ficar indiferentes diante
dos mais necessitados e nos
incentivam a criar estruturas sociais
que que ajudem os mais
desfavorecidos a viver com
dignidade. Por que devo, porém,
ocupar-me dos pobres? Ou, se eu
mesmo sou pobre, por que devo



cuidar de quem tem mais
necessidade que eu? Para ser um
cristão coerente, não basta que a
vida individual e particular de cada
um seja honesta diante de Deus?
Bento XVI antecipa a resposta: “o
culto agradável a Deus nunca é um
ato meramente privado”, de fato, “a
união com Cristo é ao mesmo tempo
união com todos os outros aos quais
ele se entrega. Não posso ter Cristo só
para mim; posso pertencer-lhe
unicamente em união com todos os
que são seus ou serão”.

O Gênesis, já no princípio da história
da humanidade, cita a pergunta de
Deus pelo ‘outro’: “Onde está teu
irmão Abel?”. A resposta de Caim,
“Sou porventura eu o guarda de meu
irmão?”, esconde atrás da rejeição
desta responsabilidade a culpa do
homicídio (cfr. Gn 4, 9). A pergunta
de Deus, explica o Papa Francisco,
visa pôr em evidência que não
podemos “justificar a indiferença



como única resposta” e abre
caminho para “criar uma cultura
diferente que nos oriente para
superar as inimizades e cuidar uns
dos outros”. Aparecem aqui as duas
grandes tentações que costumamos
ter a respeito do outro: a frieza da
indiferença e a intensificação da
diferença. 

Adão, Cristo e toda a humanidade

A dimensão social, relacional, da
pessoa ficou obscurecida nas últimas
décadas, especialmente em algumas
culturas, pelo individualismo,
consumismo ou desaparecimento de
vínculos e a exaltação da
subjetividade.

Não era assim na Igreja primitiva. A
mentalidade judaica, que
caracterizava também os primeiros
cristãos, distinguia-se da nossa em
um aspecto chave: para eles, Adão (e
sobretudo Cristo, como segundo
Adão) não era apenas um homem



singular, mas também um ser
coletivo que continha, em seu corpo,
toda a humanidade. Em seu
significado semita, o homem não
‘tem’ um corpo, mas ‘é’ um corpo. Em
hebraico o termo basar significa
carne, mas também ser vivo – carne
animada – e ser humano, inclusive a
alma. É usado na Sagrada Escritura
com diferentes significados, e em
grego traduz-se tanto por sarx
(carne) como por sôma (corpo). O
sentido hebraico inclui a unidade
entre os seres humanos por sua
natureza compartilhada e sua
relação mútua: por isso Eva é ‘carne
de sua carne’ com relação a Adão. 
Sôma remete, pelo contrário,
somente ao indivíduo, e nesse
sentido ressalta a distinção: mais que
‘temos a mesma carne (natureza)’,
tem o sentido de ‘minha carne (e,
portanto, minha vida) é distinta da
tua’. O Ocidente herdou esta última
acepção. 



Quando a Sagrada Escritura fala de
Adão, está se referindo também a
todo o gênero humano contido, de
alguma forma, em seu corpo. “O
gênero humano inteiro é em Adão
"como um só corpo de um só
homem"”, explica o Catecismo,
citando São Tomás de Aquino. Por
isso, todo ato bom de algum dos
membros favorece a unidade de todo
o corpo e toda infidelidade, pelo
contrário, a desfaz, provocando a
divisão da humanidade. O pecado
original, tendo sido cometido por
Adão, passa a ser universal, como o é
igualmente a salvação realizada por
Cristo. Paulo fala do ‘homem velho’
que há em cada um de nós, por
pertencermos ao gênero humano e
que é sepultado pelo batismo,
quando renascemos para uma vida
nova em Cristo.

Nesses primeiros séculos, os Padres
da Igreja já manifestam o seu
conceito da humanidade como um



todo, um único corpo. Compreendem
que, quando Adão peca, é toda a
humanidade que peca: “Nós todos
derivamos dele e por causa disso
herdamos o seu nome”, afirma Santo
Irineu de Lião; “todos tínhamos saído
do Paraíso juntamente com Adão,
que o deixou para trás”, escreve
Santo Efrém. Cristo vem restaurar a
unidade perdida no corpo de Adão,
reagrupar o gênero humano: assim
como em Babel a humanidade sofre
uma forte divisão, em Cristo
recebemos o Espírito Santo, que faz
que, inclusive falando línguas
diversas, nós, cristãos, possamos
entender-nos, em um novo
Pentecostes.

A Igreja, corpo de Cristo 

As palavras de Jesus quando aparece
a Paulo, no caminho de Damasco,
chamam a atenção: “Saulo, Saulo, por
que me persegues? [...] Eu sou Jesus,
a quem tu persegues” (Atos 9, 4-5).



Jesus ressuscitado identifica seus
discípulos consigo mesmo, e Saulo
compreende que entre Jesus e a
Igreja há uma união tão estreita que
formam uma unidade, de modo que
perseguir os discípulos significa
perseguir o próprio Jesus. Esta
identificação da Igreja com o corpo
de Cristo significa que, se eu posso
identificar-me com Cristo e meus
irmãos na fé também, a união entre
nós é um vínculo muito mais forte do
que em qualquer instituição
humana.

Para Paulo, como bom hebreu, a
noção de corpo refere-se a uma
unidade que transcende a
individualidade do homem. Em
Cristo, “pela natureza do corpo que
fez seu, está contido de alguma
forma o conjunto de todo o gênero
humano”. Ao encarnar-se, Ele não só
toma um corpo humano, individual,
mas de certa forma assume a todos
nós, junto de si, em seu corpo. É



assim que Cristo destina sua salvação
a toda a humanidade, de modo que
ela está chamada e habilitada a fazer
parte do seu corpo, a Igreja. Ela não é
católica, universal, por estar
estendida por toda a terra; já era
católica no dia de Pentecostes. A
Igreja é católica porque se dirige a
toda a humanidade, que forma um só
corpo, o de Adão, dilacerado pelo
pecado.

Provém daí a irrenunciável
dimensão social da Igreja: é una
organicamente. É um corpo, o de
Cristo (cfr. 1 Cor 12, 27) e não uma
associação de assembleias locais. Por
isso, se um membro da Igreja sofre,
os outros sofrem com ele. Isto
significa que compreenderemos o
que quer dizer ser cristão de modo
verdadeiro e pleno na medida em
que assumirmos este caráter social e
vivermos de acordo com ele. Quando
o ignoramos, pelo contrário,



deixamos de mostrar o verdadeiro
rosto da Igreja.

A tentação da rejeição 

Embora compreendamos esta
realidade – todos somos irmãos como
descendentes de Adão, em nossa
humanidade, e como parte do Corpo
de Cristo que é a Igreja, pelo batismo
– em nosso dia a dia, muitas vezes
não reconhecemos o outro como tal.
Às vezes, são as primeiras
impressões que nos distanciam,
outras vezes é um juízo elaborado a
partir de uma experiência contínua;
às vezes a defesa de um bem ou de
uma verdade nos torna duros ou
sarcásticos; outras vezes, a
fragilidade ou o erro na vida de
outros nos incomodam. 

Entre católicos, opções legítimas
podem acabar convertendo pessoas
íntegras, boas e comprometidas, em
inimigos de lados opostos, quer seja
pelo modo de participar da Missa,



pelas escolhas relativas à educação
dos filhos, ou pelos autores que se
segue com mais frequência. Às vezes
é preciso muito pouco para que
esqueçamos que o que nos une é algo
muito mais forte e profundo do que
aquilo que pode ser motivo de
divisão: defeitos de caráter, modos
de reagir diante de um mal moral ou
social, divergência de opinião sobre o
melhor modo de evangelizar, opinião
em questões de política, etc.

C. S. Lewis afirma-o, de forma muito
expressiva, no conhecido livro Cartas
do diabo a seu aprendiz, no qual o
demônio experiente explica
precisamente ao aprendiz que a
Igreja visível pode ser uma ‘tentação’
pela qual nos deixamos levar com
assombrosa facilidade. Dá alguns
exemplos, cheios de sutileza e bom
humor, de como para o ‘paciente’,
um homem recém-convertido ao
catolicismo, custa entender o tesouro
da comunhão na diversidade,



inclusive nas cerimônias litúrgicas:
“O seu paciente, graças ao Nosso Pai
nos Infernos, é um tolo. Se alguma
dessas pessoas cantar desafinado, ou
usar botas com solados barulhentos,
ou tiver queixo duplo, ou roupas
deselegantes, o paciente facilmente
acreditará que a religião deles deve
ser de algum modo ridícula”

Neste sentido, as relações entre os
cristãos podem aprender muito da
fraternidade humana. É uma
experiência universal para quem
tem irmãos que, apesar de possíveis
discórdias, o surgimento de um
problema externo (fracasso escolar,
uma doença do pai ou da mãe, a
morte de um ser querido...) costuma
ter como reação imediata o
esquecimento de conflitos menores,
que dá lugar ao apoio, ao carinho e à
defesa recíproca. Até pessoas com
ideias extremamente opostas passam
a tratar o outro como um igual,
precisamente por aqueles mesmos



motivos: porque o marido dela está
com câncer, porque ficou
desempregado, porque a filha nasceu
prematura. Essas situações em que
enfrentamos a dor, constituem
muitas vezes ocasião para que
abramos os olhos e vejamos que
“Somos corresponsáveis por cuidar
do mundo, estabelecendo relações
baseadas na caridade, na justiça e no
respeito, sobretudo superando a
doença da indiferença”.

Responsabilidade pessoal na
salvação de todos 

Ao considerar a humanidade como
uma unidade, o cristianismo também
herda do judaísmo a sua
compreensão comunitária de
salvação. Ou seja, a fé não se reduz a
“uma opção individual que se realiza
na intimidade do crente [...]. Por sua
própria natureza, abre-se ao ‘nós’,
verifica-se sempre dentro da
comunhão da Igreja [...]. Por isso,



quem crê nunca está sozinho”. As
outras pessoas fazem parte da
própria vida e passam a fazer parte
também da própria responsabilidade
pessoal, por pertencerem todos ao
mesmo corpo. Trata-se de irmãos
pelos quais velamos, com os quais
nos reconciliamos, aos quais
amamos. Ser cristão não se reduz à
consciência individual de cada fiel.

Nossa personalidade será tanto mais
forte quanto mais sólida for a nossa
pertença ao corpo de Cristo. Não
podemos cair na comodidade de
pensar que a Igreja é, como
instituição, a responsável por velar
pelos irmãos através de seus
organismos caritativos, assistenciais,
educativos, etc., e que a mim
batizado normal, corresponde
apenas levar adiante minha própria
vida e a das pessoas mais próximas a
mim. “Nenhuma alma, nenhuma, te
pode ser indiferente”, afirma
rotundamente São Josemaria. 



O modo como compreendemos a fé,
em sua dimensão social também,
incide diretamente em nossa
atuação. Colocar a própria vida,
portanto, à margem dos outros não é
coerente com a dimensão social da
humanidade, assumida por Cristo.

Isto apresenta consequências
práticas diretas: sinto-me
responsável pelos outros, que sejam
mais felizes, que se sintam acolhidos
e compreendidos, acompanhados até
Cristo, Caminho, Verdade e Vida? Ao
defender minhas opiniões, faço-o
sempre com um olhar e um tom que
reconhecem o outro em sua
humanidade? Vejo nos outros irmãos
com os quais construir a Igreja?

Uma família forte 

A falta de unidade na Igreja, quer
por indiferença, quer por
discordância, pode recordar a torre
de Babel. Desta vez, o problema não
acontece necessariamente entre



vizinhos, talvez, porém em redes
sociais, através de publicações nos
meios de comunicação, ataques de
contas anônimas ou de textos que
ridicularizam outras formas de
pensar, etc. Depois de dois milênios
de expansão e crescimento da Igreja,
alguns aspectos ficaram fortalecidos
(teologia, pastoral, evangelização ...),
mas vemos divisões, muitas vezes
dentro de uma mesma comunidade.
Entre aqueles que preferem um
modo ou outro de celebrar os atos
litúrgicos, aqueles que votam em
partidos políticos diferentes ou
aqueles que defendem modos
diversos de levar a cabo a
evangelização, pode-se levantar a
bandeira de ‘esta é a opção
verdadeiramente católica’. São
Josemaria alertava: “Parece-me ouvir
São Paulo gritar, quando diz aos de
Corinto: (...) então estaria Cristo
dividido? É Paulo quem foi
crucificado por vós? É em nome de
Paulo que fostes batizados? Eu sou



discípulo de Paulo; eu, de Apolo; eu,
de Cefas; eu de Cristo?”

As feridas do corpo de Cristo doem,
porque é uma fratura na parte mais
íntima da identidade cristã: somos
chamados a ser membros de um
Corpo, pedras vivas que edifiquem a
Igreja... e a missão de evangelizar é
afetada por divisões entre nós, que
deveríamos colaborar com alegria. A
Igreja, por este motivo não deixa de
animar-nos a cuidar deste aspecto,
recordando-nos que somos
chamados a ser “forças de unidade
no interior do Corpo de Cristo (...).
Com grande humildade e confiança
peçamos ao Espírito que cada nos
torne capazes de crescer todos os
dias na santidade que nos há-de
transformar em pedras vivas no
templo que Ele está erguendo
precisamente agora, no meio do
mundo. Se quisermos ser
verdadeiras forças de unidade (...)
perdoemos injustiças sofridas e



sufoquemos todos os sentimentos de
raiva e de discórdia”.

Preocupando-nos pelos outros,
fortalecemos a Igreja e toda a
humanidade, e, sobretudo,
contribuímos para construir a Igreja,
tornando possível a sua missão de
levar a mensagem de Cristo àqueles
que estão à nossa volta, como
fizeram os primeiros cristãos: “todos
ficaram cheios do Espírito Santo e
anunciaram com intrepidez a
Palavra de Deus” (At 4, 31), já que “a
multidão dos fiéis era um só coração
e uma só alma” (At 4, 32).

Goretti Garay

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-
mesma-coisa-2-um-so-coracao-e-uma-

so-alma/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-2-um-so-coracao-e-uma-so-alma/

	“Vai e faze a mesma coisa” (2): Um só coração e uma só alma

