
opusdei.org

“Vai e faze a mesma
coisa” (1): foi a mim
que o fizestes

As necessidades sociais, os
direitos e deveres cidadãos, as
relações entre países, o diálogo
ou a ação política nos
interpelam como cristãos, filhos
de um mesmo Pai, a “estar
ativa, livre e responsavelmente
presentes na vida pública” (São
Josemaria).

11/01/2023



Nós, como cristãos, sabemos que
fazemos parte da grande família dos
filhos de Deus. Nossa identidade
mais profunda, ser filhos do Pai, nos
configura como irmãos de todos os
seres humanos, criados à sua
imagem e semelhança. No entanto,
também sabemos que as relações
fraternas não são fáceis. Por causa
do pecado original, o relacionamento
entre nós está marcado pela ferida
da primeira queda, que destrói a
harmonia das relações entre as
pessoas, além da relação do ser
humano com a criação[1]. Desde
Caim e Abel, os primeiros irmãos de
que nos fala a Bíblia, e o fratricídio
cometido pelo irmão mais velho,
sempre houve conflitos familiares:
Esaú e Jacó brigaram pela
primogenitura, José foi traído por
seus irmãos mais velhos, Moisés
sofreu por causa de Aarão e
Miriam...



No Evangelho também encontramos
irmãos entre os mais próximos de
Jesus: Pedro e André, Tiago e João,
Maria, Marta e Lázaro. E também aí
aparecem os enfrentamentos entre
irmãos, tanto nos exemplos que Jesus
propõe – quando o filho pródigo da
parábola volta e seu pai o celebra
com uma festa, o irmão mais velho se
zanga, negando-se a entrar em casa
(cfr. Lc 15,28) – como entre as
pessoas que o rodeiam: “Mestre, dize
a meu irmão que reparta a herança
comigo” (Lc 12,13); “Senhor, não te
importas que minha irmã me deixe
sozinha, com todo o serviço? Manda
que ela me venha ajudar” (Lc 10,40).

No entanto, Jesus deu às relações
humanas uma nova dimensão: “Em
verdade eu vos digo, que todas as
vezes que fizestes isso a um dos
menores de meus irmãos, foi a mim
que o fizestes” (Mt 25,40). Ele,
tornando-se um de nós, se identifica
com o mais fraco dos seres humanos,



o que mais sofre, o que mais padece
injustiças. Nenhum cristão pode
permanecer indiferente diante de
outra pessoa, porque nela vê não só
um semelhante, mas o próprio Cristo.
“Em cada um deles temos de
reconhecer Cristo, temos de ver em
cada um deles Jesus como nosso
irmão; e assim será mais fácil nos
desdobrarmos em serviços, em
atenção, em carinho, em paz e em
alegria”[2] anima-nos São Josemaria.

O primeiro mandamento

Comentando a parábola do bom
samaritano, o Papa Francisco explica
que ela recolhe uma perspectiva de
séculos: “Pouco depois da narração
da criação do mundo e do ser
humano, a Bíblia propõe o desafio
das relações entre nós. Caim elimina
o seu irmão Abel, e ressoa a pergunta
de Deus: ‘Onde está Abel, teu irmão?’
A resposta é a mesma que damos nós
muitas vezes: ‘Sou, porventura,



guarda do meu irmão?’ (Gn 4, 9).
Com a sua pergunta, Deus coloca em
questão todo o tipo de determinismo
ou fatalismo que pretenda justificar
como única resposta possível a
indiferença. E, ao invés, habilita-nos
a criar uma cultura diferente, que
nos conduza a superar as inimizades
e cuidar uns dos outros”[3].

Provavelmente, se alguém nos
perguntasse, afirmaríamos que nos
esforçamos para ver outro Cristo nos
desconhecidos. Mas podemos ter este
“desapego do irmão”,
frequentemente, em situações
cotidianas. Podemos criticar os
políticos de que não gostamos
quando aparecem nas notícias,
desconfiar de pessoas que são
diferentes, pela sua presença ou
comportamento, desprezar ou
ignorar quem pertence a outro nível
social ou tem uma situação
econômica diferente, discutir sobre
um resultado esportivo ou sobre o



sono dos bebês. Inclusive podemos
julgar outros cristãos com dureza,
por acharmos – com razão ou não –
que não agem de modo coerente.

Não podemos esquecer que a
parábola do bom samaritano surge
por causa da pergunta “quem é meu
próximo?”, formulada a Jesus por um
mestre da lei, que queria se justificar
depois de ter perguntado sobre a
vida eterna. Seus ouvintes já sabiam
a resposta à questão original, pois
estava na Torá: “Amarás o Senhor,
teu Deus, de todo o teu coração e com
toda a tua alma, com toda a tua força
e com toda a tua inteligência; e ao teu
próximo como a ti mesmo” (Lc 10,27:
cfr. Dt 6,4 e Lv 19,18). Jesus vai mais
longe ao identificar os dois
mandamentos: “Esse é o maior e o
primeiro mandamento. O segundo é
semelhante a esse: Amarás ao teu
próximo como a ti mesmo (Lv 19,18).
Toda a Lei e os profetas dependem
desses dois mandamentos” (Mt 22,



38-40). Ao final da parábola, quando
o mestre da lei reconhece que a
atitude adequada é a de quem tem
misericórdia do homem ferido, Jesus
lhe diz: “Vai, e faze tu o mesmo”.

Ao próximo como a nós mesmos

No Novo Testamento, portanto, não
há dúvidas sobre o que nos é pedido,
se quisermos seguir Jesus. “Vós
ouvistes o que foi dito aos antigos:
Não matarás! Quem matar será
condenado pelo tribunal. Eu, porém,
vos digo: todo aquele que se
encoleriza com seu irmão será réu
em juízo; quem disser ao seu irmão: 
patife, será condenado pelo tribunal;
quem chamar o irmão de tolo será
condenado ao fogo do inferno” (Mt 5,
21-22). Transcorridos alguns anos
desses ensinamentos, João exortava
aos primeiros cristãos a viver a
caridade fraterna como parte
indispensável do amor a Deus: “Se
alguém disser: ‘amo a Deus’, mas



odeia seu irmão, é mentiroso. Porque
aquele que não ama seu irmão, a
quem vê, é incapaz de amar a Deus, a
quem não vê” (1 Jo 4,20).

Nós queremos “ver” o próximo, como
São João diz, e reconhecer nele o
próprio Cristo, especialmente
naqueles que sofrem. Às vezes nós
mesmos já estivemos em uma
situação dolorosa ou de
vulnerabilidade, outras vezes a
encontramos: alguém que necessita
moradia, com quem nos cruzamos
habitualmente na rua; colegas de
trabalho que sofrem discriminação
por seu país de origem ou cor da
pele; conhecidos com uma doença
degenerativa ou problemas de
mobilidade que necessitariam de
esforços e gastos extraordinários
para ter uma vida digna; mulheres
que encontram obstáculos em seu
caminho educativo ou profissional
somente pelo fato de serem
mulheres; crianças e jovens que vão



ao colégio sem os recursos
necessários para realizar os estudos
com sucesso; amigos viciados na
pornografia, no jogo, na droga... Isso
sem falar das guerras, da fome, das
epidemias ou desastres naturais que
afetam a muitos de nós ou poderão
nos afetar no futuro.

Dignidade humana e
responsabilidade cristã

Ao longo dos séculos, muitos valores
penetraram na sociedade e a
tornaram mais humana. Pouco a
pouco aprendemos a reconhecer no
outro alguém com dignidade, que
merece ser tratado com respeito e
cujos direitos valem tanto como os
meus. A filosofia, a sociologia e o
direito, entre outras disciplinas,
foram explorando o valor de cada
vida humana e a forma de protegê-la,
tanto individual como coletivamente.
O desenvolvimento em campos como
a engenharia, a economia e a



medicina permitiram melhorar as
condições de vida de grandes setores
da população mundial, apesar de que
ainda há muito por fazer e novos
desafios não deixam de aparecer
continuamente.

Às vezes percebemos que muitos
acusam os cristãos de falta de
coerência entre os princípios
evangélicos e a atuação pública ou
consideram que a fé é um refúgio
para fugir das responsabilidades.
Como se rezar fosse sinônimo de
passividade, ou esperar a vida eterna
levasse a não nos preocuparmos com
o mundo, esquecendo-nos de quem
precisa de nós. “Na realidade, a fé
cumula de motivações inauditas o
reconhecimento do outro, pois quem
acredita pode chegar a reconhecer
que Deus ama cada ser humano com
um amor infinito e que ‘assim lhe
confere uma dignidade infinita’.
Além disso, acreditamos que Cristo
derramou o seu sangue por todos e



cada um, pelo que ninguém fica fora
do seu amor universal. E, se formos à
fonte suprema que é a vida íntima de
Deus, encontramo-nos com uma
comunidade de três Pessoas, origem
e modelo perfeito de toda a vida em
comum”[4].

O mundo como herança

O prelado do Opus Dei com
frequência nos anima a
considerarmos o mundo, com tudo o
que está contido nele, como algo
muito nosso, seguindo as palavras de
São Paulo: “...o mundo, a vida, a
morte, o presente e o futuro. Tudo é
vosso! Mas vós sois de Cristo, e Cristo
é de Deus”.

“Diante desta realidade – tudo é
vosso – alegramo-nos com as alegrias
dos outros, desfrutamos de todas as
coisas boas à nossa volta e nos
sentimos interpelados pelos desafios
do nosso tempo. Sentimos, ao mesmo
tempo, muito dentro da alma a



situação do mundo, em particular a
triste realidade da guerra, e de
outras situações de grandes
necessidades e sofrimentos de muitas
pessoas, especialmente das mais
frágeis”[5].

Deus nos deixou o mundo como
herança (cf Sal 2,8). Por isso,
podemos transformá-lo. Não
escolhemos o momento histórico ou
o lugar em que vivemos, mas as
circunstâncias que nos couberam são
justamente a ocasião com a que Deus
conta para realizarmos o que Ele
mesmo pôs em nossas mãos.

Nós, cristãos, queremos ter um
coração à medida do coração de
Cristo, que sinta as necessidades
alheias como próprias, e que nos leve
a agir consequentemente. Isto é um
dom de Deus: “enchei com vossos
dons os corações dos fiéis; e acendei
neles o amor com um fogo
abrasador”[6], pedimos ao Espírito



Santo para nós e para todos na
Igreja. Por outro lado, “obras é que
são amores, e não boas razões”: um
cristão comprometido com o amor de
Deus é necessariamente um cristão
que procura ativamente transformar
a sociedade, lutando por fazê-la cada
vez mais conforme à lógica de Deus e
do seu amor aos homens.

Pessoal e responsável

Mostramos este compromisso, em
primeiro lugar, com uma oração
intensa e constante, a insistência
filial de quem pede algo bom para as
pessoas que ama: “na oração temos
que ser capazes de apresentar a Deus
as nossas dificuldades, o sofrimento
de certas situações, de determinados
dias, o compromisso cotidiano de O
seguir, de ser cristãos, e também o
peso do mal que vemos em nós e ao
nosso redor, para que Ele nos
infunda esperança, nos faça sentir a



sua proximidade, nos conceda um
pouco de luz no caminho da vida”[7].

Além da atitude a apresentar a Deus
todas estas necessidades, é um dever
de justiça atuar para transformar o
mundo, torná-lo mais humano, mais
cristão, mais divino, mostrando a
verdade, o bem e a beleza do plano
de Deus para a felicidade de homens
e mulheres. Muito unido a todos os
outros, o cristão procura, com a
criatividade do amor, novas formas
para que a mensagem que Cristo nos
deixou no evangelho se realize nas
nossas circunstâncias, aqui e agora.

Isto pode ser feito de muitas formas:
dependerá das circunstâncias do
lugar, do momento histórico, do
caráter pessoal, das possibilidades
que cada um tem pelas
circunstâncias familiares e de
trabalho... e das próprias
preferências políticas, econômicas ou
sociais no momento de ponderar as



soluções. “Pois, em virtude do
próprio fato da criação”, ensina a
Igreja, “todas as coisas possuem
consistência, verdade, bondade e leis
próprias, que o homem deve
respeitar, reconhecendo os métodos
peculiares de cada ciência e arte”[8].
E ao mesmo tempo: “todos os cristãos
tenham consciência da sua vocação
especial e própria na comunidade
política; por ela são obrigados a dar
exemplo de sentida responsabilidade
e dedicação pelo bem comum”[9].

Há muitas maneiras de fazer o bem,
e a Igreja anima os seus filhos a agir
com liberdade e pluralidade, sem
impor uma determinada escola.
Movidos pelo mesmo ideal, os
cristãos podem se agrupar em
associações religiosas ou civis. Na
maioria dos casos, no entanto,
trabalham em iniciativas públicas ou
privadas que não são promovidas
por instituições católicas, mas que se



orientam a melhorar um
determinado aspecto social.

A caridade “dá verdadeira substância
à relação pessoal com Deus e com o
próximo; é o princípio não só das
micro relações estabelecidas entre
amigos, na família, no pequeno
grupo, mas também das macro
relações como relacionamentos
sociais, econômicos, políticos”[10].
Por isso, cada um busca maneiras de
contribuir para a solução dos
problemas sociais que vemos ao
nosso redor. São Josemaria
entusiasmava a todos os que se
aproximavam dele a serem cidadãos
responsáveis, capazes de
transformar a sociedade,
melhorando-a por meio do próprio
trabalho. “A atuação de cada um de
nós, filhos, é pessoal e
responsável”[11].

Muitas vezes podemos fazer um
grande bem com pequenos gestos,



que vão configurando uma atitude
vital diante dos outros. Estar
disponível para ouvir o filho
adolescente pode facilitar a abertura
ao diálogo com a cultura
contemporânea. Tratar os avós
idosos com atenção e carinho,
contribui para educar o olhar diante
dos frágeis e vulneráveis. No
trabalho, rejeitar as conversas em
que se critica ou difama os que não
estão presentes e não podem se
defender, gera ambientes de respeito
e confiança.

Outras vezes, a capacidade
transformadora virá pela nossa
formação profissional ou posição na
sociedade, por meio do próprio
trabalho, pela mobilização cidadã ou
pela decisão de se dedicar à política:
influir em projetos de lei que
facilitem o acesso das famílias aos
recursos de que precisam, denunciar
abusos de corrupção econômica,
acabar com costumes que segregam



algum setor da população... Um
médico, uma parlamentar, o CEO de
uma empresa ou uma jornalista
podem fazer bem seu trabalho sem
“meter-se em confusões”, mas
também podem “complicar a sua
vida” para contribuir com o seu
trabalho à construção de um mundo
mais justo.

A doutrina social da Igreja em
diálogo com o mundo

A Igreja proclama os princípios
morais no âmbito social quando
estão em jogo os direitos
fundamentais da pessoa humana ou
a salvação das almas[12]. Instituída
por Cristo para levar a todos os
homens a mensagem da salvação, ela
não pode permanecer de braços
cruzados diante de tudo o que é
humano. A partir do século XIX, para
facilitar que a atuação dos cristãos
fosse justa diante dos novos modelos
econômicos, políticos e sociais,



estabeleceu alguns parâmetros para
ajudar a não esquecer a mensagem
do Evangelho diante dessas situações
inovadoras. Por isso, o Compêndio da
Doutrina Social da Igreja recolhe
alguns princípios que servem de
guia.

O princípio do bem comum defende
que deve haver um “conjunto de
condições da vida social” que
permitam, “tanto aos grupos, como a
cada um dos seus membros, atingir
mais plena e facilmente a própria
perfeição”[13]. O princípio do destino
universal dos bens nos lembra que
“os bens criados devem chegar a
todos de forma equitativa”, em
justiça e caridade[14]. Pelo princípio
da subsidiariedade, “todas as
sociedades de ordem superior devem
pôr-se em atitude de ajuda
(‘subsidium’) — e, portanto, de apoio,
promoção e incremento — em
relação às menores”[15]. E assim se
cuida “da família, dos grupos, das



associações, das realidades
territoriais locais, em outras
palavras, daquelas expressões
agregativas de tipo econômico,
social, cultural, esportivo, recreativo,
profissional, político, às quais as
pessoas dão vida espontaneamente e
que lhes tornam possível um efetivo
crescimento social”[16].

O princípio de participação é
consequência do anterior, e “se
exprime, essencialmente, em uma
série de atividades mediante as quais
o cidadão [...] contribui para a vida
cultural, econômica, política e social
da comunidade civil a que pertence.
A participação é um dever a ser
conscientemente exercitado por
todos, de modo responsável e em
vista do bem comum”[17]. Por
último, o princípio de solidariedade
implica “que os homens do nosso
tempo cultivem uma maior
consciência do débito que têm para
com a sociedade na qual estão



inseridos [...] Um tal débito há de ser
honrado nas várias manifestações do
agir social”[18].

Estes princípios nos fazem descobrir
que muitas das iniciativas sociais que
florescem ao nosso redor se apoiam
em valores compartilhados. Estudá-
los e difundi-los pode ser a ocasião
de trabalhar junto ao restante dos
habitantes de nossos países na
construção de uma sociedade mais
justa.

Verdade, liberdade, justiça e
caridade

Há quatro valores fundamentais
sobre os que se apoiam os princípios
da doutrina social da Igreja: a
verdade, a liberdade, a justiça e o
amor.

O amor ao próximo deve
impulsionar a vida dos cristãos, tanto
pessoalmente como socialmente. “A
Igreja não deve apenas anunciar a



Palavra, mas também realizar a
Palavra, que é caridade e
verdade”[19]. Vimos isso talvez de
forma mais clara nos últimos anos:
diante de crises globais, há uma
resposta de solidariedade que une
aqueles que sofrem juntos. Há
famílias que se reencontram diante
da doença de uma pessoa amada, ou
vizinhos que começam a conversar
quando se veem forçados a passar
mais tempo em casa. São atitudes
que podemos incorporar também
quando não são as circunstâncias
que nos levam a isso: sei os nomes de
quem mora no meu prédio, ou na
casa mais afastada do bairro? Falei
alguma vez com cada um,
interessando-me pelas suas
circunstâncias, procurando
aproximar-me?

Aquilo que, visto de fora, poderia
parecer um simples gesto de boa
educação ou uma mostra de
gentileza, pode de fato refletir o



amor de Deus por cada um: “O amor,
cheio de pequenos gestos de cuidado
mútuo, é também civil e político,
manifestando-se em todas as ações
que procuram construir um mundo
melhor. Por isso, o amor expressa-se
não só nas relações íntimas e
próximas, mas também nas macro
relações como relacionamentos
sociais, econômicos e políticos”[20]. A
unidade de vida de um cristão
coerente o leva a agir com caridade
em todos os níveis, tanto no que lhe
atinge de perto como nos temas mais
distantes.

Partindo do respeito a todos,
colocando o bem de cada pessoa
acima de ideias ou opiniões, os
cristãos podem intervir em todos os
tipos de questões, com
responsabilidade e criatividade, sem
atribuir à Igreja o que é o modo de
fazer de cada um. “Os cristãos,
desfrutais da mais plena liberdade,
com a consequente responsabilidade



pessoal, para intervir como mais vos
aprouver em questões de índole
política, social, cultural....”[21].

“Quem ama os outros com caridade
é, inicialmente, justo para com eles.
A justiça não só não é alheia à
caridade, não só não é um caminho
alternativo ou paralelo à caridade,
mas [...] é-lhe intrínseca. A justiça é o
primeiro caminho da caridade”[22]. E
vice-versa: a luta pelo bem comum
sempre estará guiada pela
compreensão e o respeito. Não teria
sentido procurar a justiça com
dureza de coração ou alegrar-nos por
algo objetivamente mau porque
confirma nossa opinião.

Diante de pessoas próximas que
sofrem as consequências de ações ou
modos de vida contrários à moral, ou
que retificam e querem aproximar-se
de Deus ou de outro estilo de vida, a
única postura possível em um cristão
é o acompanhamento cheio de



carinho e compreensão, nunca uma
resposta autocomplacente que olha
os outros por cima do ombro. Assim
como a Igreja entra em diálogo com o
mundo a partir da caridade, nós, no
mundo, procuramos uma conversa
aberta a todos, que inclua a todos e
não se feche diante de propostas que
percebemos como ameaças, mas que
saiba acolher diferentes pontos de
vista, aprendendo dos outros.

Os apóstolos também não eram um
grupo uniforme. Vinham de
ambientes diferentes, tinham
profissões diferentes, personalidades
às vezes pouco compatíveis, opiniões
opostas... Mas estavam unidos pelo
amor a Cristo e pela missão de levar
a Boa Nova ao mundo. Assim,
conjugando a primazia de Pedro e a
colegialidade com sua própria
identidade, cumpriram o mandato de
Cristo: “Ide por todo o mundo e
pregai o Evangelho a toda
criatura” (Mc 16,15).



A promessa de Jesus

Esta obrigação cristã do amor ao
próximo se realiza, como todas,
partindo do amor de Deus pelos
homens. É Ele quem transforma os
corações e renova o mundo: “A
caridade e a justiça não são apenas
obras sociais, mas obras espirituais
realizadas à luz do Espírito
Santo”[23].

Sabemos que não podemos conseguir
uma justiça perfeita na terra, e
contamos com a justiça da vida
eterna. No entanto, isso não nos leva
a descuidar nossos deveres terrenos,
porque sabemos que a vida eterna
dependerá de como nos esforçamos
aqui para viver esse “foi a mim que o
fizestes” de Jesus. Esperamos
transformar o mundo, contribuir à
felicidade das pessoas que nos
rodeiam, e, dessa forma, também
sermos felizes, porque ouvimos dos
lábios de Jesus o que prometeu um



dia àqueles que O ouviam: “Bem-
aventurados os que têm fome e sede
de justiça, porque serão
saciados!” (Mt 5,6).

[1] Cf Catecismo da Igreja Católica n.
400.

[2] São Josemaria, Carta n. 3 (“Sobre
a missão do cristão na vida social”) n.
31.

[3] Francisco, Fratelli tutti, n. 57.

[4] Francisco, Fratelli tutti, n. 85.

[5] Fernando Ocáriz, Carta
19/03/2022, n. 7.

[6] Aleluia da Solenidade de
Pentecostes, ano B.

[7] Bento XVI, Audiência 1/02/2012.



[8] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 36.

[9]Idem, n. 75.

[10] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
2.

[11] São Josemaria, Carta n. 3, n. 37.

[12] Cf Catecismo da Igreja Católica,
nn. 2032; 2420.

[13]Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 164.

[14] Cf idem, n. 171.

[15]Compêndio da doutrina social da
Igreja, n. 164.

[16]idem, n. 185.

[17]idem, n. 189.

[18]idem, n. 195.

[19] Bento XVI, Audiência Geral,
25/04/2012.



[20] Francisco, Fratelli tutti, n. 181.

[21] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 11.

[22] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
6

[23] Bento XVI, Audiência geral,
25/04/2012.

Teresa Gómez

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-
mesma-coisa-1-foi-a-mim-que-o-fizestes/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-1-foi-a-mim-que-o-fizestes/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-1-foi-a-mim-que-o-fizestes/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faze-a-mesma-coisa-1-foi-a-mim-que-o-fizestes/

	“Vai e faze a mesma coisa” (1): foi a mim que o fizestes

