
opusdei.org

“Vai e faz tu o
mesmo”: A lei de
Deus e a
misericórdia

Quem é meu próximo? O
Senhor responde a essa
pergunta de um doutor da lei
com a parábola do bom
samaritano. Dessa forma abre
para ele – e para nós –, o
horizonte das bem-
aventuranças, que mostram a
profundidade da lei de Deus.
Novo editorial sobre a
misericórdia.



01/08/2016

Em certa ocasião, um doutor da lei se
aproximou de Jesus para perguntar o
que devia fazer para conseguir a vida
eterna. Na realidade, ele queria
testar a ortodoxia do rabi de Nazaré,
de quem, ao que parece, não sabia o
que pensar[1]. Mas Jesus não se
incomodou. Aceitou o diálogo e lhe
devolveu a pergunta «O que está
escrito na lei? Como é que lês?»[2]. O
doutor respondeu com umas
palavras do Shemá Israel, Escuta
Israel[3], que todo israelita aprendia
desde pequeno: «Amarás o Senhor
teu Deus de todo o teu coração, de
toda a tua alma, de todas as tuas
forças e de todo o teu
pensamento»[4] e acrescentou com o
livro do Levítico: «e a teu próximo
como a ti mesmo»[5].



Nessas duas fórmulas estão
sintetizadas toda a lei e os
profetas[6], de modo que o Senhor
diz: «Respondeste bem. Faz isto e
viverás»[7]. O doutor não esperava
que sua pergunta se solucionasse
com essa simplicidade
desconcertante. «Querendo
justificar-se»[8] insiste com uma
nova questão: «E quem é o meu
próximo?»[9]. Jesus não se rende,
pois quer ganhar a confiança de seu
interlocutor. Fala-lhe então ao
coração e, com ele, a todos os
homens e mulheres de todos os
tempos, com sua linguagem, ao
mesmo tempo simples e solene: é a
parábola do bom samaritano.

“Fazer-se próximo”

No pobre homem assaltado no
caminho de Jerusalém a Jericó, os
Padres da Igreja viam Adão, e com
ele – porque seu nome significa
precisamente “homem” – viam a



humanidade maltratada pelo seu
próprio pecado, pelo nosso próprio
pecado. No bom samaritano
reconheciam Jesus, que vem com
paciência para nos curar, depois de
que aqueles que não eram capazes
de trazer a salvação ao mundo
passassem longe. Ele, por outro lado,
pode e quer. Uma antiga e venerável
homilia imagina assim o encontro de
Cristo com Adão – que é também o
encontro com cada um de nós – ao
descer para os infernos: «Eu sou o
teu Deus, quem por tua causa fiz-me
teu filho; por causa de ti, e por causa
daqueles que nasceriam de ti, a todos
aqueles que eram escravos, digo-o
eu: “Saí”, e aos que se encontram nas
trevas: “Iluminai-vos”, e aos que
dormem: “Levantai-vos!”»[10].

Com Jesus, os cristãos, seus ungidos,
são chamados a levar a sua salvação
– a serem bons samaritanos. Como
seu Senhor, também eles devem
curar as feridas dos homens e



derramar azeite e vinho sobre
elas[11]: devem ser bons
estalajadeiros até a volta do
Samaritano. «Essa pousada, se
notáreis bem, é a Igreja. Agora é
pousada porque nossa vida é um 
estar de passagem. Será casa que
nunca abandonaremos quando
tenhamos chegado curados ao reino
dos céus. Enquanto isso, aceitamos
com gosto o tratamento na
pousada»[12]. Este é o horizonte que
o Senhor quer abrir ao doutor da lei,
e com ele, a todos os cristãos, e a
todos os seres humanos. Não o
repreende por sua estreiteza: faz-lhe
pensar primeiro, e depois, sonhar:
«Vai e faz tu o mesmo»[13]. Como
acontece com frequência nos
Evangelhos, é bom não passar muito
depressa por cima da concisão do
relato. A resposta à pergunta de
Jesus: - «quem foi seu próximo?» – é
certamente óbvia: «Aquele que usou
de misericórdia para com ele.»[14]. O
que não é evidente, porém, é por que



o Senhor faz essa pergunta que vira
do avesso a colocação do doutor da
lei: «Jesus inverte a perspectiva: não
se trata de reconhecer o outro como
meu semelhante, mas de ser capaz de
fazer-me semelhante ao outro»[15].
Diante de uma atitude estreita, que
delimita o campo de ação para fazer
o bem – considerando, por exemplo,
se os outros pertencem ao meu
grupo, se depois me devolverão o
favor –, o Senhor responde
convidando a levantar a vista, a ser
ele mesmo próximo.

A palavra próximo converte-se assim,
da qualificação de um tipo de
pessoas que mereceriam minha
atenção, a uma qualidade do
coração. É a pedagogia de Deus, que
dá uma virada à pergunta “a quem
fazer o bem” e a transfigura: o que
era matéria de discussão e casuística
nas escolas rabínicas – onde estava o
limite? Até onde tenho que
compadecer-me dos outros? –



converte-se em um desafio audaz. O
cristão, dizia São João Paulo II, «não
se pergunta a quem deve amar,
porque perguntar-se “quem é meu
próximo?” já implica colocar limites
e condições (...). A pergunta legítima
não é “quem é meu próximo?”, mas
sim “de quem devo fazer-me
próximo?”. E a resposta é: qualquer
um que sofre necessidade, ainda que
me seja um desconhecido, converte-
se para mim em próximo, ao que eu
devo ajudar”[16]. É a 
proximidade[17], neologismo do Papa
Francisco que nos lembra nossa
vocação de ser próximos do nosso
próximo, a ser «ilhas de misericórdia
no meio do mar da indiferença»[18].

O caminho até a plenitude da Lei

Poderíamos dizer que este diálogo
com o doutor da lei resume o
caminho que vai desde os
ensinamentos morais do Antigo
Testamento até a plenitude da vida



moral em Cristo. E que, como nos
lembra São Paulo, a lei do povo
escolhido é boa e santa[19], mas não
definitiva. Ordenava-se,
principalmente, a preparar os
corações para a chegada de Jesus. A
pergunta do fariseu – «qual é o
principal mandamento da Lei?»[20] –
parece refletir certa angústia diante
dos inúmeros preceitos que, com
uma visão legalista, foram se
introduzindo na vida religiosa
israelita. Em outro momento, Jesus
Cristo se queixa dos doutores da lei
«que carregais os homens com pesos
que não podem levar, mas vós
mesmos nem sequer com um dedo
vosso tocais os fardos»[21].

E mais ainda: em algumas ocasiões,
as tradições humanas terminaram
por tornar-se uma desculpa para não
se sujeitar a um mandato divino,
assim, Jesus denuncia a atitude de
quem se escudava com as ofertas do



Templo para não ajudar a seus
pais[22].

Por isso, Jesus Cristo aponta para o
fundamental: o Amor a Deus e ao
próximo. Deste modo, se cumpre o
que Ele diz de si mesmo: que não
veio «abolir a lei ou os profetas (...),
mas sim para levá-los à
perfeição»[23].

A Aliança que Deus celebrou com seu
povo incluía umas prescrições que
não tinham o sentido original de
impor-lhes cargas, mas sim, muito ao
contrário, o de levar-lhes por
caminhos de liberdade: «Olha que
hoje ponho diante de ti a vida com o
bem, e a morte com o mal. Mando-te
hoje que ames o Senhor (...) para que
vivas e te multipliques, e que o
Senhor, teu Deus, te abençoe na terra
em que vais entrar para possuí-
la»[24].

A terra prometida aos hebreus
simboliza um lugar os homens e as



mulheres de todos os tempos podem
entrar, se vivem os mandamentos de
Deus em seu autêntico sentido. É
uma porta para chegar à comunhão
com Deus, porque, fora dela,
qualquer outra terra parece inóspita:
«O que é preciso para conseguir a
felicidade não é uma vida cômoda,
mas um coração enamorado»[25].

Se, por um lado, os preceitos rituais e
legais do povo de Israel terminaram
com a vinda de Jesus Cristo, por
outro, os Dez Mandamentos,
conhecidos também como o
Decálogo, são perenes: recolhem os
princípios fundamentais para poder
amar a Deus – colocando-o por cima
de tudo, respeitando seu santo nome,
dedicando-lhe os dias de festa, como
os cristãos fazemos no domingo – e
aos outros – alimentando o carinho e
reverência aos pais, protegendo a
vida, a pureza de coração, etc.
Quantas gerações de israelitas
meditaram a verdade e a solicitude



do Pai que estão nessas dez palavras!
«Minha herança eterna são as vossas
prescrições, porque fazem a alegria
de meu coração»[26], uma amostra
da misericórdia divina, que não quer
que nos extraviemos, que deseja que
tenhamos uma vida plena. O mundo
pode se rebelar às vezes contra os
Mandamentos, como se fossem
imposições ultrapassadas, próprias
de um estágio infantil da
humanidade. Mas não faltam
exemplos de como as sociedades e as
pessoas se desmoronam quando
creem que podem ignorá-los. As dez
palavras do Senhor são as constantes
do universo interior do ser humano.
Se são alteradas, seu coração se
desfigura.

Para que sejais filhos do vosso Pai

O Decálogo se engloba na nova lei
que Jesus Cristo instaurou ao salvar-
nos dando sua vida na Cruz. Essa
nova lei é a graça do Espírito Santo 



concedida mediante a fé em
Cristo[27]. Agora, portanto, não
temos somente um horizonte moral a
que aspirar: trata-se de viver em
Jesus, de parecer-nos cada vez mais
com Ele, deixando que o Espírito
Santo nos transforme, para cumprir
assim seus mandamentos.

Como ser mais parecidos com Jesus
Cristo? Onde podemos ver seu modo
de ser? O Catecismo diz que «As bem-
aventuranças desenham o rosto de
Jesus Cristo e descrevem sua
caridade»[28]. Nesses ensinamentos
recolhidos pelos evangelhos, vemos o
retrato de Nosso Senhor, seu rosto
que revela o amor compassivo do Pai
a todos os homens. Elas recolhem as
promessas feitas ao Povo Eleito, mas
as aperfeiçoam ordenando-as não
somente à posse da terra, mas ao
Reino dos Céus[29].

No evangelho de Mateus, as
primeiras quatro bem-aventuranças



se referem a uma atitude ou forma
de ser que tem seu centro nas
palavras de Jesus[30]: «Bem-
aventurados os pobres de espírito»,
«os que choram», «os mansos», «os
que têm fome e sede de justiça».
Convidam a confiar totalmente em
Deus e não nos nossos recursos
humanos, a enfrentar com sentido
cristão os sofrimentos, a ser
pacientes dia a dia. A estas bem-
aventuranças se acrescentam outras
que põem o acento na ação: «Bem-
aventurados os misericordiosos», «os
limpos de coração», «os pacíficos», e
outras mais que nos advertem que,
para seguir Jesus, temos que sofrer
algumas contradições [31], sempre
com alegria, pois «a felicidade do Céu
é para os que sabem ser felizes na
terra»[32].

As bem-aventuranças certamente
manifestam a misericórdia de Deus,
que se empenha em dar um júbilo
sem limites àqueles que O seguem:



«Alegrai-vos e exultai, porque será
grande a vossa recompensa nos céus,
pois assim perseguiram os profetas
que vieram antes de vós.»[33] Elas
não são, no entanto, uma coleção de
aforismos para imaginar um utópico
mundo melhor que alguém se
ocupará de fazer possível, ou para
consolar-se falsamente diante das
dificuldades do momento. Por isso,
as bem-aventuranças são também
chamadas exigentes de Deus ao
coração de cada ser humano. Elas
nos empurram a comprometer-se a
trabalhar pelo bem e a justiça já
nesta terra.

Considerar com frequência as bem-
aventuranças, talvez na oração
pessoal, ajuda a saber como aplicá-
las na vida diária. Por exemplo, a
mansidão se concretiza tantas vezes
no «sorriso amável para quem te
incomoda, aquele silêncio ante a
acusação injusta, a tua conversa
afável com os maçantes e os



inoportunos, o não dar importância
cada dia a um pormenor ou outro,
aborrecido e impertinente, das
pessoas que convivem contigo...»[34].

Ao mesmo tempo, quem procura
viver segundo o espírito das bem-
aventuranças, vai incorporando à
sua personalidade umas atitudes e
modos de julgar as coisas que lhe dão
maior facilidade para cumprir os
mandamentos. A limpeza de coração
lhe permite ver a imagem de Deus
em cada pessoa, considerando-a
como alguém digna de respeito e não
como objeto para satisfazer uns
desejos retorcidos. Ser pacíficos leva-
nos a viver como filhos de Deus e a
reconhecer os outros como seus
filhos, seguindo esse «caminho mais
excelente»[35] da caridade, que
«tudo desculpa, tudo crê, tudo
espera, tudo suporta»[36],
transformando os agravos em uma
ocasião de amar e rezar por aqueles
que prejudicam[37]. Em resumo, ser



pacíficos nos leva a modelar o nosso
coração segundo os contornos que
traçam as bem-aventuranças, torna
realidade o ideal que Jesus Cristo nos
propõe de ser misericordiosos como
o «Pai celestial é misericordioso»[38].
Transformamo-nos em portadores do
amor de Deus, aprendemos a ver nos
outros esse próximo que necessita
nossa ajuda. Somos, em Cristo, esse
bom samaritano que sabe se
conduzir pela misericórdia, para
cumprir em plenitude a lei da
caridade. Então, nosso coração se
expande, como aconteceu com o
coração de Nossa Senhora.

Carlos Ayxelá – Rodolfo Valdés

[1] Cfr. Lc 10, 25.

[2] Lc 10, 26.



[3] O Shema‘ Israel é o nome que os
israelitas usam para se referir ao
texto bíblico do livro do
Deuteronômio, que recitam
diariamente nas suas orações: “Ouve,
Israel! O Senhor nosso Deus é o único
Senhor. Amarás o Senhor teu Deus
com todo o teu coração, com toda a
tua alma e com todas as tuas
forças” (Dt 6,4-5).

[4] Deut 6,5

[5] Lev 19,18

[6] Mt 22, 40

[7] Lc 10, 28

[8] Lc 10, 29

[9] Lc 10, 29

[10] Homilia sobre o grande e santo
Sábado (PG 43, 462).

[11] Lc 10, 34.



[12] Santo Agostinho, Sermão 131, 6

[13] Lc 10,37

[14] Lc 10, 37

[15] Francisco, Mensagem, 24-I-2014.

[16] São João Paulo II, Discurso, 2-
II-1999.

[17] Francisco, Ex.Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), nº 169.

[18] Francisco, Mensagem, 4-X-2014.

[19] Cfr. Rom 7, 12.

[20] Mt 22,36

[21] Lc 11,46

[22] Mt 15, 3-6

[23] Mt 5, 17

[24] Deut 30, 15-18

[25] São Josemaria, Sulco, nº 795



[26] Salmo 119 (118), 111.

[27] Cfr. São Tomás de Aquino, 
Summa Theologica I-II, q. 106, a.1, c. e
ad 2, cit. Em São João Paulo II, Enc. 
Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, nº 24.

[28] Catecismo da Igreja Católica, nº
1717.

[29] Idem, nº 1718.

[30] Cfr. Mt 5,3-12.

[31] Cfr. Mt 5, 10-12

[32] São Josemaria, Forja, nº 1005.

[33] Mt 5,12.

[34] São Josemaria, Caminho nº 173.

[35] 1 Cor 12,31.

[36] 1 Cor 13, 7.

[37] Cfr Mt 5, 44-45.

[38] Lc 6, 36.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faz-tu-o-
mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/vai-e-faz-tu-o-mesmo-a-lei-de-deus-e-a-misericordia/

	“Vai e faz tu o mesmo”: A lei de Deus e a misericórdia

