
opusdei.org

Unidade de vida na
profissão

Para oferecer o trabalho a Deus,
é preciso realiza-lo bem: com
boa intenção, critério reto e
uma conduta que manifeste
estes desejos interiores.

09/06/2015

Todo o trabalho honrado pode ser
oração; e todo o trabalho que for
oração, é apostolado. Desse modo,
a alma se enrijece numa unidade
de vida simples e forte[1].



Trabalho, oração, apostolado: três
termos que, para quem se sabe filho
de Deus não são de âmbitos
diferentes, mas vão se fundindo na
vida como notas de um acorde, até
compor uma única harmonia.

No início da atividade profissional, é
possível escutar unicamente o som
isolado do próprio trabalho,
monótono e sem graça. Ao descobrir
como transformá-lo em oração que
se eleva ao Céu e em apostolado que
fecunda a terra, as notas se
combinam e o som começa a
adquirir ritmo e harmonia. Se
abandonarmos o esforço de criar e
compor, voltamos facilmente às
notas soltas, aos sons sem melodia;
porém basta permitirmos que o
Espírito Santo governe de novo a
nossa vida profissional e dirija a
orquestra, e surge outra vez a
música, composição excelente de
amor a Deus e aos homens — de
oração e apostolado — no trabalho



diário. Cada uma das faculdades de
nosso ser: vontade, inteligência,
afetos..., interpreta sua parte com
maestria, e essa unidade de vida
simples e forte que agrada a Deus e
atrai os homens para Ele é
alcançada.

Na atividade profissional há três
aspectos que convém examinar com
atenção para alcançar a harmonia da
unidade de vida: a intenção, o
critério e a conduta coerente com
ambos.

Retidão de intenção

A unidade de vida no trabalho
profissional depende, em primeiro
lugar, da retidão de intenção: da
clara e firme decisão de trabalhar
por amor a Deus, não por ambição
ou outra forma de egoísmo; diante de
Deus e buscando a sua gloria, não
diante dos homens e buscando a
própria gloria, ou seja, a satisfação
pessoal ou a admiração das pessoas.



Ninguém pode servir a dois
senhores [2]. Não podemos admitir
negociações, não podemos ter no
coração uma vela acesa a São
Miguel e outra ao diabo [3]. A
intenção deve ser transparente. No
entanto, podemos perceber que,
mesmo querendo viver para a glória
de Deus, a retidão da vontade se
distorce facilmente nas ações
concretas, nas quais juntamente com
motivos santos podemos encontrar
muitas vezes aspirações menos
claras [4]. Por isso, São Josemaria
aconselha a purificar a vontade,
retificando constantemente a
intenção. Retificar. - Cada dia um
pouco. - Eis o teu trabalho
constante, se de verdade queres
tornar-te santo[5].

Quem trabalha com retidão de
intenção procura sempre realizar
bem sua tarefa. Não trabalha de um
modo quando os outros o veem e de
outro quando ninguém o vê. Sabe



que Deus o contempla e por isso trata
de cumprir seu dever com perfeição,
como Ele gosta. Presta atenção aos
detalhes de ordem, de laboriosidade,
de espírito de pobreza..., também
quando ninguém percebe ou está
sem vontade. Nos dias cinzentos de
trabalho corrente, quando a
monotonia ameaça, um filho de Deus
se esforça em por as últimas pedras
por amor, e assim o seu trabalho se
converte em oração.

Os momentos de sucesso ou de
fracasso, com a tentação da
presunção ou do desânimo, são um
teste para a qualidade de nossa
intenção. São Josemaria ensina a
preparar-se para essas
circunstâncias, que poderiam levar a
pessoa a fechar-se em si mesma,
distorcendo a vontade. Tens de
permanecer vigilante, para que os
teus êxitos profissionais ou os teus
fracassos - que virão! - não te
façam esquecer, nem por um



instante, qual é o verdadeiro fim
do teu trabalho: a glória de Deus!
[6]

Para fortalecer a retidão de intenção,
verdadeiro pilar da unidade de vida,
é necessário buscar a presença de
Deus no trabalho — oferecendo-o ao
início, renovando esse oferecimento
quando for possível, agradecendo ao
terminar... E procurar que as
práticas de piedade - principalmente,
a Santa Missa se for possível assistir -
dilatem-se ao longo do dia num
diálogo contínuo com o Senhor. 
Esquecer-se de Deus na profissão
indica pouca unidade de vida, e não
simplesmente um caráter distraído:
quem ama de verdade não se
esquece do amado.

Critério Reto

A retidão de intenção é essencial
para a unidade de vida, porém não
devemos esquecer que a vontade
necessita da guia da razão iluminada



pela fé. Há pessoas que não
conseguem ter uma conduta
coerente, não por má vontade, mas
por falta de critério. Quando não
colocamos os meios para formar bem
a consciência, para adquirir um
conhecimento profundo das
consequências morais de cada
profissão, corremos o risco de aceitar
como norma o que é normal. É
possível então que se cometam com 
boa vontade graves erros e injustiças,
e, por não saber julgar com
prudência, deixar de fazer o bem que
se deve fazer. A falta de critério
impede alcançar a unidade de vida.

Um homem de critério encontra o
que é o bom, sem cair em
extremismos nem pactuar com a
mediocridade. Às vezes, a falta de
critério leva a pensar que a
alternativa a um defeito é o defeito
oposto: que para não ser rígidos tem
que ser fracos, ou para não ser
agressivos, bondosos... Na prática, a



natureza das virtudes não foi bem
entendida. O ponto médio em que
consiste a virtude —in medio virtus—
não é ficar no meio, sem aspirar ao
cimo, mas alcançar o cume entre dois
defeitos [7]. Pode-se ser enérgico e
manso ao mesmo tempo,
compreensivo e exigente com os
deveres, veraz e discreto, alegre sem
ser ingênuo.Sede, pois, prudentes
como as serpentes, mas simples
como as pombas [8], disse o Senhor.

O critério necessário para a unidade
de vida é um critério cristão, não
simplesmente humano, pois sua
regra não é unicamente a reta razão,
mas a razão iluminada pela fé viva, a
fé configurada pela caridade. Só
então as virtudes humanas são
virtudes cristãs. Um filho de Deus
não tem que cultivar dois tipos de
virtudes, umas humanas e outras
cristãs, umas sem a caridade e outras
com ela, porque isto seria uma vida
dupla. Em seu trabalho não deve se



conformar com praticar em umas
coisas uma justiça só humana —
limitando-se, por exemplo, ao estrito
cumprimento da lei — e em outras
uma justiça cristã, com a alma da
caridade, mas sempre e em tudo esta
última, a justiça de Cristo. 
Considerai especialmente os
conselhos e as advertências com
que Ele preparava aquele punhado
de homens para serem seus
Apóstolos, seus mensageiros, de
um ao outro extremo da terra.
Qual é a pauta principal que lhes
marca? Não é o preceito novo da
caridade? Foi pelo amor que eles
abriram caminho naquele mundo
pagão e corrompido. (...) Quando
se faz justiça a seco, não vos
admireis de que a gente se sinta
magoada: pede muito mais a
dignidade do homem, que é filho
de Deus. A caridade tem que ir
dentro e ao lado, porque tudo
dulcifica, tudo deifica: Deus é
amor (1Jo 4, 16) (...).



A caridade - que é como um
generoso exorbitar-se da justiça -
exige primeiro o cumprimento do
dever. Começa-se pelo que é justo,
continua-se pelo que é mais
equitativo... Mas, para amar,
requer-se muita finura, muita
delicadeza, muito respeito, muita
afabilidade; numa palavra, é
preciso seguir o conselho do
Apóstolo: Levai uns as cargas dos
outros, e assim cumprireis a lei de
Cristo (Gal 6,2). (...) Isto requer a
inteireza de submeter a vontade
própria ao modelo divino, de
trabalhar por todos, de lutar pela
felicidade eterna e pelo bem-estar
dos outros. Não conheço melhor
caminho para sermos justos que o
de uma vida de entrega e de
serviço [9]. Isto é ter critério cristão,
luz imprescindível para a unidade de
vida. Adquirir esse critério exige
dedicar tempo à formação, e em
particular ao estudo da doutrina.
Seria temerário fiar-se da intuição e



não pôr os meios para cultivar a
mente. Porém, um estudo teórico não
seria suficiente. A unidade de vida
cristã requer uma doutrina
assimilada na oração.

Valentia

Além de querer e de saber, a unidade
de vida reclama atuar, pois obras é
que são amores, não as boas
palavras [10]. Que as vossas boas
obras e glorifiquem vosso Pai que está
nos céus [11], disse o Senhor. Convém
examinar-se com franqueza, como
aconselha São Josemaria: Propaga-
se à tua volta a vida cristã? Pensa
nisto diariamente [12].

Quando há unidade de vida é lógico
que se note, com naturalidade, ao
nosso redor. Quem oculta sua
condição de cristão por medo a que o
rotulem, ou por timidez ou por
vergonha, quebraria a unidade de
vida, não poderia ser sal e luz, suas
obras seriam estéreis em relação à



vida sobrenatural. O Senhor disse a
cada um de nós: dabo te in lucem
gentium, ut sit salus mea usque ad
extremum terrae[13], te colocarei
como luz das gentes, para que minha
salvação alcance até os confins da
terra.

Temos que ter a coragem de viver
pública e constantemente de
acordo com a nossa santa fé [14],
escreve São Josemaria, fazendo eco à
advertência do Senhor: se alguém se
envergonhar de mim e das minhas
palavras, também o Filho do Homem
se envergonhará dele, quando vier na
sua glória [15]. Jesus nos impulsiona
também com uma maravilhosa
promessa: quem der testemunho de
mim diante dos homens, também eu
darei testemunho dele diante de meu
Pai que está nos céus [16]. Não cabem
ambiguidades. Não devemos ter
medo de falar de Deus: com a
palavra, porque o próprio Cristo
mandou Ide por todo o mundo e



pregai o Evangelho a toda criatura
[17], e com o exemplo de uma a fé
que opera pela caridade [18].

É natural que as pessoas, no
ambiente em que um cristão atua,
conheçam sua fé viva e operante.
Com maior razão deverá ser
facilmente reconhecível, por
contraste, numa sociedade na qual
predominam o materialismo e o
hedonismo. Se passar inadvertida
por muito tempo, não seria por
naturalidade, mas por este ter uma
vida dupla. Isto é o que infelizmente
acontece com aqueles que relegam a
fé à vida "privada". Esta atitude, se
não é simples covardia, quando
corresponde à ideia de que a fé não
deve influir na conduta profissional,
reflete uma mentalidade não laical,
mas laicista, que pretende afastar
Deus da vida social, e muitas vezes
prescindir também da lei moral. É
justamente o oposto ao ideal de pôr
Cristo no cume de todas as atividades



humanas. A isto estamos chamados
os cristãos, e é bom que muitos ao
nosso lado o saibam. Mais ainda,
certamente o apostolado do cristão
que vive no meio do mundo deve ser
de amizade e confidência[19] com
os colegas de profissão, um a um.
Porém isto não exclui que às vezes
seja conveniente ou necessário —
exigência da unidade de vida — falar
em público e explicar as razões de
uma conduta moral, humana e cristã.
As dificuldades podem ser muitas,
poréma fé assiste ao cristão e lhe dá a
fortaleza que necessita para defender
a verdade e ajudar a todos a descobri-
la.

Na prática a experiência diz-nos que,
mesmo evitando os extremos, é fácil
deixar-se influir por essa
mentalidade laicista e convencer-se,
por exemplo, de que num
determinado ambiente profissional
não é oportuno em nenhum caso
falar de Deus, porque seria chocante



ou estaria fora de lugar, ou porque
outros alegariam que as posturas de
um cristão em questões profissionais
estão condicionadas pela religião.
Apresenta-se então a tentação de por
entre parênteses a própria fé,
precisamente quando deveria
manifestar-se.

Aconfessionalismo. -
Neutralidade. - Velhos mitos que
tentam sempre remoçar. Tens-te
dado ao trabalho de meditar no
absurdo que é deixar de ser
católico ao entrar na
Universidade, ou na Associação
profissional, ou na sábia
Academia, ou no Parlamento,
como quem deixa o chapéu à
porta?[20]. São Josemaria não
convida a ostentar a fé, nem a
utilizar etiquetas de católico que não
combinam com a mentalidade laical.
O que pede é preocupar-se em
meditar, cada um em suas
circunstâncias, quais são as



exigências externas e visíveis da
unidade de vida na própria profissão
e atuação social. Tens de ter a
valentia, que em algumas ocasiões
não será pouca, dadas as
circunstâncias dos tempos, de
fazer presente — tangível, direi
melhor — vossa fé: que vejam
vossas obras boas e o motivo de
vossas obras, ainda quando venha
às vezes a crítica e a contradição
de uns e de outros[21].

A unidade de vida é um dom de Deus
e, por sua vez, uma conquista que
exige luta pessoal. O trabalho
profissional é terreno no qual se
forja essa unidade através de
decisões concretas de atuar sempre
diante de Deus e com afã apostólico.
Com a graça de Deus temos que
aspirar e chegar a amá-lo com
totalidade: ex todo corde, ex tota
anima, ex tota mente, ex tota
virtute[22], com todo o coração, com



toda a alma, com toda a mente, com
todas as forças.

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 10.

[2] Mt 6, 24.

[3] São Josemaria, Caminho, n. 724.

[4] Cf. Ibid. n. 788.

[5] Ibid. n. 290.

[6] São Josemaria, Forja, n. 704.

[7] Cf. São Josemaria, Amigos de
Deus, n. 83.

[8] Mt 10, 16.

[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
173.

[10] Cf. San Josemaria, Caminho, n.
933.

[11] Mt 5, 16.



[12] São Josemaria, Forja, n. 856.

[13] Is 49, 6.

[14] São Josemaria, Sulco, n. 46.

[15] Lc 9, 26.

[16] Mt 10, 32.

[17] Mc 16, 15.

[18] Gal 5, 6.

[19] São Josemaria, Caminho, n. 192.

[20] São Josemaria, Caminho, n. 353.

[21] São Josemaria, Instrução, 8-
XII-1941, n. 13, em E. Burkhart, J.
López Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, III,
Rialp, Madri 2013, p. 647.

[22] Mc 12, 30.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/unidade-de-
vida-na-profissao/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/unidade-de-vida-na-profissao/
https://opusdei.org/pt-br/article/unidade-de-vida-na-profissao/
https://opusdei.org/pt-br/article/unidade-de-vida-na-profissao/

	​Unidade de vida na profissão

