
opusdei.org

Uma vocação para
encher o mundo de
luz

Trajetórias pessoais de
supernumerários, depois do
retiro pregado por São
Josemaria em 1949. Artigo de
Luis Cano.

29/10/2024

Baixe o artigo em PDF aqui

Tradução do artigo de Luis Cano,
publicado no número 18 da revista
“Studia et Documenta”.

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/uma-vocacao-para-encher-o-mundo-de-luz-2-4120241029091114875969.pdf
https://www.isje.org/setd/2024/SetD-18-2024-02-CANO.pdf
https://www.isje.org/setd/2024/SetD-18-2024-02-CANO.pdf


Resumo: Na Semana Santa de 1949,
Josemaria Escrivá pregou em
Molinoviejo um retiro para um grupo
de profissionais. Vários deles foram
os primeiros supernumerários do
Opus Dei. O artigo conta como São
Josemaria desenvolveu a pregação a
este grupo, reconstruída em parte
graças às anotações de alguns
participantes e a trajetória pessoal de
vários destes pioneiros.

Índice

A situação dos supernumerários em
1949

O retiro na Semana Santa de 1949

O retiro de Molinoviejo visto por José
Ferrer-Bonsoms

O desenvolvimento do retiro e da
pregação de Escrivá



José María Poveda Ariño

Mario Azara e os primeiros
supernumerários de Valência e
Gandía

Um exilado croata chega tarde ao
encontro: Luka Brajnovic

Um antigo conhecido dos tempos de
DYA: Miguel Deán Guelbenzu

Um pouco mais sobre a pregação de
Escrivá no retiro

Um engenheiro de San Sebastián
(Guipúscoa): Francisco Javier Urquía

Um estudante com “vocação
matrimonial”: José María (Chemari)
Hernández-Sampelayo López.

Um especialista em Direito Romano:
Álvaro d’Ors

Conclusões



Este artigo dá continuidade a vários
trabalhos anteriores sobre os
primeiros supernumerários homens
do Opus Dei[1]. Procuramos entender
o que representava esta proposta
vocacional para um grupo de
católicos na década de 1940 na
Espanha: que trajetórias seguiram
aqueles que amadureceram sua a
entrega a Deus como
supernumerários nesses primeiros
momentos e como o fundador do
Opus Dei transmitiu-lhes o carisma
que havia recebido.

Uma primeira fase dessa história vai
desde o pedido de admissão dos três
primeiros supernumerários, em
1947, até a semana de retiro-
convivência de setembro de 1948, na
qual São Josemaria explicou a quinze
pessoas em que consistia essa
chamada particular para seguir Jesus
Cristo no mundo, no estado
matrimonial ou, pelo menos, sem um
compromisso formal de celibato. Um



marco seguinte foi o retiro de
Molinoviejo durante a Semana Santa
de 1949, pregado inteiramente por
Escrivá.

Nestas páginas trataremos desse
retiro e de seus participantes.
Inicialmente é preciso recordar
brevemente o contexto em que tudo
isto acontecia.

A situação dos
supernumerários em 1949

A partir de 1947, depois da
aprovação como instituto de direito
pontifício, o Fundador aceitou
algumas poucas pessoas como
supernumerários. Ao mesmo tempo,
ia delineando esta vocação: a vida de
oração que teriam, o modo de
atendê-los espiritualmente, os
apostolados que desenvolveriam etc.
Em janeiro de 1948 entendeu
claramente que esta chamada não
era diferente daquela que os



membros celibatários haviam
recebido, pois era um mesmo
fenômeno vocacional. Mudava
apenas a disponibilidade de tempo e
de dedicação que cada um podia
oferecer para as atividades internas
do Opus Dei, em função das
circunstâncias pessoais, em
particular as familiares, dos diversos
membros[2]. Uma outra diferença era
que a vocação de supernumerário
não incluía o celibato. A Santa Sé
aprovou esta vocação, aceitando que
os membros sem compromisso de
celibato poderiam vincular-se
juridicamente ao Opus Dei. Isto
acontecia em março de 1948 e se
confirmou após um ulterior
esclarecimento pedido ao Fundador,
em junho de 1950[3]. Com essa base
jurídica e a disponibilidade de alguns
leigos bem formados – entre os quais
destaca-se Amadeo de Fuenmayor – e
de um grupo de sacerdotes
numerários que já se tinham ido
ordenando desde 1944, já havia



condições de propor esse caminho
vocacional a um número maior de
pessoas, garantindo seu atendimento
espiritual. Os membros da Obra
foram incentivados a procurar
possíveis candidatos[4]. Chegaram
alguns nomes: antigos residentes de
DYA, pessoas que já conheciam em
anos passados em diversas cidades,
outros que conheciam pessoalmente
o fundador do Opus Dei etc. Um
grupo foi convidado à já mencionada
convivência na casa de retiros de
Molinoviejo em setembro de 1948.
Dos quinze que assistiram, seis já
haviam pedido admissão como
supernumerários. Os outros nove
terminaram a convivência
sensibilizados, praticamente
decididos a dizer sim a essa
chamada, como realmente aconteceu
nos meses seguintes.

Logo se organizaram outras
atividades como recolhimentos
mensais em Madri[5], e um retiro em



Alacuás (Valência), pregado pelo
padre Jesus Urteaga - um dos
sacerdotes numerários – nos
primeiros dias de dezembro de
1948[6]. Procuraram outras pessoas
que pudessem entender a chamada
como supernumerários. A situação
das mulheres era mais incipiente.
Em 1949, somente duas delas tinham
pedido a admissão como
supernumerárias e novos pedidos
demorariam a chegar, embora,
depois, o crescimento tenha sido
constante, até superar a lacuna
inicial em relação aos homens, como
estudou Maria Merino[7].

O retiro na Semana Santa de
1949

O retiro teve lugar, em Molinoviejo,
perto do povoado segoviano de
Ortigosa del Monte, de 10 a 14 de
abril de 1949, isto é, do Domingo de
Ramos até a Quinta Feira Santa. Os
que tinham sido convidados não



sabiam quem pregaria, até descobrir,
com grata surpresa que seria o
próprio fundador do Opus Dei que os
atenderia naqueles dias. Eram, no
total, cerca de vinte participantes[8].
Não há uma lista, mas pode-se
reconstrui-la quase completamente
(há apenas uma dúvida[9]). A vários
deles dedicaremos um espaço
biográfico mais amplo pois
transmitiram suas recordações
desses dias. São eles: José Ferrer-
Bonsoms, de Barcelona, que
trabalhava com seguros; José Maria
Poveda Ariño, médico psiquiatra, de
Valência; León Mario Azara Pena,
veterinário, de Gandía: Miguel Deán
Guelbenzu, farmacêutico, que
morava em Madri, embora fosse
originário de Navarra; Francisco
Javier Urquía Zaldúa, engenheiro;
José Maria (Chemari) Hernández-
Sampelayo López, professor
universitário de Madri e o
romancista de Barcelona, Álvaro
d’Ors. Além disso, mencionaremos o



jornalista croata Luka Brajnovic, que
esteve presente só uns momentos e
afirma que lá estava seu amigo
Anton Wurster,[10] embora tal dado
não conste no diário. Todos
acabariam pedindo admissão como
supernumerários tempos depois.

Outros que estavam ainda eram:
Rafael Fontán Sáenz[11], arquiteto de
Bilbao; Antonio Pons Pérez,[12]

notário de Gandía; Rafael de Balbín
Lucas[13], catedrático de Gramática e
Crítica literária, na Universidade
Central de Madri e que foi residente
de DYA entre 1934 e 1936; José Lucas
Gallego[14], farmacêutico e
bioquímico; José Salgado Torres[15],
funcionário público. Todos eles
pediriam admissão na Obra.

Por outro lado, estavam José Maria
Ruiz[16]; Jaime Aguilar Otermín, que
estava preparando uma tese, e Luis
Aldama: estes dois últimos eram
amigos de José Maria Hernández-



Sampelayo. Além desses, participou
ainda um odontólogo de Reinosa,
Eloy González Obeso, um dos
primeiros rapazes a frequentar as
aulas de São Rafael, no Asilo de Porta
Coeli, em 1934[17].Estava também
Silvério Palafox Boix, pai de Emilio e
Silvério, membros do Opus Dei.

Junto aos participantes estavam na
casa, organizando tudo, Amadeo de
Fuenmayor, Juan Antonio Paniagua e
Fernando Valenciano. Também
estava lá Alberto Ullastres, que
dirigia o carro para São Josemaria e
Florentino Pérez Embid, que esteve
nos últimos dias[18].

Entre os assistentes havia pessoas de
várias localidades espanholas: Madri,
Barcelona, Bilbao, Valência, Gandía,
Reinosa... Suas idades oscilavam
entre sessenta e cinco e vinte e cinco
anos. Havia dois catedráticos de
universidade e vários profissionais já
conceituados; a maioria era, porém,



formada por jovens profissionais ou
que estavam preparando tese: cinco
na casa dos vinte e sete na dos trinta
anos. Vários haveriam de obter altos
postos na vida política ou econômica
do país, embora naquela época esse
futuro não se pudesse prever por sua
juventude: a mesma coisa se poderia
dizer dos que, a longo prazo, se
destacariam no campo científico e
acadêmico.

O que se pode supor, isso sim, sem
prever conclusões, é que alguns deles
encontraram nas palavras de Escrivá
o alento para comprometer-se a levar
os valores cristãos à própria vida
profissional e social – assim o
declararam em algumas recordações
–, com espírito de serviço à
coletividade e sem abstencionismos.
Não é possível, evidentemente, medir
o grau de influência que as ideias de
Escrivá tiveram neste plano, mas,
como se verá, sua pregação e seus
conselhos impulsionaram um grupo



de homens a dedicar a própria vida a
cultivar uma profunda amizade com
Deus conjugando inseparavelmente
esse ideal com o desejo de iluminar a
sociedade, a ciência, a cultura em
que viviam com a luz do Evangelho,
cada um segundo suas
possibilidades. Bem se poderia dizer
que o que ele escreveria nos anos
sessenta, referindo-se à obra de São
Gabriel, já pairava neste retiro de
1949. “Todo nosso labor apostólico
visa diretamente dar sentido cristão
à sociedade humana, mas com a obra
de São Gabriel preenchemos todas as
atividades do mundo com um
conteúdo sobrenatural que – à
medida que for se estendendo –
contribuirá eficazmente para
solucionar os grandes problemas dos
homens”[19].

A história pessoal de vários
assistentes, em alguns casos
relembradas por eles mesmos,
permite reconstruir uma parte do



apostolado do Opus Dei, e mais
particularmente da obra de São
Gabriel, em seus primeiros decênios.

O retiro de Molinoviejo visto
por José Ferrer-Bonsoms

“No dia 10 de abril de 1949 – escreve
José Ferrer-Bonsoms – Domingo de
Ramos, estava anoitecendo quando
eu cheguei à estação de Ortigosa del
Monte, província de Segóvia e desci
ao mesmo tempo do trem suburbano
que tomei na estação madrilena do
Norte junto com alguns homens que
eu não conhecia, Amadeo de
Fuenmayor esperava-nos na estação
e guiou-nos por um pequeno
caminho que ia iluminando com uma
lanterna. Pela primeira vez cheguei a
Molinoviejo[20].

José Ferrer-Bonsoms[21] era um jovem
economista, procedente de
Barcelona, onde morava com sua
mulher, Carmen Millet, desde o seu



casamento em 1946. Em fevereiro de
1949 havia recebido uma carta de
seu amigo Ramón Guardans,
convidando-o para o retiro. “Embora
faltasse mais de um mês – recordava
– respondi por telegrama aceitando,
seguindo um impulso que eu nunca
soube explicar”[22]. O que era
inexplicável naquela resposta
positiva por telegrama entende-se
melhor conhecendo as disposições
interiores de Ferrer-Bonsoms. Na
primavera de 1943 já tinha
conhecido o Opus Dei[23], mas, como
ele mesmo escrevia, naqueles anos,

Eu tinha escassa formação e, pelo
que me lembro, nenhuma visão
sobrenatural – na verdade, nem
sabia o que era isso. Quando eu
estava no curso secundário,
primeiro no Colégio dos Padres
Escolápios em Villanueva y Geltrú
e depois no dos Irmãos da
Doutrina Cristã em Tarragona, eu
tinha feito dois retiros. Minha



recordação é que os dois
sacerdotes que os pregaram eram
muito bons, porém minhas defesas
egoístas e inclusive ateias,
impediram que sua palavra me
penetrasse[24].

A situação familiar não era, além
disso, muito boa para ausentar-se do
lar por alguns dias. “Tínhamos –
escreve – naqueles primeiros meses
de 1949 um filho de um ano e meio e
estávamos esperando o segundo para
fins de junho. Era a primeira vez,
desde que nos casáramos, que
Carmen e eu íamos ficar separados
por mais de um dia. Por um lado,
meu pai havia tido outro enfarto
fazia pouco e, embora estivesse
recuperado, seu estado era
relativamente grave (morreu em
novembro do mesmo ano de 1949)” 
[25].

Apesar de tudo, foi para a capital,
mas, estando lá, as dúvidas



começaram a assaltá-lo. “Fui de trem
de Barcelona a Madri, durante a
noite de sábado para domingo.
Estava sozinho em Madri, no
Domingo de Ramos e pensei várias
vezes em tomar outro trem e voltar
para Barcelona, mas não fiz isso. À
tarde fui ver um jogo de futebol e
antes do final fui pegar o trem
seguindo as indicações que eu havia
recebido de Ramón para chegar a
Molinoviejo”[26].

Já na casa, cumprimentou os outros
participantes, que vinham de
diferentes regiões da Espanha, e São
Josemaria. No dia seguinte, Segunda-
feira Santa, o fundador do Opus Dei
pregou-lhes pela primeira vez. “O
Padre (São Josemaria) pregou uma
meditação, celebrou a Santa Missa,
distribuiu-nos a Comunhão... não
havia outro sacerdote e o Padre
pregava todas as meditações – cinco
ou seis por dia – conversava com
quem desejasse fazê-lo, estava



totalmente disponível para nós.
Recordo ter-lhe dito que o meu pai
estava com a saúde delicada e ele fez
com que eu tivesse todas as
facilidades para que eu pudesse ir
Segovia telefonar a meus pais. Mas,
até o último dia, não conversei com o
Padre com calma”[27]. O retiro não
visava explicar ou promover a
vocação ao Opus Dei entre os
assistentes e sim conseguir a sua
conversão profunda, fazendo-os
experimentar um encontro pessoal
com Jesus Cristo:

Nas mais de vinte meditações que
o Padre pregou, não falou da Obra.
Falou muito de Jesus e de Maria, de
São José e dos Anjos da Guarda, do
Papa e da Santa Madre Igreja
Católica, Apostólica e Romana.
Com um tom coloquial, de
conversa íntima de amigo, as
palavras do Padre operaram em
mim imediatamente uma mudança
total de atitude, uma conversão.



Fizeram-me descobrir, como uma
realidade viva, como a única
realidade, o imenso, o infinito
amor de Deus por mim, por cima
de meus pecados e de meus
fracassos, que eu não me aceitava
nem me perdoava. As palavras do
Padre levaram-me imediatamente
ao Amor de Jesus Cristo – de quem
procediam –, ao Caminho. Recordo
que passei muitos momentos no
oratório, pedindo perdão,
agradecendo e ... chorando:
começando a procurar Jesus[28].

Um momento esperado pelos
participantes foi a conversa com o
pregador. O jovem economista
sentiu-se acolhido por Escrivá:

Atendeu-me com grande carinho e
delicadeza. Lembro que disse para
me sentar, mas eu lhe disse que
queria, em primeiro lugar,
confessar. O ‘clima’ era de grande
liberdade, o Padre queria fazer só



o que eu desejasse, queria ajudar-
me. Havia me levado ao Caminho,
a Jesus e ele desaparecia, ficava no
último plano. Pedi-lhe ajuda para
corresponder ao Amor de Jesus.
Disse-me – já estávamos sentados
depois da minha confissão –, que
tivesse um pequeno plano de vida,
deu-me uma folha de um bloco, um
lápis e me disse que escrevesse:
Meditação. Santa Missa.
Comunhão. Angelus. Visita ao
Santíssimo. Santo Rosário. Ler o
Evangelho... Pegou o papel e o lápis
de minhas mãos e escreveu, com
sua caligrafia firme, segura:
“Exame: 1) O que fiz bem?
Agradecer. 2) Que coisas poderia
ter feito melhor? 3) Que coisas fiz
mal? Perdão. Propósitos”[29].

A mudança que José Ferrer-Bonsoms
experimentou foi radical. Com o
passar dos anos, aquele retiro
aparecia para ele “como o
acontecimento mais decisivo de



minha vida. Não com relação,
evidentemente, à minha atividade
profissional, à minha vida familiar,
social que foram e continuam sendo
as normais de um pai de família que
luta para cumprir suas
responsabilidades. Mas, sim, quanto
à dimensão destas responsabilidades,
no empenho em servir na vida
cotidiana, como Jesus Cristo, tal como
o Padre – ipse Christus – me ensinou
e me ensina a ver e a continuar”[30].
Uns meses depois ele se sentiu
chamado por Deus a uma vida de
entrega e pediu admissão como
supernumerário em 4 de outubro de
1949.

Ferrer-Bonsoms conta uma pequena
história sobre o final do retiro que
Amadeo de Fuenmayor relembra
com mais detalhe, por isso é a sua
versão que seguimos:

Por medo, sem dúvida, de que se
desse uma explosão de



entusiasmo, o Padre não quis
suspender o silêncio e assim
chegamos à última meditação.
Seguindo suas indicações, esperei –
junto com os outros – no oratório
depois de terminada a meditação,
até ouvir o barulho do motor do
carro em que ele voltou a Madri.
Então, tendo eu dito a jaculatória
habitual – “Sancta Maria, Spes
nostra, Sedes Sapientiae” – saímos
todos e recordo bem que tive de
me defender daqueles homens que
se alvoroçaram um pouco quando
lhes disse que o Padre já tinha ido
embora[31].

Ferrer-Bonsoms viveu a aventura de
criar e educar quinze filhos com sua
mulher, Carmen Millet Muntadas,
também supernumerária. Sua vida
não foi fácil. Embora tenha chegado
a ser um empresário importante[32],
nos começos passou necessidades
materiais de todo gênero,
trabalhando desde muito jovem[33]



para pagar os estudos de professor
mercantil em Barcelona e de agente
de seguros em Madri. Começou
depois a trabalhar no setor de
seguros com o empresário catalão
Félix Millet i Maristany[34], que, em
1951, enviou-o ao Chile e à
Argentina. Nesses países teve um
papel significativo no
desenvolvimento do trabalho do
Opus Dei[35]. Morou seis anos em
Buenos Aires, onde fundou uma
indústria.

Na volta à Espanha entrou para o
Banco Popular e entre 1960 e 1961,
foi aluno do Instituto de Estudos
Superiores da Empresa (IESE,
Universidade de Navarra). Entrou
depois, como conselheiro delegado,
no Banco Atlântico, e, a partir de
1963 foi presidente do Bank-Union, a
União Industrial Bancária, fundada
em Barcelona naquele ano. A partir
desta entidade apoiou e ajudou a
criar centenas de empresas,



sobretudo na Catalunha. A iniciativa
mais importante foi a construção das
rodovias Barcelona-La Jonquera e
Montgat-Mataró, que depois foram
ampliadas. A primeira foi
inaugurada em 1969. A crise
econômica em fins dos anos setenta e
diversos problemas no setor
bancário espanhol levaram-no a
renunciar a seus cargos e a ter que
recomeçar profissionalmente. Na
volta de uma nova estadia na
Argentina, entre 1981 e 1983, ficou
desempregado. Quis, porém, aos
sessenta e três anos, fazer o concurso
de censor jurado de contas, no qual
passou com êxito. Exerceu depois a
profissão livre de auditor[36]. Aqueles
que o conheceram comentam sua
alegria contagiosa e sua sobriedade e
austeridade pessoal, bem como seu
zelo apostólico, também nos últimos
anos de sua doença[37]. Faleceu em
Pamplona em 14 de abril de 2001,
exatos cinquenta e dois anos depois
do retiro de Molinoviejo.



O desenvolvimento do retiro
e da pregação de Escrivá

A menção de Ferrer-Bonsoms à
pregação de Escrivá introduz um
aspecto chave daqueles dias e de
toda a orientação que o Fundador
quis dar à obra de São Gabriel: a
pregação de São Josemaria desvelou
o infinito amor de Deus por eles e os
levou a enamorar-se de Jesus Cristo
até – em muitos casos – a decidir-se a
entregar-lhe a vida.

O diário daqueles dias conservou
algumas ideias dessas meditações.
Embora quase nenhuma frase seja
literal será útil mencionar algumas
aqui.

Na primeira noite, depois do jantar,
houve uma tertúlia em que São
Josemaria respondeu a muitas
perguntas sobre a Obra. Falando dos
participantes, pode-se ler: “Todos,
com bons amigos de Casa, com



possível vocação de supernumerário
em um prazo mais ou menos curto;
muitos com um desejo ardente de
pedir admissão”[38]. Muitos, para
chegar, tiveram que vencer
dificuldades tanto familiares como
econômicas, que foram
providencialmente solucionadas.

Naquela noite, na meditação
preparatória, Escrivá apresentou as
pautas para aqueles dias como anota
o autor do diário. “Para que viestes
aqui? Para conhecer melhor a Jesus,
amá-lo e servi-lo mais. Basta que
haja um pequeno esforço de nossa
parte e Ele fará tudo. Ex. [exemplo]
do homem da mão seca: ‘Extende
manum tuam!’[39]. E se nem somos
capazes de um pequeno esforço, Ele
fará que possamos olhar para cima,
como fez com a mulher
encurvada”[40].

No dia seguinte, durante a segunda
meditação, São Josemaria falou sobre



a fé. Para Javier Urquía, ele falou
“em termos quase idênticos a uma
fita magnética que ouvi anos mais
tarde”[41], de cuja transcrição Escrivá
se serviria para escrever uma
homilia, publicada primeiramente
em 1973 e depois incluída em Amigos
de Deus, em 1977[42]: Vida de fé. O
diário traz algumas ideias desta
meditação:

Jesus Cristo vive hoje, como ontem
e sempre. Com o mesmo poder,
com o mesmo amor. Evitemos a
consideração de [que é] uma
simples figura histórica! Exemplos
do Evangelho: o cego de
nascimento: ‘Vai e lava-te!’ Ele vai
com fé e volta curado[43]. Outro
cego na entrada de Jericó,
Bartimeu[44]. ‘Jesus, filho de Davi,
tem compaixão de mim! ’ As
pessoas mandam que se calem,
como os que nos rodeiam: não dês
importância, não compliques a
vida! Porém, ele grita mais.



“Ânimo, ele te chama! ” diz-lhe um
bom amigo. Ele joga a capa;
desprendimento. ‘Tua fé te salvou’.
Fé operativa, fé com obras,
superando as dificuldades[45].

Nas outras meditações daquele dia
falou de diversos temas: o fim do
homem; o pecado; a morte. A última
meditação do dia – segundo o diário
– foi sobre a humildade:

É o alicerce da vida interior. Não
essa falsa humildade que se opõe à
vontade de Deus, como Pedro no
lava-pés[46]. ‘Não sou digno, não
sirvo...’ Nem essa moleza que leva
a não cumprir os deveres, nem a
exigir os direitos. Cuidado: não
sejam humildes só em ambientes
difíceis, mas rudes no seio
familiar! Cuidado, não sejais
desses “santos” que só dois outros
santos podem aguentar. 90% dos
desgostos procedem da soberba e
10% da carne. Segredo da



felicidade: queres ser feliz? Seja
santo! Quer ser muito feliz? Seja
muito santo! Estou persuadido de
que só serão felizes no céu os que
são felizes na terra. Sejam duros
com as próprias misérias,
compreensivos com as alheias. Não
são necessários gestos ou palavras
pseudohumildes; a humildade é a
verdade! Jesus humilhado até a
Cruz. Até a Eucaristia[47].

A primavera estava muito agradável,
refere o diário, e notava-se o fervor
dos assistentes. Um deles, Lucas
Gallego, foi pedir admissão na Obra a
São Josemaria que lhe respondeu
com ‘um não rotundo’, como explica
o diário. “O Padre diz-lhe que espere
o outono, mas isso parece muito
tarde para Lucas que procura a
intercessão de Amadeu; este não lhe
dá nenhuma esperança e não diz
nada ao Padre. Então Lucas reza com
fé a Isidoro e no dia seguinte, sem
nenhuma insistência de sua parte o



Padre o chama e lhe permite
escrever a carta”[48].

No dia seguinte, os temas foram: a
comparação inaciana do Rei
temporal; a Encarnação; o
Nascimento de Jesus. Entre as notas
desta última meditação, se lê:
“Nascimento de Jesus”.
Naturalidade da Sagrada Família;
tudo simples, tudo humilde. Vida
santa sem esquisitices, em nosso
ambiente e condição. Parece
esquisito para muitos que não
sejamos esquisitos. O primeiro
anúncio do Natal foi feito aos
pastores, porque são humildes e
estão trabalhando, guardando os
rebanhos. Encontramos o Senhor
na própria profissão? A Virgem,
como qualquer mãe, enfaixa o
menino e o reclina. E depois adora-
o com São José, com os pastores e
os Anjos[49].



Na quarta meditação daquele dia
continuou tratando do Nascimento
de Jesus, para introduzir o tema da
caridade:

Em Belém, Cristo dá lições de todo
tipo de virtudes, mas, sobretudo,
de caridade. É por amor que está lá
feito uma criança frágil. 
“Mandatum novum...”[50] e hoje
ainda continua sendo novo. Os
homens não se amam; os cristãos
não se amam. E é isso
precisamente que o Senhor quer
que os seus façam. Nos tempos de
Jesus o mundo ardia em luxúria.
Jesus é a própria pureza
(“maravilhavam-se de que
estivesse falando com uma
mulher”[51]), contudo, porém, não
diz “vocês serão conhecidos
porque são castos’. A soberba
dominava em Roma; Jesus é
“manso e humilde de coração”[52],
mas não diz “serão conhecidos
porque são humildes ...”. Diz que



serão conhecidos porque amam”!
Não com caridade oficial, fria
(“Aqui me tratam com caridade,
mas minha mãe me tratava com
carinho”); caridade ardente,
carinho autêntico. Exemplos da
caridade de Jesus: com os
discípulos, com a adúltera, com
Zaqueu, com a viúva de Naim... E
comecemos pelos nossos; não
sejamos muito atentos com os
outros e insuportáveis em nossas
casas[53].

Na última meditação desse dia tratou
da mortificação e na primeira do dia
seguinte, 13 de abril, voltou a outro
tema tirado dos Exercícios espirituais
de Santo Inácio, o símil das “duas
bandeiras”[54]. Punha à frente
daqueles que o escutavam a
chamada de Jesus a seus apóstolos
para pregar a chegada do Reino de
Deus: “Ele chama você, que pelo
menos tem vocação de cristão, e
talvez vocação para algo mais. O que



o impede de segui-lo não é uma
corrente, nem uma corda; é fio de
seda ou teia de aranha, mas prende-o
da mesma forma. Pede ao Senhor luz
e força para cortá-la”[55].

“Na segunda meditação, o Padre
expõe a parábola da cizânia”,
continua o diário, introduzindo o
tema da responsabilidade dos leigos
católicos na tarefa de iluminar o
mundo com a luz de Cristo, tema
central na proposta que São
Josemaria dirigia aos que pensavam
em sua provável vocação como
supernumerários e aos
cooperadores: Digamos a Jesus com
a simplicidade dos apóstolos:
“Edissere nobis parabolam”[56].
“Enquanto os homens dormiam...”:
os homens que tinham obrigação
de vigiar! Você tem o dever de
guardar solicitamente o campo do
Senhor. “Veio o inimigo e semeou
cizânia”. Como acontece nessas
murmurações vis, miseráveis,



pelas costas do interessado. Muitas
vezes os “bons” arrancam a honra
do próximo a dentadas. “Não
arranquem a cizânia, deixem que
cresça com o trigo”. E assim
conviveremos com os maus, sem,
porém, deixar-nos dominar por
eles. Não há direito de meter-se na
casa! Não é admissível ser católico
em casa e leigo em público! À
política, à direção na economia!
Dar tudo o que pudermos sem
medo. Experiência da inibição dos
católicos nos primeiros tempos da
unidade italiana; aquilo foi um
grande protesto, mas,
normalmente não deve ser
assim[57]. Se algum dia for
necessário ir às ruas para fazer
propaganda, serei o primeiro a ir.
Cada um tem liberdade de opinar
como quiser no que é opinável,
sempre, porém, com um
denominador comum: Amor e
serviço à Igreja de Cristo. Três



grandes amores: Jesus, Maria e o
Papa[58].

José María Poveda Ariño

Voltando aos participantes, vamos
referir-nos agora a José Maria
Poveda Ariño[59].Conheceu São
Josemaria por volta do fim do verão
de 1939, nos difíceis tempos do pós-
guerra espanhol. Desde 1934 tinha
acompanhamento espiritual com o
pe. Eládio España, “um sacerdote
com virtudes e piedade notáveis, que
se dedicava especialmente ao
apostolado com jovens
universitários”[60], e que com o tempo
chegaria a ser muito amigo de
Escrivá de Balaguer, e que
encaminharia para a Obra futuros
membros do Opus Dei.

Fazia anos que o pe. Eládio vinha
falando a Poveda de entrega a Deus e
o jovem médico pensava que “ter
sobrevivido à guerra era sinal de



uma maior exigência no serviço de
Deus Nosso Senhor e das almas”. Foi
o sacerdote valenciano que o
apresentou ao Fundador do Opus
Dei, como “o autor de um livro com o
qual ele podia fazer oração:
Caminho, cuja primeira edição vinha
à luz naqueles dias em Valência,
minha cidade natal”. Sua impressão
foi muito favorável e Poveda
guardou a recordação de ter
encontrado uma pessoa não só
dotada de uma “vigorosa e
equilibrada personalidade”, mas
também de uma “sobrenaturalidade
natural”[61].

Voltaram a ver-se só dez anos depois,
quando ele participou no retiro em
Molinoviejo, do qual estamos
falando. Como também havia
sublinhado Ferrer-Bonsoms, Poveda
anota que “desde a meditação
preparatória até a última sobre o
encontro do Senhor com os
discípulos de Emaús, a fé do Padre



estava focada na Pessoa de Jesus
Cristo através de um vivíssimo
diálogo com o texto dos Santos
Evangelhos: ‘Cristo, ontem, hoje e
sempre’, ‘...verdadeiro Deus e
verdadeiro Homem!’, ‘Como te vejo
Cristo..., cansado, adormecido no
fundo da barca’ (cfr. Mc., IV, 38 e
Lc, VIII, 23). ‘Fatigado pelo
caminho, sentado junto ao poço de
Jacó’ (cfr. Jo, IV, 6). Cristo, com um
coração como o meu, como o
teu”[62].

Poveda também conversou
pessoalmente com São Josemaria:
“Manifestei-lhe minhas disposições
interiores e meu entusiasmo pessoal
com relação à vocação, e ele animou-
me simplesmente a perseverar nas
minhas disposições, indicando-me
que falasse disso aos diretores de
Valência, onde eu morava na época:
lá me diriam o que eu devia fazer”[63].
Seguiu as indicações e pediu
admissão como supernumerário,



poucos dias depois, em 7 de maio de
1949.

Depois – lê-se em suas lembranças
– durante o ano letivo de 1949-50,
em uma viagem que fez a Valência,
estive com ele na residência da rua
de Samaniego. Éramos então três
sócios supernumerários naquela
cidade: Antonio Ivars, Carlos
Verdú e eu. Creio que foram
também Antonio Pons, já falecido,
e Mario Azara de Gandía e eu
soube que era o próprio Padre que
nos chamara. Falava-me sempre de
oração e da necessidade de formar-
me muito bem
profissionalmente[64].

Foi o que ele fez, com efeito. Poveda
era doutor em medicina e chegou a
ser um eminente profissional no
campo da Psiquiatria. Característica
de sua atividade foi dar especial
atenção à formação de psiquiatras e
psicólogos, tal como São Josemaria



lhe havia recomendado em outro
momento[65]. Foi chefe do
Departamento de Psiquiatria da
Faculdade de Medicina da
Universidade Autônoma de Madri,
chefe de serviço do então Hospital
Psiquiátrico Alonso Vega (hoje,
Hospital Doctor Rodríguez Lafora) e
fundador da Associação Católica
Internacional de Psicologia Médica e
Psicoterapia. Escreveu muitos
trabalhos sobre sua especialidade e
um estudo sobre a personalidade de
Santa Teresa de Jesus. Aqueles que o
conheceram destacam sua fidelidade
à vocação, sua generosidade e seu
espírito apostólico. Dirigia um
círculo de cooperadores a amigos e
uma tertúlia sobre temas doutrinais
para outros. Até o dia do seu
falecimento trabalhou e cumpriu seu
encargo de zelador de seu grupo de
supernumerários[66].



Mario Azara e os primeiros
supernumerários de Valência
e Gandía

León Mario Azara Pena[67],
mencionado por Poveda, foi outro
dos primeiros supernumerários do
leste espanhol. Era veterinário do
corpo militar, amigo de Carlos Verdú,
advogado valenciano que havia
conhecido São Josemaria em 1939,
durante o primeiro retiro que o
Fundador pregou no Colégio Mayor
San Juan de Ribera, em Burjasot,
Valência. Verdú, junto com Ivars,
foram os dois primeiros
supernumerários do leste e haviam
participado no mês de setembro
anterior no já citado retiro-
convivência de setembro de 1948 em
Molinoviejo[68]. De lá voltaram muito
entusiasmados pelo panorama
vocacional que São Josemaria havia
aberto diante deles e pediram
admissão na Obra.



O próprio Verdú recordava que havia
voltado de Molinoviejo “com o
entusiasmo contagioso que o Padre
nos transmitia”[69] e não tardou em
convidar seu amigo Azara para
participar no já mencionado retiro
que o pe. Jesus Urteaga pregou, nos
primeiros dias de janeiro de 1948, em
Alacuás (Valência). “Lembro-me –
anotava Azara – que numa das vezes
em que conversei com o pe. Jesus, ele
me perguntou: ‘Você quer ser santo?’.
Respondi: ‘Como todos. Quero ser
santo’”[70].

Azara e Verdú haviam-se encontrado
no Congresso Eucarístico Arciprestal
em Gandía. “Para a organização
daquele Congresso – recorda Azara –
participávamos alguns sócios da
Ação Católica de Gandía e, no
encerramento, Carlos, não querendo
perder contato com alguns de nós,
que havíamos levado à frente o
Congresso, reunia-nos na casa de
Antonio Pons, tabelião em Gandía, lia



para nós alguns pontos de Caminho e
nos falava do Opus Dei, tendo assim
iniciado meus primeiros contatos
com a Obra. Conhecíamos estas
reuniões com o nome de ‘Fragua’”[71].

Em fevereiro de 1949, Azara teve a
oportunidade de conhecer
pessoalmente a São Josemaria. Verdú
ficou sabendo que o fundador do
Opus Dei passaria por Valência e
pediu para ser recebido, junto com
um tabelião, um médico e um
veterinário que queriam conhecê-lo.

O Padre me concedeu essa
audiência – relata Verdú – esteve
conosco um pouco mais de um
quarto de hora e no rosto dos
ouvintes percebia-se claramente o
entusiasmo apostólico que as
palavras do Padre despertavam.
Lembro que ao despedir-nos,
chamou-me de lado e perguntou-
me quanto tempo se levaria do
lugar em que estávamos – era



precisamente a Residência de
Samaniego – até a estação à qual ia
acompanhá-los. Eu lhe disse que
seria cerca de meia hora, e que ele
me respondeu: “Dá tempo; levam o
rejón de muerte”[72]. Com isso o
Padre queria me dizer que
estavam tão dispostos que, em uma
única meia hora, podia propor-lhes
o tema de sua vocação à Obra[73].

Os amigos de Verdú eram Antonio
Pons (o tabelião), Joaquín Bellver (o
médico) e Mario Azara (o
veterinário). Recordando esta
entrevista, Azara escrevia anos
depois que “recebeu-nos na
Residência de Samaniego e sem
perda de tempo, depois das
apresentações, começou a falar de
Deus e de santidade. Ao perguntar-
nos se suas palavras nos
incomodavam, todos juntos
respondemos que não. Na saída, já
sozinhos, comentávamos que ele nos
tinha pregado uma meditação e que



se tinha mostrado muito amável e
carinhoso”[74]. Azara, relembrando o
processo de discernimento que o
levou à entrega como
supernumerário do Opus Dei,
tornava evidentes os passos que
certamente muitos outros
percorreram naquela época:
descobrir o espírito da Obra através
de Caminho e de algum amigo,
membro ou simpatizante; participar
de um retiro – neste caso foram dois
– e conhecer pessoalmente o
fundador do Opus Dei. Tal processo
viu-se, por assim dizer, confirmado
durante o retiro do qual Azara
participou com o Fundador na
Semana Santa de 1949. Durante
aqueles dias, contava anos depois,
“Falei com o Padre duas vezes. Eu
pensava que o que me propunham
como caminho para alcançar a
santidade eu já o estava vivendo nas
associações das quais eu participava
e foi o que eu disse ao Padre. Eu não
havia ainda captado o que o Opus



Dei havia de representar em minha
aproximação de Deus ao longo de
minha vida”[75].

Vemos o mesmo aspecto nos
itinerários de vários
supernumerários da primeira hora:
pessoas que colaboravam ativamente
com a Ação Católica ou com outras
associações apostólicas ou de
piedade. No Opus Dei descobriram
uma chamada concreta à santidade,
uma missão apostólica para eles no
mundo, especialmente no ambiente
de trabalho, para iluminá-lo com a
luz de Cristo:

Falava-me da necessidade de ser
santos, de que já era hora de que
nós leigos nos lançássemos - não
são palavras textuais – a viver o
Evangelho, procurando ser santos
no meio do mundo, no ambiente
em que Deus nos colocou e no
lugar que cada um ocupa na
sociedade, procurando levar Cristo



a todas as atividades humanas ou
temporais. Ele me dava como
exemplo a revista ‘ARBOR’ na qual
colaboravam alguns sócios do
Opus Dei[76].

Quando o retiro estava terminando,
conversaram outra vez. Mario Azara
não tinha dúvidas: “eu tinha visto
claro que o Senhor me chamava ao
Opus Dei. No entanto, foi-me
indicado que eu fosse para a cidade
onde morava e, se durante um mês
continuasse com o mesmo propósito,
que eu pedisse então a admissão à
Obra”[77]

De volta a Gandía ele continuou com
um completo plano de vida de
piedade, e cada vez eu estava mais
convencido de que devia pedir
admissão ao Opus Dei. Passaram os
anos e fui recebendo uma
formação espiritual que me levava
a uma presença de Deus quase
contínua, a retificar a intenção



com frequência, a viver alegre
mesmo nos momentos de prova, a
amar muito o Padre, a Igreja, a
Virgem, a Eucaristia, a Santíssima
Trindade e São José. Foi-me
recomendada uma grande devoção
aos Anjos e ao Santos. E também
que cuidasse a Liturgia. Que
amasse os homens e o mundo. Que
compreendesse, perdoasse e
amasse a todos. Que santificasse o
trabalho cotidiano, oferecendo-o
ao Senhor...[78].

Não precisou esperar muito. No dia
20 de maio de 1949, Mario Azara
pedia admissão ao Opus Dei. Seus
amigos de Gandía, Antonio Pons e
Joaquín Bellver seguiram os mesmos
passos. Com a ajuda de Carlos Verdú,
constituíram um foco de irradiação
apostólica em Gandía.

Em sua cidade, Azara era muito
conhecido por sua colaboração com
diversas instituições e por seu



trabalho profissional. Tinha perdido
o braço direito na Guerra civil
espanhola, mas isso não o limitava.
Os que o conheceram na Obra
recordam a sua perseverança
apostólica com seus amigos –
organizava, por exemplo, uma
tertúlia todos os sábados com seus
colegas veterinários – um bom
número dos quais aproximou de
Deus e muitos receberam também a
vocação à Obra. Era encarregado de
coordenar as atividades de um grupo
de supernumerários e prestar-lhes
ajuda espiritual, tarefa que
procurava viver com
responsabilidade e carinho aos
demais[79]. Ele e sua mulher María
García, que também era da Obra[80],
tiveram sete filhos. Sua última
doença não o impediu de
acompanhar muito de perto as
notícias da Obra e do apostolado.
Para evitar esquecer-se, quatro dias
antes de morrer – quando seu estado
já era muito grave – pediu que lhe



escrevessem os objetivos apostólicos
pelos que tinha que rezar,
secundando assim a intenção mensal
pela qual todos os membros do Opus
Dei oferecem orações e sacrifícios.

Um exilado croata chega
tarde ao encontro: Luka
Brajnovic

Luka Brajnovic Dabinovic[81], exilado
croata, tinha previsto assistir ao
retiro, mas uma distração o impediu
de participar. Era amigo de
Vladimiro Vince[82], o primeiro
membro não espanhol do Opus Dei,
que tinha pedido admissão na Obra
em 26 de abril de 1946, e de Anton
Wurster[83], outro croata que
conheceu o Opus Dei em Roma e que
pediria a admissão mais tarde como
supernumerário[84].

Brajnovic tinha chegado a Espanha
depois de uns anos dramáticos.
Nascera no dia 13 de janeiro de 1919



em Kotor, cidade situada numa baía
de grande beleza na atual
Montenegro, na costa da Dalmácia.
De 1420 a 1797, esse enclave
pertenceu à República de Veneza, sob
o nome de Cattaro. O regime fascista
de Mussolini procedeu à sua
anexação ao Reino da Itália, durante
a Segunda guerra mundial, entre
1941 e 1943, e isso determinou, como
veremos, o começo do calvário do
jovem croata. Brajnovic – convidado
por Wurster – havia participado de
tertúlias no Colégio Mayor Moncloa e
não ficou com uma ideia muita clara
sobre o Opus Dei, parecia-lhe algo
similar a uma organização de
intelectuais católicos de seu país.
Wurster o convidou ao retiro de
Molinoviejo e aceitou o convite, mas,
como recordava Brajnovic “não fui
com ele. Dias antes fui de Madri a
Segovia à casa de um amigo com o
qual ia organizar uma exposição de
fotografias com imagens da minha
terra[85]. Eu pensava ir depois a



Molinoviejo. Foi o que eu fiz, mas um
ou dois dias (não me lembro
exatamente) da data que Wurster
tinha dito[86].

Quando chegou a Molinoviejo,
disseram-lhe que era muito tarde
para fazer o retiro. Brajnovic afirma
que foi Wurster, que estava lá, quem
lhe disse isso, mas o diário não
menciona este último. É possível que
o autor do diário tenha se esquecido
de mencionar a presença de Wurster
no retiro. Porém, parece improvável
porque o diário era escrito logo
depois dos fatos e se refere a eles de
maneira minuciosa. Parece mais
provável que as lembranças de
Brajnovic – redigida muitos anos
depois e que são um pouco
contraditórias e imprecisas – tenham
confundido seu amigo Anton com
outro amigo Vlado, que tinha
chegado na quarta-feira, dia 13, a
Molinoviejo para fazer consertos na
casa[87]. Diante da expressão desolada



de Luca, pediram-lhe que esperasse
um pouco e voltaram dizendo-lhe
que o pe. Josemaria Escrivá queria
vê-lo. “O Padre me recebeu em seu
quarto – relembrava Brajnovic – já
sabia da minha distração e da minha
situação[88]. Os últimos anos de sua
vida foram duros[89]. Em 1941,
Brajnovic, ativista e jornalista croata,
foi preso pela polícia italiana por
criticar Mussolini em um artigo[90].
Certa noite, quando estava sendo
deportado para a Itália no navio de
guerra Dubrovnik, conseguiu escapar
descendo por uma corrente e
mergulhando para não ser visto pelo
refletor que varria o mar e nadando
até a margem. Com um salvo
conduto falso foi para Zagreb, onde
voltou a trabalhar em seu jornal. Lá
ficou noivo de Ana Tiján, que seria
mais tarde sua esposa.

Em 1943, um trem em que viajava
descarrilhou por causa de uma
bomba e foi metralhado. Brajnovic



sobreviveu por milagre, mas caiu nas
mãos de guerrilheiros comunistas,
autores do atentado. Então começou
um calvário e foi testemunha de
atrocidades e escapou várias vezes
da morte. Foi preso e sofreu tortura
em campos de concentração, até que
conseguiu fugir de novo e voltar ao
seu jornal em Zagreb. Quando,
porém, publicou uma alocução de Pio
X, na qual o racismo e a ideologia
nazista eram condenados, as
autoridades favoráveis ao nazismo
fecharam seu jornal[91]. Apesar dessas
circunstâncias dramáticas, Luka e
Ana decidiram casar-se, mas nem
sequer nesse dia puderam esquecer a
guerra, pois houve um forte
bombardeio durante a cerimônia[92].

Ao acabar a guerra, a vitória do
Marechal Tito obrigou-o a tomar o
caminho do exílio, em 6 de maio de
1945, pois, apesar de ser inocente,
era quase certo que acabaria por ser
assassinado, como aconteceu com



dois de seus irmãos – um deles,
sacerdote – e jornalistas e ativistas
católicos. Com dor, teve que deixar lá
sua mulher e sua primeira filha,
Elica, de poucos meses. Só voltaria a
vê-las doze anos depois[93]. Esteve na
Itália, onde Vladimiro (Vlado) Vince
ofereceu-lhe um lugar na Assistência
Pontifícia aos refugiados. Em fins de
junho ou princípios de julho de 1946,
na Praça de São Pedro, apresentou-
lhe dois sacerdotes espanhóis:
Josemaria Escrivá e Álvaro del
Portillo. Em seu livro de memórias
Brajnovic anota: No primeiro
momento, o simples fato de
conhecer um sacerdote em Roma
não era nem objetiva nem
pessoalmente um acontecimento
especial para mim. Mas fui com
certa curiosidade ao encontro com
o fundador do Opus Dei. Eu
esperava fazer uma simples
entrevista jornalística, mais por
curiosidade do que por qualquer
outro motivo, embora Vlado e



Anton falassem dele como de um
‘homem de Deus que transbordava
simpatia e humanidade’ [...].
Naquela época eu estava em uma
encruzilhada sobre a qual havia
baixado uma espessa névoa de
desalento, dúvidas, tristezas e
rebeldias. Aquele homem, no
entanto, atraiu-me imediatamente
com sua amabilidade e elegância.
Não era um estranho que se
limitava a fazer o que requer a
simples cortesia, e sim, um
sacerdote santo que eu parecia
conhecer – por assim dizer – desde
sempre[94].

Em 1949 mudou-se para a Espanha,
tentando sempre várias providências
para tirar sua mulher e sua filha da
Croácia. Os primeiros tempos em
Madri foram muito difíceis para ele,
pelas dificuldades econômicas e a
solidão. Continuando seu relato do
colóquio com Escrivá em
Molinoviejo, recordava:



Creio que estivemos juntos uns
vinte minutos. Eu quase não dizia
nada [...]. O Padre me falou quase
todo o tempo da santa pureza. E do
Amor sem o qual – dizia – a pureza
é apenas uma higiene moral. [...]
“O bom cristão – repetiu esse
pensamento várias vezes – deve ter
alma sacerdotal. Você deve
absoluta fidelidade à sua mulher.
A fidelidade matrimonial deve ser
sempre limpa, santa e pura. Mas
em seu caso deve ser, se cabe, mais
pura, como se você fosse solteiro,
consagrado a Deus, entregue
totalmente a seu amor. [...] Ama
muito, muitíssimo, sua mulher e
ama-a – sobretudo – amando a
Deus e a Virgem, que lhe dará
forças. Reza muito a São José que o
ajudará. Não duvide nem um só
momento. Ele te ajudará. E leva a
sua cruz com graça e galhardia.
Você verá que tudo será mais fácil,
mais limpo e sem tristezas. E
quando chegar o dia de se



encontrar com sua mulher, sua
alegria será imensa”[95].

Brajnovic ficou muito
impressionado. Em seu diário além
dessas palavras que tinha ouvido de
São Josemaria, anotou: “Conversei
com Mons. Escrivá de Balaguer. Esse
homem entrou de cheio em minha
alma no pouco tempo em que estive
com ele. Penso constantemente nesse
encontro e nas palavras que me
disse. Quando penso em minha
amada esposa e na minha filhinha,
penso também nele. Meu amor – que
tornava meus dias vazios como as
mãos de um mendigo – recobrou
uma nova dimensão, um sentido
formidável”[96].

Em 1953 ele voltou a Molinoviejo
para fazer um retiro. Na véspera
escreveu em seu diário: “Eu estou
procurando luz, novos fundamentos
para minha esperança, procuro o
completo sentido de minha vida”[97].



Desta vez não se atrasou. Durante o
retiro decidiu pedir admissão como
supernumerário do Opus Dei. Em 2
de abril de 1953, Quinta Feira Santa,
ele escrevia: “Quero entregar minha
vida, encher-me de alegria na alma e
servir a Deus!”[98].

Na Espanha foi bolsista do CSIS e
diretor de uma gráfica. Depois
mudou para Alemanha e lá, em 1956,
conseguiu, finalmente, reencontrar
sua mulher e sua filha. Voltaram a
Madri, onde a família viveu em
condições precárias, até que
Brajnovic conseguiu um emprego em
uma tipografia. Mais tarde
mudaram-se para Pamplona, para
trabalhar numa gráfica e depois para
entrar no recém-criado Instituto de
Jornalismo da Universidade de
Navarra.

Chegou assim a ser professor titular
de matérias que iam desde
tecnologia da informação até



literatura e ética, e ocupou alguns
cargos na universidade. Foi autor de
um manual de deontologia para
jornalistas, que orientou muitos
profissionais da informação. Por esta
razão, anos depois, a Universidade de
Navarra criou um prêmio que tem
seu nome, para honrar os
comunicadores que tivessem se
destacado pela ética no exercício de
sua profissão. Faleceu em 8 de
fevereiro de 2001.

Um antigo conhecido dos
tempos de DYA: Miguel Deán
Guelbenzu

As tentativas que São Josemaria fez
para pôr em andamento a obra de
São Gabriel nos anos 1930 e começo
dos 1940 não tiveram o êxito que ele
esperava. Em 1948, percebia que
naquela época não tinha sido
possível abrir o caminho vocacional
dos supernumerários, por carecer de
pessoas que pudessem atendê-los



espiritualmente[99]. O que restou,
pois, de todo aquele labor com jovens
profissionais e universitários de
antes da guerra e do imediato pós-
guerra? Alguns se perderam de vista
ou morreram, outros se conservaram
amigos e alguns poucos se
incorporaram à obra de São Gabriel
no período considerado. Entre outros
Ángel Santos e seu amigo Miguel
Deán. Este último participou do
retiro de que estamos falando.

Miguel Deán Guelbenzu[100] era um
antigo conhecido da Obra. Formado
em Farmácia em 1934, fazia
especialização no Laboratório do
Hospital Provincial de Madri, onde
tinha como amigos Juan Jiménez
Vargas – um dos primeiros membros
do Opus Dei- Jaime Munárriz e
outros que conheciam São Josemaria.
Esse grupo tinha a mesma ideologia
política tradicionalista e estavam
unidos por firmes convicções
religiosas como reação ao sectarismo



antirreligioso que vigorava nos anos
da II República, como ele mesmo
escreveu em seu relato[101].

Haviam falado a Deán do trabalho
que um sacerdote, que chamavam de
pe. Josemaria, fazia com estudantes
no apartamento da rua Luchana.
“Eram Jaime e Juan - relembrava – os
que com mais frequência me falaram
do pe. Josemaria. Consideravam-no
um sacerdote muito santo, com dotes
extraordinários e que levava a cabo
um trabalho de formação de jovens,
enormemente importante.
Animavam-me a que fosse à rua
Luchana com eles. Mas, por uma
razão qualquer, a verdade é que eu
não lhes dei muita importância”[102].

Ele confessava em sua paróquia com
um sacerdote chamado pe. Blas
Romero[103], sem saber que era amigo
de São Josemaria e que dava aulas de
canto em DYA de vez em quando.
“Numa de minhas confissões com pe.



Blas – continua Deán – em seu afã de
proporcionar-me ‘boas companhias’,
ele me falou de um tema que me
soou como algo que eu já havia
ouvido; citou alguns nomes de
rapazes que ele conhecia e acontece
que eram também conhecidos meus.
Ele mesmo indicou que alguns dos
irmãos Azúa poderia acompanhar-
me à Academia DYA”[104].

Quando, com o tempo, seus amigos
conseguiram convencê-lo e o
apresentaram a Escrivá, este último
exclamou: “Já era hora, Miguel!... Faz
muito tempo que falávamos de você
e o esperávamos! ” Estavam na
Academia DYA, na rua Ferraz 50,
durante o ano letivo de 1934-35[105].

A alegre e cordial acolhida que o
fundador do Opus Dei lhe dispensou
conquistou seu coração. “Seu
tratamento afetuoso e cheio de
simplicidade e sua personalidade
envolvente eram motivos mais que



suficientes para que eu ficasse muito
à vontade com ele. Era um sacerdote
santo e culto, que inspirava grande
confiança e um grande respeito,
apesar de ser bem jovem”[106],
explicava ele muitos anos mais tarde.

São Josemaria explicou-lhe as
atividades que se realizavam lá,
sobre as quais seus amigos Juan e
Jaime lhe tinham falado. Contou-lhe
que se tratava “de formar os jovens
num ambiente de estudo e de
autêntica piedade. Que fossem bons
estudantes (e depois profissionais
responsáveis e de prestígio) e ao
mesmo tempo bons católicos. Para
concretizar melhor essa ideia
lembro-me de que o Padre me disse
que tínhamos que imitar o espírito e
o modo de vida, no meio do mundo,
dos primeiros cristãos”[107].

Miguel conheceu os pioneiros do
Opus Dei: Ricardo Fernández
Vallespín, arquiteto, que era o diretor



da Academia DYA; José María
González Barredo, doutor em
Ciências; Isidoro Zorzano Ledesma
etc. “Comecei a ir lá aos sábados,
quando havia Salve e benção com o
Santíssimo Sacramento; a assistir aos
recolhimentos mensais pregados
pelo Padre, das 8 da manhã às 5:30
da tarde. Recordo poucos momentos
de tertúlia, com pouca gente e o
Padre. Lembro-me ainda de ter tido
em mãos Considerações
Espirituais”[108].A pregação de São
Josemaria chamou a atenção de
Miguel: “Era persuasiva, profunda,
penetrava dentro, mexia com a
pessoa. Fazia constantes referências
às Escrituras e especialmente ao
Santo Evangelho, fazendo-nos ‘viver’
e sentir a partir de dentro, como
partes interessadas, as cenas e
circunstâncias nele narradas”[109].
Gostou também do oratório:

Eu participava (com meu pai) da
Adoração Noturna Espanhola; com



isso quero dizer que tinha um
certo costume de assistir às
funções litúrgicas, especialmente
as Eucarísticas. Mas o ambiente
daquele pequeno oratório, era,
para mim, algo novo e
maravilhoso. O modo de acender e
apagar as velas; de fazer a
genuflexão diante do Sacrário; a
unção e o recolhimento de todos;
eram coisas notórias e não
frequentes. Vendo o Padre dar a
benção com o Santíssimo poder-se-
ia deduzir facilmente sua enorme
Fé e seus consequentes
sentimentos de Amor e Adoração a
Jesus Sacramentado. E isso era
contagioso. Impressionava-me de
modo especial a participação
unânime na liturgia cantada ou
rezada. Aquelas Missas dialogadas,
fervorosamente vividas por todos
os presentes, eram então algo
inusitado e desconhecido[110].



São Josemaria animou-o a procurar
algum amigo ou colega que pudesse
se encaixar nesse labor. Depois de
falar com pouco êxito a um de seus
colegas, resolveu propor a ideia a seu
melhor amigo: Ángel Santos.
Conheciam-se desde o colégio e
depois tinham se encontrado na
faculdade de Farmácia. Em 1935,
Santos tinha avançado muito na
carreira acadêmica e estava então
rodeado de pessoas entre as quais –
segundo Deán – sua fé corria perigo.
Não contava, além disso, com um
sacerdote ao qual confiar-se. Deán
falou de tudo isso com São Josemaria,
que lhe respondeu: “Se soubesses,
Miguel, como agradam ao Senhor
estas ‘tuas preocupações’!”[111].

Santos concordou em ir conhecer o
fundador do Opus Dei com o qual
conversou e confessou-se. Chegaria a
ser um bioquímico de prestígio
internacional, mas sobretudo
chegaria a ‘encaixar’ no Opus Dei



antes do próprio Miguel. Teve
direção espiritual com o Fundador
durante anos e pediu admissão como
supernumerário em 1948, depois do
retiro-convivência de Molinoviejo[112].
Mudariam então os papéis: seria
Ángel Santos que ‘empurraria’
Miguel Deán, que naqueles anos
havia esfriado seu trato com São
Josemaria.

Quando Ángel o orientou para a
direção espiritual com um sacerdote
do Opus Dei, Deán pensou que seu
amigo lhe ‘estava devolvendo a bola’:
“Alegrei-me, francamente e vi nisso a
mão de Deus. Comecei a frequentar
Diego de León toda semana. [...] Na
época foram organizados também os
primeiros recolhimentos mensais na
capela da ‘Instituição San Isidoro
para órfãos de jornalistas’. Eu
assistia a esses recolhimentos e
sempre procurava levar algum
amigo pois aquilo era para mim
melhor do que ‘ouro puro”[113].



Chegou assim a Semana Santa de
1949 e ele também foi a Molinoviejo.
“Na primeira noite quando acabamos
de jantar, o Padre veio ao nosso
encontro no corredor frente à sala de
jantar e conforme íamos saindo, um
a um, nós o cumprimentávamos e ele
correspondia com um alvoroço
alegre e com palavras adequadas a
cada de um de nós. Quando eu o
cumprimentei, deu-me um abraço e
disse em voz bem alta: Rapaz, isso é
que é uma recuperação!”[114]. Depois, 
Quando foi a minha vez de falar
com o Padre e ele ficou sabendo
que eu tinha direção espiritual
com um sacerdote do Opus Dei,
encerrou o assunto e não entrou
em detalhes sobre minha vida
interior. Lembro que conversei
com ele sobre certos temas de
moral profissional e depois
atendeu minha confissão. [...]
Naqueles dias de retiro em
Molinoviejo, tive oportunidade de
falar com o Padre em conversa



‘amigável’, quer dizer, não de
coisas de vida interior, mas de
temas comuns. Em um dos tempos
livres o Padre estava sentado em
um banco perto do esguicho de
água; quando eu passei em
silêncio, na frente dele, fez-me
sinal para sentar-me à sua
esquerda e colocando
carinhosamente o braço nos meus
ombros, começou a falar, com
muito afeto, fazendo-me perguntas
e interessando-se por minhas
coisas[115].

Acabou o retiro e no outono de 1949
“o bom Ángel voltou a falar-me
apresentando, desta vez a sério, o
problema da minha vocação. Em
consequência, eu escrevi em 25 de
dezembro uma carta ao Padre
pedindo a minha admissão ao Opus
Dei como sócio Supernumerário”[116].

Miguel Deán era doutor em Farmácia
desde 1945 e farmacêutico do Corpo,



onde chegou a ser tenente coronel.
Dedicou boa parte de seus esforços
científicos ao campo dos
oligoelementos, foi também
pesquisador do CSIC e depois
professor titular de Bioquímica na
Faculdade de Farmácia da
Universidade Complutense de
Madrid, até a aposentadoria em
1983. A partir de 1951 foi Acadêmico
correspondente da Real Academia
Nacional de Farmácia e a partir de
1970 foi Acadêmico de número da
Real Academia de Doutores[117]. Em
suas recordações, Deán relembra a
insistência de São Josemaria, nos
anos trinta, para que ele seguisse a
carreira acadêmica, animando-o a
fazer a tese de doutoramento e o
concurso para cátedra, porque isso
era importante para preencher o
mundo universitário com os ideais
cristãos e fazer “um grande trabalho
de apostolado”. Diante das
reticências de Deán, o Fundador
exclamou: “estes acomodados!”[118].



Finalmente, como se viu, seguiu o
conselho de Escrivá e encontrou sua
vocação profissional na docência e
na pesquisa. Sua mulher Maria
Dolores (Lola), que também era
supernumerária e com quem teve
cinco filhos, faleceu em 1973[119];
Deán passou longos anos de viuvez,
até sua morte, em 23 de março de
2008. Tinha um caráter forte, que ele
lutava por dominar, e uma profunda
surdez, que não o impedia de
participar dos meios de formação
espiritual com regularidade, embora
tivesse às vezes dificuldades para
ouvir o que se dizia. Durante anos foi
encarregado de um grupo de
supernumerários. Dava círculos de
cooperadores e os acompanhava
pessoalmente. Quando, por razões de
saúde, já não podia desempenhar
esses encargos, comentava de vez em
quando: “tenho que agradecer muito
a Deus por permitir essas dores,
assim posso apoiar o Padre e fazer
alguma coisa pela Obra”[120].



Um pouco mais sobre a
pregação de Escrivá no retiro

Voltando à pregação de São
Josemaria naqueles dias de retiro, o
diário refere que na tarde de 13 de
abril, quarta-feira Santa, o Padre
começa a meditação seguinte com
a cena da pobre viúva que lança
duas moedas no gazofilácio, o
cofre do templo. Os olhos de Jesus
brilham, ela deu tudo o que tinha!
E nós, o que damos, a não ser
coisas pequenas? “Quando houver
coisas grandes a fazer...”. Isso
aparecerá uma ou duas vezes na
vida...ou nunca. E você vai amar a
Deus nada mais do que duas ou
três vezes? Além de que, sem
treino, você fracassaria. Coisas
pequenas: exercício que fortalece
a vontade, como se fosse uma
ginástica. Ascética dos atletas, de
que fala São Paulo. Não vá, como
Tartarín, caçar leões nos
corredores de sua casa. Lá, no



máximo haverá um rato e, se você
se assusta como uma menininha
diante dele, não enfrentarás uma
fera. Tática militar: posições longe
da fortaleza. Luta do minuto
heroico, da manteiga, mortificação
do caráter; da vista, da gula...
coisas que não implicam sequer
pecado venial se formos
derrotados. Como engolimos
muitos pecados veniais! E é
verdade que não se justifica um
pecado venial nem para tirar todas
as almas do purgatório. Não dizer
nunca mentiras, nem fazer
restrição mental que é uma
ignomínia sem honradez: ou calar
ou dizer a verdade[121].

Na última meditação desse mesmo
dia falou sobre a oração. Basta, para
fazê-la, saber que somos filhos de
Deus e que nosso Pai pode tudo e
nos quer de modo infinito. Oração
vocal; algumas de origem divina.
“Eis como vocês devem rezar: Pai



Nosso, que estais no céu...”[122].
Nunca deixem este tipo de oração,
mas, junto a ela, porém, pratiquem
a mental, sem ruído de palavras,
diretamente ao coração (O Padre
fala suavemente, com persuasão e
com emoção). Mas você não sabe
orar? ... Condições: Humildade; o
fariseu e o publicano. Confiança: a
criança que bate na porta do pai...
ele não irá lhe abrir?
Simplicidade[123].

O dia seguinte era Quinta Feira
Santa. São Josemaria tratou da
Eucaristia, da Paixão de Cristo, das
aparições do Ressuscitado... Na
primeira meditação da tarde, falou
das duas pescas milagrosas que o
santo Evangelho relata:

“Faciam vos fieri piscatores
hominum...[124]. O Evangelho relata
duas pescas milagrosas. A
primeira quando Jesus diz: “Duc in
altum”[125]. Como diz a você. Pedro



resiste, mas obedece. “Em teu
nome lançarei a rede” Deixe de
falsa humildade! Confiança no
Senhor que é quem dá a ordem. E a
pesca é muito abundante, tiveram
que pedir ajuda, peixes à direita e
à esquerda da barca, peixes de
todos os tamanhos. A segunda
pesca: “Vou pescar”[126]; são
apóstolos, mas não abandonaram
seu trabalho profissional. Passam
a noite no mar e não pescam nada.
Jesus ressuscitado aparece na
margem. “Lancem a rede ao lado
direito da barca”[127]; em um setor
determinado; pesca seleta; apesar
de serem tantos, “a rede não se
rompeu”. João é o primeiro a
reconhecer Jesus; o olhar da
pureza. Pedro lança-se ao mar: o
impulso do amor; fé de Pedro,
firme, de rocha. Jesus quer que ele
repare as três negações: “Simão,
você me ama?”[128]. Pedro fica
angustiado: “Você sabe que O
amo”. “Apascente os meus



cordeiros”[129]. Pedro dorminhoco e
negador, mas com fé e amor de
rocha, de pedra fundamental da
Igreja. O Padre insiste no que
repetiu muitas vezes esses dias:
“você tem pelo menos vocação de
cristão e essa vocação exige muito.
E se o Senhor o chama para mais
não podes dizer-lhe que não”[130].

Naquela tarde, o retiro terminava.

Tudo acaba. Também esses dias
maravilhosos. E às cinco horas,
entramos no oratório para a
última meditação do Padre.
Meditação de fogo. O Padre resume
tudo o que é necessário para a
perseverança. Fé. Comunhão.
Oração. Perseverar é de santos.
Empregar os meios. Uma fé
inamovível: conhecer e relacionar-
se com Jesus. No Pão e na Palavra.
Comunhão frequente e fervorosa;
oração perseverante; não deixar
de fazê-la nenhum dia. Todos estão



emocionados e os corações em fogo
vivo[131].

Para evitar uma explosão de
entusiasmo no fim do retiro assim
como mostra de agradecimento à sua
pessoa, São Josemaria preferiu ir
embora discretamente, como já
sabemos.

Um engenheiro de San
Sebastián (Guipúscoa):
Francisco Javier Urquía

Entre os que participaram do retiro
estava Francisco Javier Urquía
Zaldúa[132]. Seu cunhado, José María
Pagola[133], tinha lhe falado de uns
círculos de estudos de que tinha
participado em Madri, quando
estudava Medicina durante o ano
acadêmico 1934-35. Eram dados na
Academia DYA. Pagola “recordava
que era o Padre [São Josemaria] que
os dava e que para o Comentário do
Evangelho utilizava um livro muito



grande onde lia a passagem que
depois comentava”[134].

Na primavera de 1943, Urquía
encontrava-se em Madri, fazendo o
segundo ano de Engenharia de
Caminhos. Ele mesmo se definia
como um estudante anticlerical,
frio em matéria religiosa; só ia à
Missa aos domingos e só
comungava na Páscoa, no último
dia do tempo pascal. Meu colega de
curso, Fernando Valenciano,
convidou-me a falar com um
sacerdote, e eu aceitei porque
umas semanas antes eu havia
pensado na conveniência de tornar
menos descuidada minha vida
religiosa e não sabia como fazê-lo
porque nenhum padre me
convencia. Eu acabava de ficar
noivo de uma moça que levava a
religião mais a sério que eu, e o
pensamento de que uma tolice
minha podia fazê-la sofrer levou-
me a essa ideia[135].



Aquele sacerdote era Josemaria
Escrivá. Urquía foi conquistado por
sua amabilidade, graças a um
pequeno detalhe - em aparência
incidental - que vale a pena deixar o
protagonista narrar:

Entrei pela rua Diego de León, n.
14, em um hall grande onde estava
Fernando e pouco depois apareceu
o Padre, que me levou a um
cômodo, mais escritório do que
sala, e convidou-me a sentar-me
em um grande e incômodo
cadeirão de madeira. Assim que
sentei ele quis tornar aquilo mais
cômodo e colocou umas almofadas
no cadeirão. Não ficou satisfeito e
mexeu nelas até uma posição
apropriada. Eu não gostava de
almofadas, me incomodavam
porque me pareciam coisas para
senhoras idosas, mas era tal sua
solicitude e amabilidade que não
me atrevi a dizer nada. Sentou-se
numa cadeira mais baixa e só



recordo que bem depressa comecei
a contar-lhe minhas preocupações
juvenis que o Padre escutava com
extrema atenção; não tive nunca a
sensação de ter sido escutado com
mais atenção do que naquele dia.
Depois de um tempo perguntou-
me: “você estuda bastante?” e mais
tarde “quer confessar comigo? ”;
fiz isso com muito gosto[136].

Na saída, a caminho de sua casa,
exclamou: ”Que mañico tão
simpático!”[137]. Ficara impressionado
com sua “atitude humilde e amável,
toda sua atenção” ao que ele dizia. “A
partir de então havia dois tipos de
padres: o Padre e os outros; passei a
considerar-me seu amigo, embora
não tenha sabido captar em absoluto
sua dimensão sobrenatural”[138].

Houve outros encontros, até que
Urquía voltou a sua terra natal. Em
San Sebastián trabalhava como
engenheiro de caminhos na



Chefatura de Obras Públicas de
Guipúscoa quando, na primavera de
1949, recebeu uma carte de Rafael
Escolá – numerário do Opus Dei,
engenheiro também – em que o
convidava para um retiro que seria
em Molinoviejo. Não dizia quem
seria o pregador.

A ideia de fazer um retiro antes de
seu casamento, em 30 de maio,
atraiu-o, mas havia uma série de
compromissos que não tornavam
isso possível. Não respondeu à carta
e Escolá escreveu de novo, pedindo-
lhe que respondesse: “Li a carta na
hora do jantar e decidi responder na
manhã seguinte, dizendo que não
podia e fui deitar-me. Na manhã
seguinte minha decisão tinha
mudado e achei um modo de superar
os obstáculos, menos um que
dependia de meu chefe; ele não viu
inconveniente em adiar nosso
compromisso; respondi a Rafa
dizendo que iria ao retiro”[139].



Apesar do tempo transcorrido, ao
redigir suas lembranças, em 1975,
Urquía lembrava com clareza o
modo de pregar de São Josemaria
naqueles dias em Molinoviejo:

Lembro-me dele explicando
episódios da vida de Nosso Senhor
Jesus Cristo e do Novo Testamento
com detalhes como se os
estivéssemos vivendo. Recordo o
episódio da saída da prisão de São
Pedro e de como era tipicamente
feminina a atitude da empregada
do lar, Rode – nosso Padre
chamava-a Rosa – que viu quem
era e foi avisar aos da casa sem
abrir a porta. Recordo também o
episódio de Zaqueu por quem o
Padre parecia ter especial
carinho[140].

Urquia confirma que São Josemaria
referiu-se muito pouco à Obra, mas
disse alguma coisa: “pediu que nos
aproximássemos dela. Sobre o



caráter sobrenatural da Obra,
lembro-me que disse que no
momento da fundação pensava que
esse empreendimento não seria para
mulheres e que, contrariamente à
sua opinião, o Senhor lhe tinha feito
ver o contrário”[141].

Como os outros participantes, Urquía
esperou com ânsia o momento de
conversar com São Josemaria.

Eu lhe contei que ia me casar em
30 de maio e pedi que nesse dia, na
Missa que celebraria, ele rezasse
por nosso casamento, ele disse que
sim e anotou a data em uma
agenda. Disse-me também algo
como: “se um filho meu te disser
para ser da Obra, dize-lhe da
minha parte que te deixem
tranquilo durante um ano para
que teu casamento assente bem e
depois não precisarás fazer retiro
para pensar nisso”. Não sei se o
Padre disse isso porque não era da



opinião de fazer retiro para tomar
uma decisão sobre uma vocação,
coisa comum na época, ou se
tratava-se de um conselho
particular, já que anos antes
tinham me falado de entrega e
respondi que não, depois de um
retiro e de um comentário irônico
que o sacerdote pregador fez desse
tema[142].

Com efeito, passou um pouco mais de
um ano até que pediu a admissão
como supernumerário, em 26 de
fevereiro de 1951. Doutor
Engenheiro de Caminhos, Canais e
Portos entrou para o claustro
acadêmico da Escola de Engenheiros
da Universidade de Navarra, em San
Sebastian praticamente desde sua
criação: Foi professor adjunto e
durante alguns anos, subdiretor da
escola. Além da sua atividade
profissional como engenheiro,
especialmente no desenvolvimento
das rodovias do País Vasco e na



construção de represas de
abastecimento de água potável na
Confederação Hidrográfica do Norte,
foi conselheiro na Prefeitura de San
Sebastián, da qual em 1987, recebeu
a Medalha do Mérito Cidadão. Era
um grande conhecedor da história de
sua terra e foi membro da Real
Sociedad Bascongada de Amigos del
País.

Sua esposa, Concepción Pagola, que
também era supernumerária
suportou uma longa doença. O casal
não pôde ter filhos. Aqueles que o
conheceram recordam que Urquía
aceitou com profundo sentido cristão
essas circunstâncias, que
logicamente o faziam sofrer[143].

Os inícios do trabalho apostólico do
Opus Dei em San Sebastián/Donostia
têm muito a ver com Urquía, que
atuou com grande dedicação no
começo de diversas obras
apostólicas. De acordo com sua



esposa, pôs vários imóveis pessoais à
disposição dessas iniciativas. Tinha
muitos amigos aos quais contagiou
sua vida de fé e nomeou muitos
como cooperadores da Obra, alguns
dos quais foram depois
supernumerários[144]. Faleceu em 24
de janeiro de 2003 em Pamplona,
depois de ter padecido a
enfermidade de Alzheimer durante
quatro anos.

Um estudante com “vocação
matrimonial”: José María
(Chemari) Hernández-
Sampelayo López.

José María (Chemari), Hernández-
Sampelayo López[145] conheceu São
Josemaria um ano antes de entrar na
universidade em 1941, quando tinha
dezessete anos. Foi seu amigo
Salvador Canals que os apresentou
um ao outro na casa da rua
Lagasca[146]. A partir desse momento,



começou a confessar-se e a ter
direção espiritual com o fundador do
Opus Dei. Não era a primeira vez que
assistia a um retiro pregado por
Escrivá: no mesmo ano em que se
conheceram, participou no retiro que
o santo pregou de 26 a 31 de
dezembro de 1941 em Lagasca. Foi
naqueles dias que escutou do Padre,
durante uma conversa: “Chemari,
tens vocação matrimonial”[147].
Hernández-Sampelayo continuou
participando das atividades da obra
de São Rafael e tratava de aproximar
seus amigos de Deus. Um deles
chamava-se Fernando Maycas, que
seria um dos pioneiros do Opus Dei
na França[148]. Conheceram-se em um
cinema, enquanto assistiam a um
filme. Quando terminou
conversaram um pouco e se
encontraram novamente um tempo
depois.

Como Maycas recordava, voltamos a
encontrar-nos uma outra vez [...] e



ele entregou-me um papel no qual
escrevera o ponto 18 de Caminho:
“obstinas-te em ser mundano,
frívolo e estouvado porque és
covarde. Que é, senão covardia,
esse não quereres enfrentar-te a ti
próprio?”. No dia seguinte fui a
casa de Chemari, na rua Claudio
Coello, esquina com a rua Alcalá,
no começo da manhã, e quando
perguntei por ele, seus pais me
disseram que ele ainda estava
dormindo pois havia chegado
muito tarde na noite anterior.
Acordei-o e perguntei-lhe quem
havia escrito aquilo que estava no
papel, queria conhecer o autor. Ele
me levou para conhecer São
Josemaria. Nesse primeiro
encontro ele me perguntou se eu
era sobrinho de Margarita
Alvarado, que tinha falado de mim
para ele (ela tinha sobre mim uma
melhor opinião que Chemari).
Respondi-lhe que sim, sorriu (pois
fazia tempo que rezava por mim).



Esse encontro deve ter se dado em
outubro ou novembro de 1941.
Chemari conhecia São Josemaria
há tempo, mas não o havia
apresentado a mim antes porque
pensava que a Obra não era para
mim[149].

Em 1942, Hernández-Sampelayo
levou também à residência de Jenner
um antigo colega do secundário, do
colégio Nossa Senhora do Pilar.
EraManuel González-Simancas
Lacasa, que pediu admissão na Obra
no ano seguinte[150]. Durante o verão,
que José Maria passava na vila de
Zarauz em Guipúzcoa, escrevia aos
outros que frequentavam junto com
ele os meios de formação cristã em
Jenner, e conversava
apostolicamente com seus amigos
das férias[151]. Quando teve a
oportunidade de participar do retiro
de Molinoviejo, do qual estamos
falando, foi com dois amigos: Jaime



Aguilar Otermín, colega também do
colégio e Luis Aldama.

Hernández-Sampelayo contraiu
matrimônio em 1954 com Manuela
Matos Aguilar, que tinha conhecido
através de Jaime Aguilar. Quem os
casou foi seu amigo Fernando
Maycas que na época já era
sacerdote. Tiveram nove filhos. Sua
vocação demorou para amadurecer:
acabou pedindo admissão como
supernumerário em 1960.

Do ponto de vista profissional, José
Maria estudou Direito e Ciências
Políticas e Econômicas, além de ter
frequentado a Escola de Comércio.
Tentou, sem êxito, conseguir o cargo
de agente de Câmbio e Bolsa, mas
conseguiu o de inspetor de seguros.
Trabalhou vinte anos na
Administração do Estado e na
política. Laureano López Rodó é que
tinha conhecido Hernández
Sampelayo no Conselho Superior de



Pesquisas Científicas através de José
María Albareda, amigo comum, que
o propôs em 1959 como chefe da
Oficina de Planos Provinciais da
Secretaria Geral Técnica da
Presidência do Governo. Em 1962 ele
substituiu o próprio López Rodó
como secretário geral técnico da
Presidência do Governo. Seu
trabalho foi muito importante para o
desenvolvimento socioeconômico, na
Espanha, do boom econômico dos
anos sessenta, na qual o PIB espanhol
crescia a um ritmo superior a 7%. Em
1969 deixou a Presidência do
Governo para ser nomeado
subsecretário de Informação e
Turismo. Pessoalmente também se
envolveu em atividades sociais, para
a difusão da cultura, como os ateneus
operários, ideia surgida da
preocupação de Vicente Rodríguez
Casado pelos menos favorecidos. Em
1974 teve câncer e faleceu em 1975,
com a idade de cinquenta anos[152].



Um especialista em Direito
Romano: Álvaro d’Ors

Encerramos esse panorama de
alguns dos que assistiram o retiro de
Molinoviejo referindo-nos a Álvaro
d’Ors Pérez-Peix[153]. Em seu relato,
conta que conheceu São Josemaria
“em 1941, em Madri (onde eu
morava), mas não tive muitas
oportunidades de voltar a vê-lo nos
anos seguintes”[154]. Foram
apresentados por Rafael de Balbín
Lucas, catedrático de Literatura
Espanhola, amigo de d’Ors, que
também participou do mesmo retiro.
Balbín tinha lhe falado de Escrivá
várias vezes e é possível que ele
mesmo já tivesse tido alguma outra
referência indireta, através de
amigos comuns. Em 4 de janeiro
desse ano Escrivá e ele se
encontraram, mas durante os anos
seguintes mantiveram apenas um
contato esporádico.



Com quem d’Ors coincidiu foi
Amadeo de Fuenmayor, que seria
estreito colaborador de Escrivá no
andamento da obra de São Gabriel.
Os dois foram professores 
ajudantesna Universidade de Madri e
concorreram juntos ao prêmio
extraordinário de doutorado. Anos
depois, d’Ors recordava que “nossa
amizade, logo depois de terminada a
guerra, já em Madri, depois em
Santiago, foi muito importante para
mim. É pouco mais jovem que eu,
mas obteve, a cátedra um pouco
antes, e diretamente a de
Santiago”[155].

São Josemaria quis manter contato
com esse jovem acadêmico dedicado
ao Direito romano e à epigrafia,
campos nos quais Álvaro d’Ors
chegaria a ter notoriedade
internacional. São Josemaria havia
dado aulas de Direito romano, e
admirava o perfil profissional do
jovem d’Ors. Escrevia-lhe algumas



linhas, como por exemplo: “Lembro
de você com carinho e lhe desejo
feliz Páscoa. Quando nos veremos?
”[156]. Encontraram-se casualmente
num bonde nos início dos anos 1940.

D’Ors manteve contato com pessoas
do Opus Dei em Santiago de
Compostela, onde ocupou a cátedra
em 1944, depois de uma breve
permanência em Granada. Lá eram
também catedráticos na Faculdade
de Direito dois numerários: Amadeo
de Fuenmayor, como já dissemos e
Laureano López Rodó. Quando
começou a obra de São Gabriel,
pensaram nele e d’Ors aceitou o
convite para participar do retiro em
Molinoviejo. O romanista não deixou
senão uma lacônica recordação
desses dias que, no entanto, devem
ter deixado nele uma profunda
marca. Poucas semanas depois, em 6
de junho de 1949, tomou a decisão de
solicitar a São Josemaria a admissão
ao Opus Dei como supernumerário



ao entender que Deus o chamava por
esse caminho. O Fundador, coisa um
pouco excepcional nesses casos,
respondeu-lhe imediatamente, em
carta datada de 12 de junho: Meu
querido Álvaro. Que Jesus o guarde.
Deu-me uma grande alegria receber
sua carta. Ajude-me a dar graças ao
Senhor por esta delicadeza que teve
com você: Ele espera muito deste
trabalho calado e eficaz. Não se
esqueça de rezar por tantas coisas
grandes que o Senhor quer que
façamos. Rezo por você e o abraço
com todo carinho. Josemaria[157].

Em seu breve relato sobre o
fundador do Opus Dei, Álvaro d’Ors
deixou algumas impressões que, se
bem que procedam de sua relação
com Escrivá durante toda uma vida,
podem ter sido suscitadas no ânimo
deste intelectual naquele retiro de
1949. Vale a pena reproduzi-las aqui:



Este eclesiástico não se parecia em
nada com outros, inclusive talvez
muito santos cuja presença podia
impressionar por si mesma, como
algo excepcional; personalidades
coroadas pela unção e pela
gravidade, pela consciência,
compatível inclusive com a
humildade, de uma alta missão.
Embora sempre sacerdotal, o
Padre tinha uma afabilidade não
condescendente, mas natural e
profundamente secular [...]. A
insistência do Padre na
contemplação da vida oculta de
Jesus Cristo, além de convir
especialmente ao estilo de
espiritualidade própria do Opus
Dei, vinha a ser como uma chave
da ação de seu Fundador, pois
nessa vida oculta o rijo caráter
humano do Redentor, que havia de
manifestar-se inevitavelmente nos
anos de pregação e na Paixão,
achava-se como que latente e
submetido à vontade de Seu Pai,



sem a menor exteriorização da
missão redentora própria do Verbo
Encarnado. Mons. Escrivá de
Balaguer também viveu assim [...].
Todas as suas virtudes humanas
ficam como que obscurecidas pelo
resplendor dessa missão que
dominou plenamente sua
existência. Sua vida foi a Obra,
mas esta não foi dele, e sim de
Deus”[158].

Com relação à sua própria vocação
d’Ors explicava anos depois: “não se
tratava simplesmente de
congruência católica, mas do
propósito vital de realizar uma
unidade de vida sem fissuras, e
congruente com a filiação de um
batizado leigo”[159].

Álvaro d’Ors incorporou-se em 1961
na Universidade de Navarra, embora
essa decisão não lhe tenha sido fácil
de tomar. Significava deixar uma
possibilidade de cátedra em Madri,



com uma remuneração melhor[160].
Sua escolha deu uma grande alegria
a São Josemaria. Lá, além de sua
cátedra, ocupou-se de projetar e
levar adiante as bibliotecas dessa
instituição, o que considerava sua
maior contribuição para a
Universidade de Navarra[161]. Foi,
antes de tudo, um jurista e
romanista, mas também epigrafista,
papirólogo, teórico do Direito e da
Política, canonista, especialista em
Direito Foral navarro, humanista e
pensador original. Sua teoria política
surge de uma crítica ao pensamento
da Idade Moderna e à ideia de
Estado[162].

Aposentou-se em 1985, mas não
deixou de trabalhar e de assessorar
estudantes e discípulos de sua
especialidade. Não perdia as ocasiões
de dar bons critérios aos jovens que
encontrava fora das classes, abrindo-
lhes horizontes intelectuais e
vitais[163]. Uma boa mostra é o livro 



Cartas a um jovem estudante, escrito
em 1991, no qual abre perspectivas
humanas e sobrenaturais para a
atividade estudantil e universitária,
onde brilham os ideais que o
inspiravam como acadêmico cristão.

Desenvolvia seu apostolado também
em cursos e palestras sobre temas de
vida cristã – os Dez mandamentos, a
explicação do Pai Nosso etc. – para
amigos e cooperadores, que atraíam
um bom número de pessoas. Era
notória sua fidelidade até nas
menores questões da vida de um
supernumerário. Embora se trate de
um detalhe incidental, é significativo
que, dois dias antes de falecer, ele se
preocupasse em enviar com
pontualidade sua contribuição
econômica mensal[164]. Casou-se com
Palmira Lois Estévez, tiveram onze
filhos. Faleceu em Pamplona em 1º
de fevereiro de 2004.



Conclusões

A descoberta de uma vocação laical
que signifique uma entrega total a
Deus e o compromisso de envolver-se
positivamente no mundo para
iluminá-lo e temperá-lo com a luz e o
sabor de Cristo[165], seguiu caminhos
de discernimento levemente
diversos, mas no fim convergentes,
no caso da primeira geração de
supernumerários espanhóis, dos
anos cinquenta do século XX.

Um grupo provinha de pessoas que
conheciam o Opus Dei há muitos
anos, como Miguel Deán ou Rafael de
Balbín; outros, embora procedessem
de um ambiente católico, haviam
experimentado uma primeira
conversão de uma posição religiosa
fria, que se transformou em
fervorosa através do retiro, como no
caso de José Ferrer-Bonsoms ou
Francisco Javier Urquía; para José
María Poveda e mais um outro



tratava-se do encontro com algo
longamente procurado, uma
dedicação a Deus que fosse
compatível com a vida familiar e
profissional, como aconteceu
também de forma parecida com
Mario Azara e Álvaro d’Ors, católicos
já praticantes: todos eles
compreenderam o sentido vocacional
de missão que sua vida cristã tinha,
para além de uma militância católica
ou de uma intensa piedade.

Em vários casos, o encontro com
Escrivá foi decisivo. Não só pelo afeto
e simpatia que sua personalidade
acolhedora suscitou neles, mas ainda
pelo fogo interior que
experimentaram escutando-o e
relacionando-se com ele. O centro do
retiro foi, com efeito, a figura de
Jesus, a consideração de seu amor
por nós, que se apresentava como
uma chamada à correspondência,
inclusive a entregar a vida em seu
serviço. São Josemaria não se



colocava a si mesmo como modelo
nem o Opus Dei – do qual
praticamente não falou – como a
quinta essência do catolicismo.
Explicava o Evangelho, levava as
pessoas a um contato direto, muito
pessoal com Jesus, como vimos. A
reação imediata de vários deles foi
querer seguir a Cristo de perto,
entregando-lhe a própria vida, e
entenderam que o modo de fazê-lo
era pedir admissão à Obra.

A proposta da obra de São Gabriel
não se mostra, ao mesmo tempo,
como um misticismo individualista
no meio do mundo. Pelo contrário:
da intimidade com Jesus deveria
surgir um compromisso com o
mundo que Cristo veio salvar. Daí
sua exortação a desenvolver ao
máximo os talentos pessoais, pondo-
os a serviço de Deus, sem falsa
humildade e sem medo de assumir
riscos e responsabilidades em tarefas
de repercussão social, como a



política, a economia a ciência, a
educação etc. Sabe-se que os
conselhos de São Josemaria
orientaram a trajetória profissional
de alguns a serviço do bem comum e
da pessoa; de outros, não temos
dados documentais, mas coincidem
em tantos traços comuns que não é
aventurado supor o peso que a
doutrina e o exemplo do Fundador
do Opus Dei tiveram na sua vida
profissional e social.

Luis Cano. Secretário e membro
ordinário do Instituto Histórico São
Josemaria Escrivá. Licenciado em
Direito e doutor em Teologia. Seu
campo de pesquisa, além do Opus
Dei e seu fundador – e em especial
sua pregação e escritos – é a história
da devoção ao Sagrado Coração e a
Cristo Rei. É professor de História da
Igreja no segundo milênio na 



Pontificia Università della Santa
Croce e no Istituto Superiore di
Scienze Religiose all’Apollinare
(Roma). Publicou recentemente a
edição crítica de várias cartas
inéditas de São Josemaria: Cartas (I),
Roma-Madri, Istituto Storico San
Josemaria Escrivá – Rialp, 2020 e 
Cartas (II), Roma-Madri, Istituto
Storico San Josemaria Escrivá – Rialp,
2022.

e-mail:lucano@isje.org

ORCID: 0000-0002-3314-9122

[1] Luis Cano, Los primeros
supernumerarios del Opus Dei
(1930-1950), em Santiago Martínez
Sánchez – Fernando Crovetto (eds), El
Opus Dei. Metodología, mujeres y
relatos, Cizur Menor, Thomson
Reuters Aranzadi, 2021, pp. 375-396;
Idem, Os primeiros supernumerários

https://escriva.org/pt-br/cartas-1/
https://escriva.org/pt-br/cartas-2/
mailto:lucano@isje.org
https://opusdei.org/pt-br/article/os-primeiros-supernumerarios-do-opus-dei-a-convivencia-de-1948/


do Opus Dei. A convivência de 1948,
SetD 12 (2018), pp. 251-302.

[2] Cfr. Cano, Os primeiros
supernumerários do Opus Dei
(1930-1950), p. 391.

[3] Cfr. ibid, p. 395.

[4] Cfr. Nota de 5 de novembro de
1947, AGP, série A.2, leg. 40, carp. 3.
Exp. 2.

[5] Em Madri, por exemplo, os
primeiros foram realizados na
Capela da Institución San Isidoro
para órfãos de jornalistas.
Recordações de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5, leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[6] Recordações de León Mario Azara
Pena, 30 de julho de 1975, AGP, série
A.5, leg. 312, carp. 2, exp. 9.

https://opusdei.org/pt-br/article/os-primeiros-supernumerarios-do-opus-dei-a-convivencia-de-1948/


[7] Cfr. María Merino Bobillo, As
primeiras supernumerárias
espanholas (1939 – 1952), em
Santiago Martínez Sánches –
Fernando Crovetto (eds), Gentes,
escenarios y estrategias El Opus Dei
durante el pontificato de Pio XII,
1939 – 1958, Aranzadi, Cizur Menor,
2023, pp. 241-264.

[8] Em seu relato, José María Poveda
Ariño fala de “mais ou menos vinte e
cinco pessoas”. Com os dados que o
diário do retiro proporciona parece
que se contava com dezoito
participantes, aos quais seria preciso
acrescentar os numerários leigos que
dirigiam a atividade. Duas pessoas
mais estiveram na casa para
trabalhar: Vladimiro Vince e
Fernando L., que não foi possível
identificar.

[9] Como veremos, não ficou claro se
Anton Wurster participou.

[10] Cfr. nota 84.



[11] Nasceu em Bilbao em 18 de
fevereiro de 1898. Fez Arquitetura.
Em 1925, casou-se com Josefina
Gamarra Orive, com quem teve doze
filhos. Conheceu a Obra em 1946 e
pediu admissão como
supernumerário em 25 de abril de
1950. Quem o conheceu, destaca seu
desprendimento e generosidade com
relação aos bens materiais para o
desenvolvimento do trabalho
apostólico, seu espírito de serviço em
seu trabalho de arquiteto, sua
sensibilidade artística. Faleceu em 11
de janeiro de 1986. Nota necrológica
de Rafael Fontán Sáenz, sem data,
AGP, série M 1. 3, ainda não
catalogada; cfr. “Romana” (1986), p.
139.

[12] Nasceu em Arjonilla (Jaén) em 1º
de janeiro de 1889. Pediu admissão
no Opus Dei em 24 de abril de 1949,
pouco depois de terminar o retiro.
Fez a fidelidade (incorporação
definitiva) em 29 de fevereiro de



1956. E foi zelador de um grupo de
supernumerários. Havia feito Direito
na Universidade de Sevilha e depois
foi notário de Gandía até sua
aposentadoria em 1974. Era casado
com Carmen Yacer, com quem teve
onze filhos (dado proporcionado por
Julio Montero e Maria Luisa Galdón,
de uma publicação sobre as
primeiras supernumerárias,
atualmente no prelo). Faleceu em 14
de maio de 1974. Os que o
conheceram recordam o seu amplo
trabalho de apostolado em sua
cidade, onde tinha muitos e bons
amigos. Poucos dias antes de morrer,
reuniu sua numerosa família e lhes
disse, entre outras coisas: “quero
despedir-me de vocês para dizer-lhes
que sejam felizes; e para sê-lo, é
preciso amar a Deus sobre todas as
coisas. [...] Queiram muito ao Senhor.
São as últimas coisas que lhes
recomenda seu pai que os ama
profundamente. Vocês podem ser
felizes, aproximando-se do



Senhor” (nota necrológica de
Antonio Pons Pérez, sem data, AGP,
série M. 1. 3, ainda não catalogada).

[13] Nasceu em Alcañices (Zamora) em
5 de março de 1910. Foi um dos
primeiros residentes da Residência
DYA, no ano escolar de 1934-1935 e
1935-1936 (cfr. Santiago Martínez
Sánchez - Inmaculada Alva – María
Jesús Coma - José Luis Gonzáles
Gullón – Rafael Zafra Molina [eds],
cronologia de José María Escrivá y
Albas. Madri, 1927-1936, Roma-
Madri, Istituto Storico San Josemaria
Escrivá – Rialp, 2020, pp. 407, 527,
591). Pediu admissão como
supernumerário e, quando ficou
viúvo, como adscrito. Segundo a
página oficial da Associação Católica
de Propagandistas, foi sócio dessa
instituição desde 1933: https://
www.acdp.es/biografia/balbin-lucas-
rafael-de/ [consultado em 2 de
fevereiro de 2023]. Teve quatro
filhos. Além de catedrático da

https://www.acdp.es/biografia/balbin-lucas-rafael-de/
https://www.acdp.es/biografia/balbin-lucas-rafael-de/
https://www.acdp.es/biografia/balbin-lucas-rafael-de/


Universidade Complutense, foi
diretor do Instituto de Filologia
Hispânica Miguel de Cervantes
(CSIC). Em 1965 foi nomeado diretor
geral de Assuntos Eclesiásticos, no
delicado momento do pós- concílio.
Faleceu em Madri em 27 de janeiro
de 1978. (cfr. Diário ABC, Madri, 29
de janeiro de 1978, p. 88).

[14] Nasceu em Gáname (Zamora), em
17 de abril de 1908. Em 1928 obteve
licença de professor de ensino
fundamental e começou os estudos
de medicina que terminou com
prêmio extraordinário de
licenciatura. Exerceu a medicina em
Ponferrada antes da Guerra civil
espanhola. Sempre quis dedicar-se à
docência e à pesquisa em virtude do
que se licenciou depois em Farmácia
e obteve o doutorado. Era amigo de
um dos primeiros supernumerários:
Ángel Santos Ruiz. Desde 1947 era
chefe de subseção da Seção de
Bioquímica do CSIC. Em 1956 obteve



a cátedra de Fisiologia. Dedicou a
vida à pesquisa e à docência. Foi
membro da Real Academia Nacional
de Farmácia. Faleceu em Madri, em
29 de dezembro de 1975. Cfr. https://
dbe.rah.es/biografias/25809/
joselucas-gallego [consultado em 21
de janeiro de 2023]

[15] Nasceu em La Coruña em 1916.
Fez estudo de professor de comércio.
Na juventude, antes da Guerra civil,
alistou-se na Falange. Casou-se com
Francisca Jiménez Hernández, com
quem teve seis filhos. Depois da
guerra trabalhou na área
governamental de Abastecimento e
Transportes, e exerceu outros cargos
relacionados com a economia e
bancos. Foi diretor geral do Tesouro
e de Banco, Bolsa e Investimentos e
vice-presidente do Banco da
Espanha. Faleceu em 31 de março de
1967. Cfr. Diario La Noche, ano XLVI,
num. 13587, 18 de junho de 1965, p.
1, em http://biblioteca.galiciana.gal/

https://dbe.rah.es/biografias/25809/joselucas-gallego
https://dbe.rah.es/biografias/25809/joselucas-gallego
https://dbe.rah.es/biografias/25809/joselucas-gallego
http://biblioteca.galiciana.gal/es/consulta/registro.do?id=10000233414


es/consulta/registro.do?
id=10000233414 [consultado em 21
de janeiro de 2023]. Havia pedido
admissão no Opus Dei, como
supernumerário, em 2 de outubro de
1949.

[16] Não encontramos dados sobre esta
pessoa.

[17] Eloy González Obeso, (1913-1975)
nasceu em Reinosa (Cantábria).
Iniciou os estudos de Medicina em
Madri em 1929. Lá conheceu Juan
Jiménez Vargas que o apresentou a
São Josemaria durante o ano
1932-1933. Assistiu as primeiras
aulas de formação da obra de São
Rafael, no Asilo de Porta Coeli e
participou em catequeses no bairro
de los Pinos de Tetuán de las
Victorias (cfr. Martínez Sánchez et al.
(eds.), Cronologia, p. 692). Em 1934
voltou a Reinosa e obteve o título de
odontólogo pela Universidade de
Barcelona. Faleceu em 1975. Cfr. José

http://biblioteca.galiciana.gal/es/consulta/registro.do?id=10000233414
http://biblioteca.galiciana.gal/es/consulta/registro.do?id=10000233414


Luis González Gullón, DYA. A
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Madri,
Rialp, 20163, p.87.

[18] Diário do retiro de 10 a 14 de abril
de 1949, [p.32], AGP, série A. 1, leg.
40, carp 3, leg. 5, daqui em diante,
Diário.

[19] Josemaria Escrivá de Balaguer,
Carta n. 29, § 10, em Luis Cano, Carta
n. 29, de São Josemaria Escrivá sobre
a obra de São Gabriel. Edição crítica
e anotada .SetD 17 (2023), p. 296.

[20] Lembrança de José Ferrer-
Bonsoms, 30 de agosto de 1975, APG,
série A.5, leg. 211, carp. 3, exp. 3.

[21] Nasceu em L’Arboç del Penedés
(Tarragona, Espanha), em 19 de
março de 1920. Faleceu em 2001.

[22] Relato de José Ferrer Bonsoms, 30
de agosto de 1975, APG, série A.5 leg
211, carp. 3, exp. 3.



[23] Cfr. Onésimo Díaz, Expansión. El
desarrollo del Opus Dei entre los
años 1940 y 1945, Madri, Rialp, 2020,
p. 296.

[24] Relato de José Ferrer-Bonsoms, 30
de agosto de 1935, APG, série A. 5,
leg. 211, carp. 3, exp. 3

[25] Relato de José Ferrer-Bonsoms, 30
de agosto de 1975, APG, série A.5, leg.
211, carp. 3, exp. 3.

[26] Relato de José Ferrer-Bonsoms, 30
de agosto de 1975, APG, série A.5, leg
211, carp. 3, exp. 3.

[27] Relato de José Ferrer-Bonsoms, 30
de agosto de 1975, APG, série A. 5,
leg. 211, carp. 3, exp. 3.

[28] Relato de José Ferrer-Bonsoms, 30
de agosto de 1975, APG, série A. 5. leg
211, carp. 3, exp. 3



[29] Relato de José Ferrer-Bonsoms, 30
de agosto de 1975, APG, série A. 5 leg
211, carp. 3. exp. 3.

[30] Relato de José Ferrer-Bonsoms, 30
de agosto de 1975. APG, série A. 5, leg
211, cap. 3, exp. 3

[31]Relato de Amadeo Fuenmayor
Champim, 4 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5, lê 353, carp 3, exp. 7.
O diário do retiro afirma que quem
disse a jaculatória foi Juan Antonio
Paniagua: “O Padre teme que a
despedida seja uma cena patética e
decide ir embora discretamente.
Juan Antonio demora alguns minutos
antes de dizer o “Sancta Maria...”
final e, no silêncio do oratório, todos
ouvem o ruído de um motor que se
põe em marcha e um automóvel que
se afasta. Todos perceberam que o
Padre foi embora e que não
poderemos despedir-nos dele, o que
cria um ressentimento geral”, Diário
[p. 41].



[32] Foi também membro da Real
Academia de Ciências Econômicas e
Financeiras e recebeu a Creu de Sant
Jordi de la Generalitat de Catalunha.
Cfr. Carles M. Canals, Josep Ferrer I
Bonsoms na Real Academia da
História, biografias https://
dbe.rah.es/biografias/65598/
josepferrer-i-bonsoms [consultado
em 9 de junho de 2022].

[33]. Nota necrológica de Jose Ferrer-
Bonsoms, sem data, AGP, série M. 1.3,
aguardando ser catalogada.

[34] Cfr. Albert Manent,Félix Millet y
Maristany, em Real Academia da
História, biografias, htpps://
dbe.rah.es/biografias/65643/felix-
millet-y-maristany [consultado em 11
de janeiro de 2023].

[35] Cfr. Dario Casapiccola – Francesc
Castells, Os inícios do Opus Dei na
Argentina e no Uruguai (1950-1962),
em Martínez Sánchez – Crovetto

https://dbe.rah.es/biografias/65598/josepferrer-i-bonsoms%20%7bconsultado
https://dbe.rah.es/biografias/65598/josepferrer-i-bonsoms%20%7bconsultado
https://dbe.rah.es/biografias/65598/josepferrer-i-bonsoms%20%7bconsultado


(eds.), Gentes, escenarios y
estratégias, p. 170.

[36] Cfr. Canals, Josep Ferrer i
Bonsoms.

[37] Nota necrológica de José Ferrer-
Bonsoms Bonsoms, sem data, AGP,
série M.1.3, aguardando ser
catalogada.

[38] Diário, [p. 4].

[39] Lc. 6,10.

[40] Diário, [p 6].

[41] Lembranças de Francisco Javier
Urquia Zaldúa, 11 de agosto de 1975,
AGP, série A. 5, leg 250, carp 2, exp. 4.

[42] Em 1973 a homilia apareceu em
forma de folheto e depois foi
integrada em Amigos de Deus (1977).
A gravação que Urquia menciona
procede de uma meditação de 12 de
outubro de 1947, pregada em Madri
cerca de um ano e meio antes do



retiro. Cfr. Josemaria Escrivá de
Balaguer, Amigos de Deus, edição
crítico-histórica elaborada por
Antonio Aranda, Coleção de Obras
Completas de Josemaria Escrivá
(ISJE), Madri, Rialp, 2019, pp.
585-586. Foi gravada em um
gravador primitivo e os membros do
Opus Dei escutavam-na em algumas
ocasiões. O paralelismo com a
meditação do retiro de 1949 é
evidente, especialmente na cena de
Bartimeu.

[43] Cfr. Jo, 9, 6-7.

[44] Cfr. Mc. 10, 46-52.

[45] Diário, [p.9].

[46] Cfr. Jo, 13, 8.

[47] Diário [pp 12-13].

[48] Diário, [pp 15-16]

[49] Diário [p.18]



[50] Cfr. Jo, 13, 34.

[51] Jo, 4, 27.

[52] Mt. 11, 29.

[53] Diário, [pp 18-19]

[54] A “bandeira” era uma companhia
dos exércitos espanhóis em tempos
de Santo Inácio de Loyola, liderada
por um capitão, embora o termo se
utilize ainda em algumas unidades
táticas modernas. As duas bandeiras
inacianas são a de Satanás, que incita
ao pecado e leva à morte, e a de
Cristo que conduz à salvação na qual
o participante dos exercícios
espirituais é chamado a alistar-se.

[55] Diário, [pp 22-23];

[56] Mt. 13, 35 (Vg).

[57] Diante da política anticlerical dos
governos liberais do Reino da Itália e
sua beligerância contra as pessoas e
os bens eclesiásticos, a Santa Sé



apresentou várias vezes uma
negativa à pergunta sobre a
possibilidade de os católicos
participarem nas eleições políticas
do país (“non expedit” “não convém”,
respondeu). Tal proibição, que durou
de 1868 a 1919, constituiu um
protesto compreensível diante dos
atropelos sofridos, mas ausentar-se
da política italiana implicou de fato
deixar o governo da nação em mãos
de políticos que muitas vezes foram
hostis à Igreja, sem encontrar
oposição, em um país então
majoritariamente católico.

[58] Diário, [p. 24].

[59]José Maria Poveda Ariño nasceu
em Valência em 22 de outubro de
1918 e faleceu em Madri e 15 de
novembro de 2004. Casou-se com
Rosario de Agustin Jiménez, que
também era supernumerária, com
quem teve onze filhos.



[60] Relato de José Maria Poveda
Ariño, sem data, AGP, série A.5, leg
239, carp 2, exp.4.

[61] Relato de José Maria Poveda
Ariño, sem data, AGP, série A. 5, leg.
239, carp. 2, exp. 4.

[62] Relato de José Maria Poveda
Ariño, sem data, AGP, série A. 5, leg.
239, carp. 2. exp. 4

[63] Relato de José Maria Poveda
Ariño, sem data, AGP, série A. 5, leg.
239, carp. 2, exp. 4.

[64] Relato de José Maria Poveda
Ariño, sem data, AGP, série A. 5, leg.
239, carp. 2, exp.4

[65] Nota necrológica de José Maria
Poveda Ariño, sem data, AGP, série
M.1.3, ainda não catalogada.

[66] Nota necrológica de José Maria
Poveda Ariño, sem data, AGP, série
M. 1. 3, ainda não catalogada.



[67] León Mario Azara Pena nasceu em
7 de abril de 1914. Licenciado em
Veterinária e militar. Sua mulher
chama-se Maria García del Busto,
também supernumerária ; tiveram 7
filhos (dados proporcionados por
Julio Montero e Maria Luisa Galdón,
de uma publicação sobre as
primeiras supernumerárias, no
prelo). Faleceu em 21 de abril de
1997.

[68] Cfr. Cano, Os primeiros
supernumerários do Opus Dei. A
convivência de 1948, pp. 290-291;
299-301.

[69] Relato de Carlos Verdú Moscardó,
julho de 1975, AGP, série A. 5, leg.
251, carp.3, exp. 10.

[70] Relato de León Mario Azara Pena,
16 de julho de 1975, AGP, série A. 5,
leg. 312, carp. 2, exp. 9.



[71] Relato de León Mario Azara Pena,
16 de julho de 1975, AGP, série A. 5,
leg. 312, carp. 2, exp. 9.

[72] Expressão que alude à tourada a
cavalo: o rejón de muerte é uma lança
longa que o ginete usa para acabar
seu trabalho. Significa que a tarefa
está quase terminada, em outras
palavras, que o fundador do Opus
Dei estava persuadido de que a
mensagem de entrega a Deus havia
penetrado no coração daqueles
homens, como uma espada, e que já
estavam quase decididos a dizer que
sim, como com efeito ocorreria ao
cabo de algumas semanas.

[73] Relato de Carlos Verdú Moscardó,
Julho de 1975, AGP, série A. 5, leg.
251, carp. 3, exp. 10

[74] Relato de León Mario Azara Pena,
16 de julho de 1975, AGP, série A. 5,
leg 312, carp. 2, exp. 9.



[75] Relato de León Mario Azara Pena,
16 de julho de 1975, AGP, série A. 5,
leg 312, carp. 2, exp. 9.

[76] Relato de León Mario Azara Pena,
16 de julho de 1975, AGP, série A.
5,leg 312, carp. 2, exp. 9.

[77] Relato de León Mario Azara Pena,
16 de julho de 1975, AGP, série A. 5,
leg 312, carp. 2, exp. 9.

[78] Relato de León Mario Azara Pena,
16 de julho de 1975, AGP, série A. 5,
leg. 312, carp. 2, exp. 9.

[79] Nota necrológica de León Mario
Azara Pena, sem data, AGP, série M.
1. 3, ainda não catalogada.

[80] María Antonia García del Busto
(Maruja) pediu admissão em 1953:
foi a primeira supernumerária de
Gandía (dado fornecido por Julio
Montero e María Luisa Galdón, de
uma publicação sobre as primeiras
supernumerárias,( ainda no prelo).



[81] Luka Brajnovic Dabinovic nasceu
em Kotor (Montenegro) em 13 de
janeiro de 1919. Era casado com Ana
Tiján, com quem teve cinco filhos.
Pediu admissão ao Opus Dei em 2 de
abril de 1953. Faleceu em 9 de
fevereiro de 2001, em Pamplona.

[82]Nasceu em Dakovo, em 15 de
dezembro de 1923 e faleceu em um
acidente de avião nas Ilhas
Guadalupe, em 6 de março de 1968.
Depois de realizar doutorados em
Direito civil e Teologia, foi ordenado
sacerdote em 1958. Desenvolveu uma
intensa atividade sacerdotal na
Espanha, Itália, Suíça e Alemanha.
Foi diretor da Obra de Emigração
Croata a partir da qual desempenhou
um trabalho pastoral entre os croatas
residentes fora de seu país. Cfr. José
Orlandis Rovira, verbete Vince,
Vladimiro, em Diccionario crítico de
juristas españoles, portugueses e
latinoamericanos (hispânicos,
brasileños, quebequenses e restantes



francófonos) [até abril de
2008]Saragoça – Barcelona,
Faculdade de Direito, Universidade
de Málaga, tomo II, pp 100-101. Cfr.
Alfrediplomático durante a Segunda
guerra m. Mudou-se para a Espanha
em 1946, onde viveu o resto de sua
vida e onde pediu admissão como
supernumerario, em 19 de março de
1951. Trabalhou nos começos de La
Actualidad Española y Nuestro
Tiempo (cfr. Nota necrológica de
Anton Wurster, sem data, AGP, série
M. 1.3, leg 313, carp. 3, exp. 3; cfr.
Méndiz Salvador Canals, pp.
156-157). Em Pamplona, foi professor
do Instituto de Méndiz Salvador
Canals. Uma biografia (1920-1975),
Madri, Rialp, 2019, pp. 155-157;
159-160; 368-369; cfr. Vladimir Vince,
Wikipedia, https://es.wikipedia.org/
viki/vladimir_Vince.

[83] Alguns dados em Méndiz,
Salvador Canals, pp. 156-157.

https://es.wikipedia.org/viki/vladimir_Vince%20(
https://es.wikipedia.org/viki/vladimir_Vince%20(


[84] Anton Wurster nasceu em Rijeka
(Croácia) em 14 de janeiro de 1913.
Foi um jurista, filósofo e intelectual.
migo de Vladimiro Vince, conheceu o
Opus Dei em Roma, onde era
jornalista e lecionou Sociologia da
Informação e Relações Públicas.
Morreu em Pamplona em 20 de
novembro de 1961. Cfr. Anton
Wurster, em Wikipedia, https://
es.wikipedia.org/wiki/... [consultado
em 17 de janeiro de 2023]; cf. José
Orlandis Rovira, Memorias de Roma
en guerra (1942-1945), Madri, Rialp,
1992, p. 108; cfr. José Orlandis
Rovira, voz Wurster [ou Vuster],
Anton P., em Diccionario crítico de
juristas Espanhol, português e latino-
americano (hispânico, brasileiro,
quebequense e outros países
francófonos) [tradução livre outros
países de língua francesa) [até abril
de 2008], Zaragoza - Barcelona,
Faculdade de Direito, Universidade
de Málaga, volume II, pp. 137-140;
cfr. José Orlandis Rovira, voz

https://es.wikipedia.org/wiki/Anton_Wurster
https://es.wikipedia.org/wiki/Anton_Wurster


Wurster [ou Vurster], Anton P., em
Diccionario de Canonistas
Eclesiasticistas Europeos y
Americanos (II). Desde o ano 1000 até
2018, Saarbrücken, Editorial
Académica Española, 2018, pp.
559-563.

[85] Em seu livro de memórias explica,
pelo contrário, que estava em
Segovia por motivo de um
casamento. Cfr. Luka Brajnovic, 
Despedidas y encuentros. Memorias
de la guerra y el exilio, Pamplona,
Eunsa, 2001, p. 133.

[86] Relato de Luka Brajnovic
Dabinovic, 31 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5, leg 199, carp. 2, exp. 5.

[87] Cfr. Diário [p.23].

[88] Relato de Luka Brajnovic
Dabinovic, 31 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5, leg. 199, carp. 2, exp. 5.



[89] Más datos biográficos en:
Brajnovic, Despedidas y encuentros;
María del Mar López Talavera, Entre
la ética y la política: Luka Brajnovic
en la España franquista, en
«Aportes» 81, año XXVIII (1/2013), pp.
191-210.

[90] Brajnovic, Despedidas y
encuentros, p. 14.

[91] Cfr. ibid., p. 61.

[92] Cfr. Ibid. p. 63.

[93] O casal teve depois mais quatro
filhos.

[94] Ibid., p. 101.

[95] Memórias de Luka Brajnovic
Dabinovic, 31 de agosto de 1975. AGP.
série A.5, leg. 199. carp. 2. exp. 5.

[96] Relato de Luka Brajnovic
Dabinovic, 31 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5. Leg. 199, carp. 2, exp. 5.



[97] Olga Brajnovic, Uma odisseia de
amor e guerra. A luta de um jovem
casal croata pela conquista de sua
liberdade, Madri, Rialp, 2019, p. 242.

[98] Ibid., p. 243.

[99] Relato de Salvador Canals, 9 de
fevereiro de 1948, série L.1.1, leg. 10,
carp. 1, exp. 15.

[100] Nasceu em Cascante (Navarra)
em 30 de janeiro de 1913 e faleceu
em Majadahonda (Madri) em 23 de
março de 2008. Cfr. Alfredo Méndiz,
Os primeiros passos da obra de São
Gabriel (1928-1950), SetD 13 (2019),
pp. 253-254.

[101] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5, leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[102] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5, leg.206, cap. 3, exp. 6.



[103] Blas Romero Cano (1882-1958) era
capelão da paróquia de Santa
Bárbara em Madri. Deán não foi o
único estudante que direcionou para
DYA a partir de seu confessionário:
cfr. Constantino Ánchel, Fuentes para
la historia de la Academia y de la
Residencia DYA, SetD, 4 (2010), p. 86.
Cfr. Martínez Sánchez et al. (eds),
Cronologia, p. 703.

[104] Relato de Miguél Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5, leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[105] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5, leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[106] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5, leg. 206, carp. 3. Exp.
6.



[107] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5, leg. 206, carp. 3, exp.
6

[108] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5, leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[109] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5, leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[110] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5, leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[111] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5, leg. 206, carp. 3. Exp.
6.



[112] Cfr. Cano, Os primeiros
supernumerários do Opus Dei. A
convivência de 1948, pp. 297-299.

[113] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5. Leg. 206, carp.; 3. Exp.
6.

[114] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5. leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[115] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5, leg.206, carp.3, exp. 6.

[116] Relato de Miguél Deán
Guelbenzu,, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A.5. leg.206, carp. 3. exp. 6

[117] Alguns detalhes biográficos no
discurso de entrada na Real
Academia de Doctores de seu
sucessor: cfr. Real Academia de
Doctores, Discurso de ingresso do



académico numerário Exmo. Prof.
Dr. D. Alfonso Dominguez-Gil Hurlé,
pp. 7-8, em https://www.rade.es/
imageslib/ACADEMICOS/DISCURSOS/
DOMINGUEZ-GIL%20HURLE,
%20Alfonso_Discursoingreso.pdf
[consultado em 24 de janeiro 2023].

[118] Relato de Miguel Deán
Guelbenzu, 20 de setembro de 1975,
AGP, série A. 5. leg. 206, carp. 3, exp.
6.

[119] Sua mulher faleceu em 23 de
agosto de 1973. Cfr. participação no
Diário ABC, Madri, 24 de agosto de
1973, p. 74.

[120] Nota necrológica de Miguel Deán
Guelbenzu, sem data, AGP, série M.
1.3, ainda não catalogada.

[121] Diario, [pp.28-29].

[122] Cfr. Mt. 6, 9.

[123] Diario [pp 30-31].

https://www.rade.es/imageslib/ACADEMICOS/DISCURSOS/DOMINGUEZ-GIL%20HURLE,%20Alfonso_Discursoingreso.pdf
https://www.rade.es/imageslib/ACADEMICOS/DISCURSOS/DOMINGUEZ-GIL%20HURLE,%20Alfonso_Discursoingreso.pdf
https://www.rade.es/imageslib/ACADEMICOS/DISCURSOS/DOMINGUEZ-GIL%20HURLE,%20Alfonso_Discursoingreso.pdf
https://www.rade.es/imageslib/ACADEMICOS/DISCURSOS/DOMINGUEZ-GIL%20HURLE,%20Alfonso_Discursoingreso.pdf


[124] Mt 4, 19 [Vg].

[125] Lc 5 ,4.

[126] Jo 21, 3.

[127] Jo 21, 6

[128] Jo 21, 16

[129] Jo 21, 15

[130] Diário [pp 38-40]

[131] Diário [p 40]

[132] Francisco Javier Urquía Zaldúa,
nasceu em 23 de março de 1921, em
San Sebastián/Donostia e faleceu em
Pamplona em 24 de janeiro de 2003.

[133] José María Pagola Lacarra
(1916-1959) nasceu em Hemani
(Guipùzcoa). Enquanto estudava
Medicina em Madri, em 1934,
participou das atividades de DYA.
Pediu admissão como
supernumerário em 1953.



[134] Relato de Francisco Javier Urquía
Zaldúa , 11 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5, leg. 250, carp. 2, exp. 4.

[135] Relato de Francisco Javier Urquía
Zaldúa, 11 de agosto de 1975, AGP,
série A.5, leg. 250, carp. 2, exp. 4

[136] Relato de Francisco Javier Urquía
Zaldúa, 11 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5, leg. 250, carp. 2, exp. 4.

[137] Como explica em seu relato, não
conhecia exatamente a procedência
de São Josemaria, mas sabia de sua
origem aragonesa (ou maño,
diminutivo mañico). É assim que se
referem aos aragoneses na Espanha.

[138] Relato de Francisco Javier Urquía
Zaldúa, 11 de agosto de 1975, AGP,
série A.5, leg. 250, carp. 2, exp. 4.

[139] Relato de Francisco Javier Urquía
Zaldúa, 11 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5, leg. 250, carp. 2, exp. 4.



[140] Relato de Francisco Javier Urquia
Zaldúa, 11 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5, leg. 250, carp. 2, exp. 4.

[141] Relato de Francisco Javier Urquia
Zaldúa, 11 de agosto de 1975, AGP,
série A. 5, leg. 250, carp. 2, exp. 4

[142] .Relato de Francisco Javier Urquía
Zaldúa, 11 de agosto de 1975, AGP.
série A. 5, leg. 250, carp. 2. exp. 4

[143] Nota necrológica de Javier Urquía
Zaldúa, sem data, AGP, série M. 1. 3,
ainda não catalogada.

[144] Nota necrológica de Javier Urquía
Zaldúa, sem data, AGP, série M. 1. 3,
ainda não catalogada.

[145] Nasceu em Madri, em 5 de junho
de 1924. Faleceu em sua cidade natal
em 22 de abril de 1975.

[146] Cfr. María Hernández-Sampelayo
Matos, Chaves biográficas de um
tecnocrata. José María Hernández-



Sampelayo López (1924-1975), Madri,
Bubok, [2022], pp. 97-98.

[147] Ibid., p. 100.

[148] Fernando Maycas de Alvarado
nasceu em Madri em 1922. Estudou
Direito em Sevilha. Mudou para Paris
em 1947, onde impulsionou os
começos do Opus Dei e onde
preparou seu doutorado em Direito
Internacional. Ordenou-se sacerdote
em 1951 e doutorou-se em Direito
Canônico em Roma em junho de
1953. Foi vigário Judicial da Diocese
de Marselha nos anos 80 e depois em
Paris. Faleceu em 12 de julho de
2014. Algum dado biográfico em
Federico M.Requena – Fernando
Crovetto, “Salir de España entre la
Guerra Mundial y la Guerra Fria: la
expansión del Opus Dei en los años
40”, SetD 14 (2020), p.354; cfr. DCEs
de Mgr Ferdinand Maycas, https://
opusdei.org/fr-fr/article/deces-de-

https://opusdei.org/fr-fr/article/deces-de-mgr-ferdinand-maycas/
https://opusdei.org/fr-fr/article/deces-de-mgr-ferdinand-maycas/


mgr-ferdinand-maycas/ [consultado
em 24 de janeiro de 2023]

[149] Entrevista com Fernando Maycas,
setembro de 2014, em Hernández-
Sampelayo Matos, Chaves
biográficas, pp. 101-102. ernández

[150] Cfr. Ibid., pp. 103-104. Manuel
González Simancas Lacasa nasceu
em 19 de agosto de 1923. Estudou
arquitetura. Fez o retiro na Semana
Santa de 1942, pregado por São
Josemaria e pediu admissão como
numerário em 5 de setembro de
1943. Trabalhou em Roma como
arquiteto, na construção de Villa
Tevere e de Torreciudad. Faleceu em
Madri em 19 de janeiro de 2015. Cfr.
Díaz, Expansión, pp. 175 e 295.

[151] Cfr. Ibid., pp. 105-108.

[152] Cfr. Hernández-Sampelayo Matos,
Chaves biográficas, pp.39-88

https://opusdei.org/fr-fr/article/deces-de-mgr-ferdinand-maycas/


[153] Nasceu em Barcelona, em 14 de
abril de 1915. Era filho de Eugenio
d’Ors (1881-1954), filósofo e crítico de
arte. Faleceu em Pamplona em 1º de
fevereiro de 2004.

[154] Relato de Álvaro d’Ors Pérez-Peix,
Pamplona, abril de 1976, AGP, série
A. 5, leg. 1250, carp. 3, expo. 15.

[155] Gabriel Pérez Gómez, Álvaro
D’Ors: sinfonía de una vida, Madrid,
Rialp, 2020, p.285.

[156] Isso aconteceu provavelmente
perto do Natal de 1942 ou 1943, cfr.
Ibid., p. 285.

[157] … São Josemaria Escrivá de
Balaguer, carta a Álvaro d’Ors Pérez-
Peix, 12 de junho de 1949, em AGP,
série A.3.4, leg. 261, carp. 1, carta
490612-01.

[158] Relato de Álvaro d’Ors Pérez-Peix,
Pamplona, abril de 1976, AGP, série
A. 5, leg. 1250, carp. 3, exp. 15.



[159] Pérez Gómez, Álvaro D’Ors, p.
286.

[160] Cfr. Ibid., pp. 453-455.

[161] Cfr. Ibid., p.483.

[162] Cfr. Rafael Domingo Olé, Álvaro
d’Ors: uma aproximação à sua obra,
Cizur Menor, Thomson Reuters
Aranzadi, 2005, pp.38-42.

[163] Se me é permitida uma
lembrança pessoal durante meus
anos como estudante de Direito em
Pamplona, tanto em aula como
quando o encontrava às vezes em la
Villares – o ônibus urbano de
Pamplona – pude testemunhar essa
solicitude. Álvaro D’Ors impunha um
grande respeito a nós, seus alunos de
Direito romano, tanto por sua
exigência como professor, como por
seu prestígio, mas sua conversa era
cordial e simples, cheia de
pensamentos originais, muito
pessoais, e evidentemente, opináveis.



[164] Cfr. Nota necrológica de Álvaro
d’Ors Pérez-Peix, sem data, AGP, série
M. 1.3, ainda não catalogada.

[165] Cfr. Mt. 5, 13-14.

Luis Cano

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/uma-vocacao-
para-encher-o-mundo-de-luz/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-vocacao-para-encher-o-mundo-de-luz/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-vocacao-para-encher-o-mundo-de-luz/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-vocacao-para-encher-o-mundo-de-luz/

	Uma vocação para encher o mundo de luz
	A situação dos supernumerários em 1949
	O retiro na Semana Santa de 1949
	O retiro de Molinoviejo visto por José Ferrer-Bonsoms
	O desenvolvimento do retiro e da pregação de Escrivá
	José María Poveda Ariño
	Mario Azara e os primeiros supernumerários de Valência e Gandía
	Um exilado croata chega tarde ao encontro: Luka Brajnovic
	Um antigo conhecido dos tempos de DYA: Miguel Deán Guelbenzu
	Um pouco mais sobre a pregação de Escrivá no retiro
	Um engenheiro de San Sebastián (Guipúscoa): Francisco Javier Urquía
	Um estudante com “vocação matrimonial”: José María (Chemari) Hernández-Sampelayo López.
	Um especialista em Direito Romano: Álvaro d’Ors
	Conclusões


