
opusdei.org

Uma vida que se
transmite: “anciãos
terão sonhos e os
vossos jovens terão
visões"

Décimo texto da série
“Combate, proximidade,
missão”. Quando o
relacionamento entre Pai e
filhos, e entre gerações, adquire
a forma da bênção, é possível
olhar para o futuro sem medo
de nada.

08/01/2025



Ela está presente desde as primeiras
pulsações da vida da Igreja: é uma
dinâmica que nasce com ela e que de
certa forma resume sua própria
essência. São Paulo a detecta em
atividades tão centrais como a
evangelização ou a celebração da
Eucaristia: “Eu recebi do Senhor o
que vos transmiti”, escreve duas
vezes aos de Corinto (1 Cor 11,23;
15,3). Não se trata simplesmente da
comunicação de um ensinamento: é
uma transmissão que traz consigo
uma espécie de geração. Por isso, diz-
lhes: “Com efeito, ainda que tivésseis
dez mil mestres em Cristo, não
tendes muitos pais; ora, fui eu que
vos gerei em Cristo Jesus pelo
Evangelho” (1 Cor 4,15). O que está
em jogo não é uma mera
transferência de conhecimento,
porque a verdade do cristianismo
não é uma série de princípios
abstratos e sim algo tão concreto
como uma Pessoa, uma Pessoa que
nos comunica a sua própria vida. Por



isso, o próprio São Paulo escreve aos
gálatas: “Filhinhos meus, por quem
de novo sinto dores de parto, até que
Cristo seja formado em vós” (Gl.
4,19).

Isto tudo não é, na verdade, um
modo de dizer exclusivo de são
Paulo. São João também se dirige aos
fiéis como “filhinhos meus” (1 Jo 2,1),
e São Pedro fala deles como “crianças
recém-nascidas” (1 Pd 2,2). Na
existência cristã há um nascimento
para uma nova vida, que pede para
ser transmitida a outras pessoas. É
um movimento que começa no Pai e
se encarna em Jesus Cristo: “Todas as
coisas me foram dadas por meu Pai;
ninguém conhece o Filho senão o Pai,
e ninguém conhece o Pai, senão o
Filho e aquele a quem o Filho quiser
revelá-lo” (Mt 11,27). Cristo não só
revela o Pai, mas nos entrega o que
recebeu dEle: fez-se homem e veio ao
mundo para que aqueles que o
acolhem “tenham vida e a tenham



em abundância” (Jo 10,10). Para
receber o cristianismo é preciso
nascer “de novo”, renascer “da água
e do espírito” (Jo 3,3.5).

A bênção de um pai

A transmissão da Aliança é um dos
principais argumentos que
percorrem o Antigo Testamento. Na
história dos patriarcas, o momento
central dessa transmissão é a bênção
do pai ao filho. É impossível esquecer
a cena em que Jacó passa à frente de
seu irmão Esaú para receber a
bênção de Isaac (cfr. Gn 27). Ou
aquela outra em que Jacó abençoa
um a um de seus doze filhos,
anunciando-lhes o que vai ser deles
(cfr. Gn. 49). Igualmente
emocionante é a passagem em que
Davi abençoa seu filho Salomão,
preferindo-o a todos os outros (cfr.
1R 1-2), e também aquela outra em
que Matatías, num tempo de
idolatria e perseguição, abençoa seus



filhos, recomendando-lhes que
tenham zelo pela lei e deem a vida
pela Aliança (1 M 2,49s).

Em todos estes casos, a bênção do pai
transmite ao filho o dom que ele, por
sua vez, recebeu de Deus. Há várias
orações deste tipo. É muito bonita,
por exemplo, a que Isaac pronuncia
sobre Jacó. Quando este se aproxima
de seu pai e o beija, Isaac percebe o
odor de sua roupa e exclama: “Sim, o
odor de meu filho é como o odor de
um campo que o Senhor abençoou.
Deus te dê o orvalho do céu e a
gordura da terra, uma abundância de
trigo e de vinho! Sirvam-te os povos e
prostrem-se as nações diante de ti! Sê
o senhor dos teus irmãos, e curvem-
se diante de ti os filhos de tua mãe!
Maldito seja quem te amaldiçoar e
bendito quem te abençoar!” (Gn 27,
27-29).

Outras orações de bênção têm uma
estrutura similar. O pai reconhece em



seu filho alguém que recebeu de
Deus os dons necessários para
manter viva a Aliança; roga a Deus
que lhe conceda em seu favor,
porque intui que sua vida estará
exposta a múltiplas dificuldades; e
finalmente transmite-lhe
inteiramente o dom que recebeu,
junto com a responsabilidade unida
a ele. Pois bem, enquanto nos casos
dos patriarcas e dos monarcas a
bênção tem lugar somente no fim da
vida, em outros ela é adiantada. No
livro de Tobias, por exemplo, a
bênção é dada quando o filho de
Tobit deve encarregar-se do futuro
da casa familiar. Seu pai transmite-
lhe essa responsabilidade, e dá-lhe ao
mesmo tempo conselhos que
constituem um exemplo de sabedoria
(cfr. Tb 4).

No Novo Testamento, o que é
comunicado não é mais a promessa
da Aliança, mas sua realidade: o dom
da Salvação e a missão de levá-la a



todos os cantos da terra. A
paternidade já não é a de sangue, e a
transmissão é antecipada. Paulo, por
exemplo, deixa nas mãos de Timóteo
e de Tito algumas das Igrejas que ele
havia fundado. Em uma das cartas
que escreve ao primeiro, apresenta-
se como apóstolo, escolhido sem
merecimento: Cristo, escreve, “me
julgou digno de confiança e me
chamou ao ministério” (1 Tm 1,12). E
é isso que transmite ao jovem: “meu
filho Timóteo, de acordo com aquelas
profecias que foram feitas a teu
respeito: amparado nelas, sustenta o
bom combate” (1 Tm 1,18). Toda a
carta tem um tom de bênção paterna,
cheia de sábios conselhos e também
de encorajamento, pois muitos
consideravam que Timóteo era
excessivamente jovem para cumprir
aquela tarefa (cfr. 1 Tm 4,12). A
leitura das chamadas “Cartas
pastorais” de São Paulo é uma fonte
contínua de inspiração para
qualquer pessoa que chega a esse



momento de transmissão – de
tradição – da própria fé e da própria
missão.

Um Pai no Opus Dei

Quando São Josemaria enfrentou a
difícil questão de sua própria
sepultura, pediu que sobre a lápide,
muito simples, fossem gravadas as
palavras: Peccator – Orate pro
eo[1].Embora, ao ver a cara que
fizeram os arquitetos, tenha
acrescentado sorrindo: “Se quiserdes,
podeis acrescentar estas outras
palavras: genuit filios et fillias”[2].Se a
primeira expressão vinha da
consciência de sua própria condição,
a segunda tinha a ver com a
fecundidade que Deus tinha dado à
sua vida e que contemplava
maravilhado.

Desde muito jovem, São Josemaria
tinha consciência de sua chamada
para ser “pai, mestre e guia de
santos”[3]. Era esse o modo como



devia difundir a luz que tinha
recebido do Senhor: “embora
recolhesse fielmente o espírito do
Opus Dei, o direito da Obra seria
letra morta se o Fundador não o
tivesse transmitido como algo vivo:
um estilo, uma tradição, uma
espiritualidade que desse
continuidade histórica a esse modo
de santificar-se”[4]. Daí o esforço que
ele fez para que seus filhos fossem
incorporando essa vida; daí também
seu desejo, já desde os anos
quarenta, de que muitos passassem
pelo Colégio Romano. Um simples
fato mostra-o claramente. Em uma
tertúlia em Roma com um grupo de
membros da Obra, começaram a
falar de livros. Dom Álvaro ia
publicar um estudo, e São Josemaria
comentou também sobre algumas
publicações que tinha em mente. De
repente mudou surpreendentemente
o tema. Apontando para os que
estavam ali, disse: “Olha que



biblioteca! Estas são as minhas
obras!”[5]

Formava seus filhos segundo o
espírito que ele mesmo havia
recebido, e, ao mesmo tempo,
deixava com gesto paterno aquele
dom nas mãos deles. Já nos
primeiros anos, quando havia na
Espanha um clima de perseguição
religiosa, perguntava aos seus jovens
seguidores: “Se eu morrer,
continuarás com a Obra?”[6]. Era um
modo de compartilhar com eles a
responsabilidade que Deus colocara
em seus ombros. Mais para a frente,
quando chegou o momento de levar
o carisma da Obra a novos países,
enviaria filhas e filhos seus com
meios muito modestos e canais de
comunicação frequentemente
precários; ou seja, com uma enorme
confiança em que saberiam levar a
todos os lugares o mesmo espírito
que haviam recebido.



Finalmente, é bem conhecido o
quanto ele sofreu, durante os últimos
anos de sua vida, diante da crise em
que o mundo estava entrando e
particularmente a Igreja. Tudo era
questionado, tudo era criticado,
queriam deixar tudo para trás. É
significativo que naquele momento
histórico ele quisesse rodear-se em
Roma de pessoas jovens. Afinal, eles
haviam nascido naquela época: eram
os mais capazes de sintonizar com o
que havia de bom em seu tempo e os
que melhor poderiam canalizar os
desejos de renovação. Talvez seja por
isso que ele os chamava: porque
neles estava o futuro. Muitos
recordam o gesto que ele costumava
fazer colocando as mãos sobre os
ombros de alguns daqueles jovens,
dizendo-lhes ao mesmo tempo: “Eu
me apoio em ti”. Era um modo de
dizer que deixava em suas mãos o
que tinha recebido de Deus.
Expressava esta ideia de mil modos,
com os diretores e as diretoras, mas



também com quem tinha se
incorporado à Obra recentemente[7].
Tratava-se de mais uma expressão da
paternidade que Deus lhe concedera.

Uma paternidade transmitida

Esta paternidade é inesquecível para
aqueles que a experimentaram
pessoalmente; porém também faz
parte da herança que São Josemaria
quis deixar a seus filhos. De fato,
qualquer pessoa tenha alcançado
certa maturidade, que tenha algo a
transmitir ao mundo, percebe em si
uma forma de paternidade. O
fundador da Obra promoveu desde
muito cedo essa consciência nas
pessoas que o rodeavam. Um âmbito
no qual o fez com particular clareza
é a docência. Em Sulco, por exemplo,
há um conselho que vem de longe:
“Professor: que te entusiasme fazer
compreender aos alunos, em pouco
tempo, o que a ti te custou horas de
estudo chegar a ver com clareza”[8]. É



bonito, nesse sentido, o que escrevia
Álvaro d’Ors, supernumerário,
catedrático de Direito Romano, em
suas anotações pessoais. Ao longo de
sua vida havia formado muitos
romanistas. Recordando seus
discípulos e, em particular, os que
ocupavam naquele momento as
cátedras que ele mesmo havia
ocupado, comentava: “Ser sucedido é
sempre um motivo de satisfação.
Morrer sem herdeiro é tão triste ou
mais do que não ter o que herdar”[9].

O mesmo vale para tantas outras
profissões, pelo menos para as que
transmitem algum tipo de herança
cultural, técnica, etc. São Josemaria
aplicava essa ideia, de modo especial,
às pessoas que recebem algum cargo
de governo na Obra. Pedro Casciaro
recordava como ele insistia com eles
em “que tinham o dever moral de
não se tornar insubstituíveis”[10].
Costumava lembrar um exemplo
negativo que presenciara quando



jovem. Contou-o na Carta que
escreveu aos diretores: “Lembro-me
– como caso pitoresco – de um
cozinheiro de um Seminário, onde
alguma vez tive de ficar, durante as
minhas viagens de trabalho
sacerdotal pela Espanha. Aquele
homem, quando preparava algum
prato que ele considerava
extraordinário – na realidade, não o
era –, mandava sair os ajudantes,
para que não aprendessem a
receita”[11]. De forma positiva
destacava que o diretor devia ser “ao
mesmo tempo um descobridor, um
formador, um distribuidor de
homens”[12].

Mas não apenas os diretores e
diretoras: todos somos chamados a
viver a paternidade que nos leva a
saber que somos herdeiros de um
grande dom, e ao mesmo tempo
responsáveis por transmiti-lo, como
vida, à próxima geração. Como fazer
isso? Talvez a primeira coisa, porque



está na base de todo o resto, seja
recordar que a Igreja é uma 
comunhão: comunhão com a
Trindade e comunhão entre pessoas
humanas. O Padre recordou
recentemente o seguinte sobre a
Obra: “Pensar em uma comunhão de
pessoas é pensar em uma comunhão
de liberdades, uma comunhão de
iniciativas pessoais que também são
‘fazer Opus Dei’, e uma comunhão de
gerações”[13]. Estas liberdades,
iniciativas e gerações estão unidas
em comunhão e cada uma delas tem
um papel insubstituível. Quando
existe uma origem, uma herança e
uma missão comum, a comunhão dá
lugar, simultaneamente, a
manifestações de unidade e de
pluralidade[14]. Isso pode gerar
incompreensões, e inclusive tensões
que são comuns dentro e fora da
Igreja. De fato, os sociólogos
apontaram recentemente a
velocidade com que as diferenças
entre as gerações têm se



desenvolvido nos últimos anos[15]. No
entanto, acima da consciência de
formar parte de uma comunhão, as
diferenças podem ser conciliadas
pela via do amor, da caridade. São
Josemaria escreveu que“mais do que
em ‘dar’, a caridade está em
‘compreender’”[16]. Em um recente
encontro com famílias, o Padre
comentava esse ensinamento
indicando que a compreensão não
consiste, em primeiro lugar, em
desculpar os defeitos ou aceitar as
diferenças, mas em “compreender o
positivo”, ou seja, ver o que há de
bom em uma pessoa, o bem de que é
capaz, e valorizá-lo. E acrescentava:
“sempre o encontraremos, se formos
movidos pelo amor”[17]. Assim,
descobrimos o valor que há nos
outros, e então é possível confiar
neles. Com efeito, valorizar – afirmar
- é o primeiro modo de amar, e é isso
de modo particular para uma mãe,
para um pai.



Como em uma grande sinfonia

Assimilar e encarnar um carisma
não é algo que aconteça
automaticamente nem sequer
espontaneamente. A Igreja prevê,
por isso, para as pessoas períodos
mais intensos de formação e
discernimento, de amadurecimento.
Ao mesmo tempo, uma vez verificada
a maturidade de uma pessoa, não
podemos esquecer que ela não é
chamada a ser uma espécie de
fotocópia de alguém. Todo carisma
verdadeiramente vivo desenvolve-se
em uma saudável pluralidade de
estilos, como a que havia entre os
apóstolos ou a que há entre as santas
e santos ao longo da história,
inclusive dentro de um mesmo
caminho vocacional. O que é decisivo
é aprender a ver o valor que cada
modo diferente de ver e viver pode
ter, o bem que cada um deles é.
Quando isso acontece no seio de uma
comunhão de fé, o clima de



convivência entre pessoas e gerações
converte-se numa bênção comum: os
jovens olham os mais velhos com
agradecimento e os mais velhos aos
jovens com serenidade e confiança.
Isto é mais fácil quando se viveu a
paternidade espiritual, porque o pai
não substitui, de fato, o filho; ele o
gera, educa, ajuda a crescer...
acompanha para que floresça e possa
tomar as rédeas da própria vida e da
vida um e outro receberam.

Finalmente, dentro desta comunhão,
cada um é chamado a descobrir sua
própria função, como em uma
grande sinfonia. O Papa Francisco
costuma citar a este respeito as
palavras do profeta Joel:
“Derramarei o meu espírito sobre
toda a humanidade. Os vossos filhos
e as vossas filhas profetizarão, os
vossos anciãos terão sonhos e os
vossos jovens terão visões” (Jl 3,1; cfr.
At 2,17). Certa vez ele comentou o
seguinte: “Se os jovens e os idosos se



abrirem ao Espírito Santo, (...)
produzem uma combinação
maravilhosa”[18] na qual ambos
crescem. Uns transmitem o
enraizamento em um passado no
qual Deus atuou; os outros,
alimentados por essas raízes, abrem
o futuro. Assim, “se caminharmos
juntos, jovens e idosos, poderemos
estar bem enraizados no presente e,
daqui, visitar o passado e o futuro:
visitar o passado, para aprender da
história e curar as feridas que às
vezes nos condicionam; visitar o
futuro, para alimentar o entusiasmo,
fazer germinar os sonhos, suscitar
profecias, fazer florescer as
esperanças”[19].

Diante do desenvolvimento da
salvação na história, cada geração
representa um papel próprio e
insubstituível. Como em uma
sinfonia: o violino não pode fazer a
parte dos tímpanos, nem os metais
podem substituir os instrumentos de



madeira. O decisivo é que, enquanto
cada um interpreta a parte que lhe
corresponde, todos se mantêm
unidos em uma obra comum, e na
qual cada pessoa é valiosa. Daí a
importâncias de conhecer-se, de
compartilhar o tempo e os mesmos
lugares, de interessar-se pelos outros.
Entre as diferentes gerações,
acontece o que o Padre indicava em
uma de suas cartas: “A fraternidade,
de uma simples relação baseada na
filiação comum, transforma-se em
amizade pelo carinho entre irmãos,
com tudo o que comporta de
interesse mútuo, compreensão,
comunicação, serviço atencioso e
delicado, ajuda material etc.”[20], e
tudo isto a partir da consciência da
própria paternidade e da própria
filiação.

A transmissão – a geração – está no
coração da Igreja. Da mesma forma
que Jesus veio do Pai e pôs nas mãos
de seus discípulos a salvação,



corresponde a cada geração
transmitir essa herança cheia de
Vida. “O aroma de meu filho é como
o aroma de um campo que o Senhor
abençoou”, dizia Isaac ao abençoar
seu filho. São Josemaria far-se-ia eco
destas palavras ao falar da Obra
como “um campo florescido”[21]. Com
esta expressão, que repetiu muitas
vezes, e muitas vezes diante de seus
filhos mais jovens, transmitia a todos
a sua confiança e demonstrava um
bom orgulho paterno[22]. Quando o
relacionamento entre pai e filhos, e
entre gerações, adquire a forma de
uma bênção, é possível olhar o
futuro sem medo de nada. A filiação
e a fraternidade então brilham, a
partir da consciência de uma mesma
vocação divina, que é transmitida de
geração em geração.



 1. Tradução para o português,
“pecador – rezai por ele”.

2 Tradução, “gerou filhos e filhas”.
Cfr. P. Urbano, O Homem de Villa
Tevere.

[3] São Josemaria, Anotações íntimas,
n. 1725, em A. Vázquez de Prada, O
Fundador del Opus Dei, vol. 1.

[4] A. Vázquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei, vol. III.

[5] Ibid.

[6] S. Bernal, Perfil do Fundador do
Opus Dei.

[7] Mons. Julián Herranz recorda
alguns modos amáveis que São
Josemaria tinha para recordar que
ele se iria, mas que a Obra
continuaria; cfr. J. Herranz, En las
afueras de Jericó, Madri, Rialp, 2007,
pp. 173-174.

[8] São Josemaria, Sulco, n. 229



[9] Texto inédito, citado em G.Pérez
Gómez, Álvaro d’Ors. Sinfonía de una
vida, Madri, Rialp 2020, p.539.

[10] P. Casciaro, Sonhai e ficareis
aquem.

[11] São Josemaria, Carta 27, n. 52; cit.
em A. Vázquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei, vol. III.

[12] São Josemaria, Instrucción
31/05/1936, n. 20, cit. em A. Vázquez
de Prada, O Fundador do Opus Dei,
vol. III.

[13] F. Ocáriz, Carta pastoral,
10/02/2024, n. 13.

[14] Cfr. Dicastério para a Doutrina da
Fé, Carta Communionis Notio,
28/05/1992, n. 15.

[15] Por exemplo, no estudo recente
identificou até seis gerações, vivendo
na época atual; cfr. J. Twenge,



Generations, Nova York, Atria Books
2023

[16] São Josemaria, Caminho, n. 463

[17] F. Ocáriz, Encontro com famílias,
16/07/2024.

[18] Francisco, Ex. ap. Christus vivit,
25/03/2019, n. 192

[19] Ibid., n. 199

[20] F. Ocáriz, Carta pastoral,
1/11/2019, n. 14

[21] São Josemaria, Carta 29, n. 9,
precisamente com referência ao
texto de Gn 27,27.

[22] Cfr. por exemplo, a Homilia “Os
sonhos se fizeram realidade”,
pronunciada em 9 de janeiro de 1968
diante dos jovens do Colégio Romano
e publicada em Em diálogo com o
Senhor, n. 1



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/uma-vida-que-
se-transmite-anciaos-terao-sonhos-e-os-
vossos-jovens-terao-visoes/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-vida-que-se-transmite-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-vida-que-se-transmite-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-vida-que-se-transmite-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-vida-que-se-transmite-anciaos-terao-sonhos-e-os-vossos-jovens-terao-visoes/

	Uma vida que se transmite: “anciãos terão sonhos e os vossos jovens terão visões"

