
opusdei.org

Uma serena atenção:
as obras de
misericórdia
espirituais

As obras de misericórdia
espirituais atendem à fome e à
sede, à nudez e ao desamparo, à
doença e ao cativeiro que o
coração humano experimenta
em tantas formas diversas.

02/11/2016

A Igreja tem a sabedoria de uma boa
mãe, que sabe o que seus filhos
necessitam para crescerem sãos e



fortes, no corpo e no espírito. Com as
obras de misericórdia, convida-nos a
descobrir sempre de novo que tanto
o corpo quanto a alma de nossos
irmãos os homens precisam de
cuidados, e que Deus confia a cada
um de nós essa guarda atenta. “O
objeto da misericórdia é a própria
vida humana em sua totalidade.
Nossa vida enquanto ‘carne’ está
faminta e sedenta, necessitada de
roupas, casa e visitas, assim como de
um enterro digno, coisa que ninguém
pode dar-se a si mesmo (…). Nossa
vida enquanto ‘espírito’ precisa ser
educada, corrigida, animada,
consolada (…). Necessitamos de que
outros nos aconselhem, nos
perdoem, nos suportem e rezem por
nós”[1].

Vamos considerar agora as obras
espirituais, que atendem à fome e à
sede, à nudez e ao desamparo, à
doença e ao cativeiro que o coração
humano experimenta em tantas



formas diversas: formas de pobreza
espiritual que afeta a todos nós, e
que descobrimos também, se não
ficamos desatentos, ao nosso
redor[2]. Mesmo com o peso que
levamos em nossas costas, Deus
espera que nosso coração se comova
como o seu, que não se insensibilize
perante as necessidades dos outros.
“No meio de tanto egoísmo, de tanta
indiferença – cada um atrás das suas
coisas! –, lembro-me daqueles
burrinhos de madeira, fortes,
robustos, trotando sobre uma mesa...
– Um deles perdeu uma pata. Mas
continuava em frente, porque se
apoiava nos outros.”[3].

A misericórdia de todos os dias

São Josemaria recordava em uma
ocasião sua alegre experiência de
generosidade cristã, confirmada ao
longo dos anos: “conheço milhares de
casos de estudantes (...) que
renunciaram ao seu pequeno mundo



privado, dando-se aos outros
mediante um trabalho profissional
que procuram fazer com perfeição
humana, em obras de ensino, de
assistência, sociais, etc., com espírito
sempre jovem e cheio de alegria”[4].
Onde há um cristão que se reconhece
“como marcado a fogo por essa
missão de iluminar, abençoar,
vivificar, levantar, curar, libertar”,
encontramos alguém que se revela
como “enfermeira no espírito,
professor no espírito, político no
espírito..., ou seja, pessoas que
decidiram, no mais íntimo de si
mesmas, estar com os outros e ser
para os outros. Mas, se uma pessoa
coloca a tarefa dum lado e a vida
privada do outro, tudo se torna
cinzento e viverá continuamente à
procura de reconhecimentos ou
defendendo as suas próprias
exigências”[5]. “Se todos nós somos
homens e todos filhos de Deus, não
podemos conceber a nossa vida como
a trabalhosa preparação de um



brilhante curriculum, de uma luzida
carreira.”[6] É lógico que sonhemos
com os horizontes que se abrem
diante de nós no nosso trabalho; mas
esse sonho, se não quiser ser delírio –
“vaidade das vaidades” (Ec 1,2) –,
deve estar inspirado pela paixão de
iluminar as inteligências, pacificar as
tensões, confortar os corações.

Todos influímos de um modo ou de
outro na cultura e na opinião
pública: não só os escritores, os
professores ou os profissionais da
comunicação. Cada um pode fazer ao
seu modo muita coisa por “ensinar o
que não sabe”, “dar bom conselho ao
que precisa” e “corrigir o que erra”:
àqueles que são vítimas, mesmo sem
o saberem, da superficialidade ou
das ideologias; àqueles que têm sede
de saber, de beber das fontes da
sabedoria humana e divina; àqueles
que não conhecem a Cristo, “nem
viram a beleza de seu rosto, nem
perceberam a maravilha da sua



doutrina”[7]. O esforço por pensar a
fé, de modo que se perceba o
resplendor da verdade; a disposição
de complicar a vida organizando
meios de formação nos contextos
mais diversos; o desejo de dar forma
cristã à própria profissão,
purificando-a de abusos e abrindo-
lhe horizontes; o interesse dos
professores por fazer seus alunos
crescerem; a iniciativa para orientar
com nossa experiência aqueles que
abrem passagem no mundo
profissional; a disposição de ajudar
ou aconselhar os colegas em suas
dificuldades; o apoio aos jovens que
não se decidem a formar uma família
por causa da precariedade das suas
condições de trabalho; a nobreza e a
valentia de “corrigir o que erra”...
Essas, e outras atitudes que vão
muito além de éticas minimalistas,
dão forma à misericórdia corriqueira
que Deus pede aos cristãos da rua.



Mesmo que, sem dúvida, convenha
dar vida a projetos onde tenhamos
possibilidade de dar uma mão, o
terreno habitual da misericórdia é
um dia a dia do trabalho guiado pela
paixão de ajudar: o que mais posso
fazer? A quem mais posso envolver?
Tudo isso é misericórdia em ato, sem
horários, sem cálculos: “uma
misericórdia dinâmica, não como um
substantivo coisificado e definido,
nem como adjetivo que adorna um
pouco a vida, mas sim como verbo – 
misericordiar e ser
misericordiados”[8].

Ocultar a debilidade do outro

Esse binômio – misericordiar e ser
misericordiados – faz eco à bem-
aventurança mais específica deste
ano jubilar: “bem-aventurados os
misericordiosos, porque alcançarão
misericórdia” (Mt 5,7): a misericórdia
encontrará neles o seu caminho,
porque ao dá-la eles a receberão do



alto. O gênio de Shakespeare o
sintetizou assim: “a misericórdia não
se impõe, cai como a suave chuva do
céu sobre a terra em baixo. É
duplamente abençoada: abençoa
quem a concede e quem a
recebe;”[9].

Portanto, o Senhor não promete aos
misericordiosos somente clemência e
compreensão ao final de seus dias,
mas também uma medida generosa
de bens – o cêntuplo por um (Mt
19,29) – para esta vida: o
misericordioso percebe mais
intensamente como Deus o perdoa e
compreende; alegra-se por sua vez
perdoando e compreendendo,
mesmo que doa; e experimenta
também a alegria de ver como a
misericórdia de Deus se contagia,
através de si, aos demais. “Pois a
loucura de Deus é mais sábia do que
os homens, e a fraqueza de Deus é
mais forte do que os homens” (1 Co
1,25). Quando afogamos o mal em



abundância de bem; quando
evitamos que a dureza dos outros
endureça o nosso coração, e não
respondemos à frialdade com mais
frialdade; quando nos recusamos a
despejar as nossas dificuldades sobre
aqueles que nos rodeiam; quando
nos esforçamos para superar a nossa
suscetibilidade e o nosso amor
próprio, então lutamos “as batalhas
de Deus (...). Não há melhor remédio
que levar a sério esta formosíssima
guerra de amor, se realmente
queremos conseguir a paz interior e
a serenidade de Deus para a Igreja e
para as almas”[10] .

Outra das obras de misericórdia
espirituais consiste em “sofrer com
paciência as fraquezas do próximo”.
Não se trata só de não pôr o outro em
evidência, de não apontá-lo com o
dedo: a misericórdia oculta a
debilidade do outro, como os filhos
de Noé[11], mesmo que ao ocultá-la
se note o “odor” de seus defeitos.



Uma misericórdia distante não seria
misericórdia. O “odor de ovelha”[12]
– porque todos na Igreja somos
“ovelha e pastor”[13] – não costuma
ser agradável, mas expor-se a ele é
um sacrifício que, realizado sem
espalhafato, sem que se note, tem um
aroma muito agradável a Deus: o 
bonus odor Christi[14]. “Quando
jejuares, perfuma tua cabeça e lava o
rosto, para que os homens não
saibam que jejuas, mas teu Pai, que
está no escondido” (Mt 6,17-18)

A misericórdia inverte uma fácil
tendência a sermos exigentes com os
outros, e transigentes conosco
mesmos. Descobrimos então com
frequência que o que nos parecia um
defeito era simplesmente uma 
etiqueta que havíamos posto no
outro, talvez por um episódio
isolado, ou por uma impressão a que
demos importância demais; um
“juízo sumário” que cristalizou e que
nos impede de vê-lo tal como é,



porque percebemos só esse lado
negativo, esse traço inchado pelo
nosso amor próprio. A misericórdia
de Deus nos ajuda a evitar e, em seu
caso, a eliminar esses pareceres
severos, dos quais, às vezes, não
somos muito conscientes. Também
aqui rege aquela sentença tão sábia
de Tertuliano de que “deixam de
odiar os que deixam de ignorar, 
desinunt odisse qui desinunt
ignorare”[15]. Um desafio da 
misericórdia corriqueira, pois, é
conhecer melhor os que nos rodeiam
e evitar etiquetá-los: pais, filhos,
irmãos, vizinhos, colegas… Além
disso, quando compreendemos uma
pessoa, quando não perdemos a
esperança nela, ajudamo-la a crescer,
e, ao contrário, a fixação nas
insuficiências produz uma tensão,
um esgotamento no qual dificilmente
brota o melhor de cada um. Toda a
nossa relação com os outros,
especialmente na família, deve ser
“um ‘pastoreio’ misericordioso”: sem



paternalismos, “cada um, com
cuidado, pinta e escreve a vida do
outro”[16]

Faz falta também misericórdia para
aceitar sem ressentimento a dureza
com a qual os outros às vezes podem
tratar-nos. Não é fácil amar quando
se recebe coices ou indiferença, mas
“se saudais somente os vossos
irmãos, que fazeis de extraordinário?
Os pagãos não fazem a mesma
coisa?” (Mt 5,47). O ar cristão não se
caracteriza só pela mútua
compreensão, mas também pela
disposição a nos reconciliarmos
quando falhamos ou quando nos
tratam com desdém. A atitude
sincera de “perdoar as ofensas” é o
único caminho para quebrar as
espirais de incompreensão que
vemos alçar-se ao nosso redor e que
são, quase sempre, espirais de
desconhecimento mútuo. Não é essa
uma atitude idealista para ingênuos
que não estão em contato com a



mesquinhez ou com o cinismo, mas
“força de Deus” (1 Co 1, 19): uma
brisa suave, capaz de derrubar as
estruturas mais imponentes.

Enviados a consolar

“Bendito seja o Deus e Pai de nosso
Senhor Jesus Cristo, o Pai das
misericórdias e Deus de toda
consolação, que nos consola em
todas as nossas tribulações, para que
também nós sejamos capazes de
consolar os que se encontram em
qualquer tribulação, mediante o
consolo com que nós mesmos somos
consolados por Deus” (2 Co 1,3-4). O
cristão sofre como os outros homens,
sofre, às vezes, até mais pelas
incompreensões ou pelas
dificuldades que lhe acarreta a sua
fidelidade a Deus[17]; mas, ao mesmo
tempo, os sofrimentos se tornam
mais leves, porque ele tem o consolo
de seu Pai. “Esta é a tua segurança, o
ancoradouro onde lançar a âncora,



aconteça o que acontecer na
superfície deste mar da vida. E
encontrarás alegria, fortaleza,
otimismo... vitória!”[18] O consolo
que Deus nos dá nos torna capazes
de consolar; envia-nos ao mundo
para consolar, porque “nossa tristeza
infinita só se cura com um infinito
amor”[19].

Para “consolar o que está triste” é
necessário aprender a ler as
necessidades dos outros. Algumas
pessoas ficam tristes porque
experimentam a “amargura que
provém da solidão ou da
indiferença”[20]; outras, porque
estão sob muita tensão e precisam
descansar: será o caso de
acompanhá-las e, às vezes, ensiná-las
a descansar, porque nunca
aprenderam essa arte. Um bom filho
de Deus procura imitar a tarefa
discreta do verdadeiro Consolador,
“descanso no trabalho, alívio no
calor, consolo no pranto”[21]: cuidar



dos outros, sem que percebam que
estamos dedicando tempo a eles, sem
que tenham a impressão de que lhes
proporcionamos audiência, ou de
que os administramos. “Estamos
falando de uma atitude do coração,
que vive tudo com serena atenção,
que sabe estar plenamente presente
perante alguém sem ficar pensando
no virá depois, que se entrega a cada
momento como um dom divino que
deve ser plenamente vivido”[22] Um
filho de Deus caminha pela
existência com a convicção profunda
de que “cada pessoa é digna de nossa
entrega”[23]: o sorriso, a disposição
de ajudar, o interesse verdadeiro
pelos outros, também por aqueles
que nem sequer conhecemos, podem
mudar seu dia, e, às vezes, a sua
vida.

Com todos, conhecidos e
desconhecidos, a nossa misericórdia
deve encontrar um “canal amplo,
manso e seguro”[24] na oração:



“Interceder, pedir em favor de outro,
é, desde Abraão, próprio de um
coração conforme a misericórdia de
Deus”[25]. Por isso a Igreja nos
anima a “rezar a Deus pelos vivos e
defuntos”. Uma das nossas alegrias
no céu será descobrir o bem que fez
a tantas pessoas uma brevíssima
oração no meio do tumulto do
trânsito ou do transporte público, às
vezes, talvez como resposta
misericordiosa a um gesto pouco
amável; a esperança que Deus
inspirou, por nossa intercessão,
àqueles que sofriam por qualquer
motivo; o consolo que receberam
vivos e defuntos pela nossa
lembrança – memento – na Santa
Missa, metidos na oração de Jesus ao
Pai, no Espírito Santo.

Acabamos assim este breve percurso
pelas obras de misericórdia, que são
realidades “infinitas, cada uma com
o seu cunho pessoal, com a história
de cada rosto. Não são apenas as sete



corporais e as sete espirituais em
geral. Ou melhor: estas, assim
enumeradas, são como matérias-
primas – as da própria vida – que,
quando as mãos da misericórdia as
tocam e moldam, se transformam,
cada uma delas, num trabalho
artesanal. Uma obra que se
multiplica como o pão nos cestos,
que cresce desmedidamente como a
semente de mostarda”[26].

Carlos Ayxelá

[1] Francisco, 3ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[2] O Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica as enumera assim:
ensinar ao que não sabe; dar bom
conselho ao que precisa, corrigir o
que erra; perdoar as injúrias;
consolar o triste; suportar com



paciência os defeitos dos outros;
rogar a Deus pelos vivos e defuntos.

[3] São Josemaria, Forja, 563.

[4] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, 75.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 273.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus,
76.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
179.

[8] Francisco, 1ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[9] W. Shakespeare, O mercador de
Veneza, Ato IV, Cena I. Cfr. Francisco,
Mensagem para a 50ª Jornada
mundial das comunicações sociais,
24-I-2016.

[10] São Josemaria, Notas tomadas de
uma meditação, II-1972, citado em É



Cristo que passa, Edição crítico-
histórica preparada por Antonio
Aranda, Rialp 2013, 8ª ed.

[11] Cfr. Gn 9,22-23.

[12] Francisco, Homilia, 28-III-2013.

[13] Cfr. Javier Echevarría, Carta
Pastoral, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2,15.

[15] Tertuliano, ad Nationes, 1, 1.
Também Santo Agostinho aborda
esta questão em In Evangelium
Ioannis Tractatus, 89 y 90.

[16] Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-III-2016), 322.

[17] Os salmos refletem com
frequência esta dificuldade. Cfr. p.
ex. Sal 42 (41),10-12; 44 (43),10-26; 73
(72).

[18] Via Sacra, VII estação, 2.



[19] Francisco, Evangelii gaudium,
265.

[20] São Josemaria, Discurso no
Centro ELIS, por ocasião de sua
inauguração, 21-XI-1965 (em 
Josemaria Escrivá de Balaguer e a
universidade, Pamplona, Eunsa 1993,
84).

[21] Missal Romano, Pentecostes,
Sequência Veni Sancte Spiritus

[22] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 226

[23] Francisco, Evangelii gaudium,
274.

[24] Amigos de Deus, 306.

[25] Catecismo da Igreja Católica,
2635.

[26] Francisco, 3ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016. Cfr.
Mt 13,31-32; 14,19-20.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/uma-serena-
atencao-as-obras-de-misericordia-

espirituais/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-serena-atencao-as-obras-de-misericordia-espirituais/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-serena-atencao-as-obras-de-misericordia-espirituais/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-serena-atencao-as-obras-de-misericordia-espirituais/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-serena-atencao-as-obras-de-misericordia-espirituais/

	Uma serena atenção: as obras de misericórdia espirituais

