
opusdei.org

Uma porta aberta ao
mistério: o símbolo
atanasiano

O símbolo atanasiano – também
conhecido por suas primeiras
palavras “Quicumque vult” – é
um resumo das verdades da fé
na Santíssima Trindade e na
Encarnação. São Josemaria
costumava rezar e meditar este
texto no terceiro domingo de
cada mês como devoção ao Pai
e ao Filho e ao Espírito Santo.

14/03/2022



Jesus sabe que está chegando a hora
de passar deste mundo para o Pai.
Ele está no cenáculo, com os
discípulos mais íntimos reunidos ao
seu redor, e suas palavras têm o
sabor agridoce da despedida. Não
tem muito tempo para estar com eles
e, em seu coração, se debatem
sentimentos muito fortes: por um
lado, um amor extremo, que o levará
a permanecer na Sagrada Eucaristia
e derramar a última gota de seu
sangue na cruz. Por outro, a imensa
dor pela traição de Judas e o peso de
carregar todos os pecados do mundo.

Em um momento tão particular, seu
olhar se detém em cada um dos seus
apóstolos. Conhece os seus desejos de
bem, mas também a sua fraqueza;
em poucas horas verá a sua fé vacilar
e não lhes oculta que ainda têm
muito para entender sobre o tesouro
da revelação. Ainda assim, nesta
última ceia lhes fala mais claramente
sobre o mistério da sua vida e



anuncia-lhes a vinda do Paráclito,
que iluminará seu entendimento: “Se
alguém me ama, guardará a minha
palavra e meu Pai o amará, e nós
viremos a ele e nele faremos nossa
morada (…). Disse-vos estas coisas
enquanto estou convosco. Mas o
Paráclito, o Espírito Santo, que o Pai
enviará em meu nome, ensinar-vos-á
todas as coisas e vos recordará tudo o
que vos tenho dito” (Jo 14,23.25-26).

É provável que São João, como os
outros dez, não compreendesse
profundamente as palavras do
Mestre sobre o Pai e o Espírito Santo,
mas percebia que ninguém antes
havia falado assim, e anos depois as
recolheu em seu Evangelho, após tê-
las meditado e pregado em
numerosas ocasiões. Percebia que
eram uma porta aberta para o
mistério do Deus uno e trino.

Encontrar a vida verdadeira



O mistério da Santíssima Trindade é
o mistério central da fé e da vida
cristã[1]. Jesus Cristo – o Verbo
Encarnado – quis nos revelar isso de
tal forma que, identificados com a
sua pessoa, os cristãos aprendem a
chamar Deus de Pai e a agir atentos
às inspirações do Espírito Santo.

Através da vida sacramental, Deus
habita no centro das nossas almas
em graça. Todo o itinerário espiritual
se resume na descoberta progressiva
desta presença, que nos sustenta e
preenche. É um caminho que todo
cristão é chamado a percorrer ao
longo de toda a sua existência. Assim
vimos e aprendemos na experiência
de tantas mulheres e homens santos.
Recentemente o Papa Francisco nos
fazia considerar a respeito: “Há o Pai,
a quem rezo com o Pai-Nosso; há o
Filho, que me concedeu a redenção, a
justificação; há o Espírito Santo, que
habita em nós e na Igreja. E isto fala
ao nosso coração, porque o



encontramos encerrado naquela
expressão de São João, que resume
toda a Revelação: ‘Deus é amor’ (1 Jo
4, 8.16). (...) Não é fácil compreender,
mas pode-se viver este mistério”[2].

São Josemaria cultivou uma devoção
gradual e profunda às três pessoas
divinas e, através do exemplo e da
pregação, quis transmiti-la aos seus
filhos. Em uma ocasião, em 1968, ele
os aconselhava: “Amem a santíssima
humanidade de Jesus Cristo! E da
humanidade de Cristo, passaremos
ao Pai, com a sua onipotência e sua
providência, e ao fruto da cruz, que é
o Espírito Santo. E vamos sentir a
necessidade de perder-nos nesse
amor para encontrar a verdadeira
Vida”[3].

O itinerário de uma devoção

O fundador do Opus Dei, que recebeu
a fé cristã dos seus pais, cresceu ao
longo dos anos em amizade com cada
uma das pessoas divinas. Quando



criança, aprendeu a chamar Deus de
Pai no Pai-nosso, e esta filiação
tornou-se o fundamento da sua vida
espiritual. Além disso, em momentos
específicos, nos anos após a fundação
da Obra, Deus lhe permitiu sentir
com especial intensidade o sentido
da filiação divina – como aquele 16
de outubro de 1931, no meio da rua,
em um bonde. Também a partir do
outono de 1932 foi intensificando a
escuta dos movimentos do Paráclito,
graças ao conselho recebido do seu
confessor: “seja amigo do Espírito
Santo. Não fale, escute-o!”. Desde
muito cedo, procurava ler o
Evangelho como mais um
personagem, para mergulhar no
conhecimento da santíssima
humanidade de Jesus Cristo e sua
vida sempre esteve centrada na
Eucaristia.

Essa devoção, que se fortaleceu no
decorrer da sua existência, aparecia
nas situações mais corriqueiras. O B.



Álvaro del Portillo recordava: “os
que vivemos ao seu lado sabemos
muito bem como esta devoção estava
arraigada na sua vida. Lembro-me de
que foi assim que consegui descobrir
como ganhar nos sorteios que o
Padre organizava: é uma lembrança
ingênua, de família, dos primeiros
anos da minha vocação. De vez em
quando, ele levava às reuniões de
família algo que nos fizesse passar
uns momentos agradáveis, como por
exemplo, um pacote de balas. Nessas
ocasiões, quando entre os doces
havia algum que se destacava pelo
tamanho, o Padre organizava um
sorteio, que consistia em adivinhar o
número em que ele tinha pensado.
Não demorei a perceber que o
número era sempre três ou um
múltiplo de três, porque mesmo
nesses momentos de descanso se
manifestava o seu amor à Santíssima
Trindade”[4].



O livro Caminho tem 999 pontos. Em
audiência com o Papa São Paulo VI, o
pontífice perguntou o motivo desse
número e São Josemaria respondeu
que era por amor à Santíssima
Trindade. Para a primeira edição
desta obra, encomendou uma capa
original desenhada que consistia em
uma série de silhuetas do número
nove, formando uma coluna.

Quando Villa Tevere, sede central da
Obra, foi construída, São Josemaria
quis que o oratório em que
costumava celebrar a Missa fosse
dedicado à Trindade. O retábulo é
um alto relevo em mármore branco
com uma representação da
Santíssima Trindade, rodeada por
anjos em adoração: Deus Pai Criador
tem em suas mãos o mundo com
uma cruz. A seu lado, o Espírito
Santo, também sob a figura humana,
segura uma chama e no centro, há
uma estátua em marfim com



Deus Filho na Cruz, entre dois grupos
de querubins. A cena é coroada por
uma cartela com a inscrição: Deo
Patri creatori, Deo Filio redemptori,
Deo Spiritui sanctificatori.

Gostava de fazer atos de fé,
esperança e amor dirigidos ao Pai, ao
Filho e ao Espírito Santo. Em 1971,
por exemplo, agradeceu ao Senhor
que o estava levando a compreender
cada dia mais profundamente o
presença e ação da Trindade na
Santa Missa. E em sua pregação, em
seus últimos anos – como se reflete
na homilia “Rumo à santidade” – ou
nos encontros que manteve com
numerosas pessoas, sugeria seguir o
itinerário espiritual pelo qual Deus
queria levá-lo, um caminho de
contemplação na vida cotidiana: “O
coração necessita então de distinguir
e adorar cada uma das Pessoas
divinas. De certa maneira, o que a
alma realiza na vida sobrenatural é
uma descoberta semelhante às de



uma criaturinha que vai abrindo os
olhos à existência. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espírito Santo”[5].

Seu amor também foi fruto do estudo
e do aprofundamento na doutrina
católica. Costumava revisar
frequentemente o tratado teológico 
De Trinitate. Em um encontro com as
suas filhas em Roma, em 27 de março
de 1972 – um dia antes de um novo
aniversário de sua ordenação
sacerdotal –, comentava com elas:
“estou constantemente lendo livros
de teologia, porque sou apaixonado
pela Trindade, sou apaixonado por
considerar a unidade da trindade de
Deus. Às vezes eu tenho um
pouquinho de luz, mas na maioria
das vezes são sombras; e fico muito
contente com as sombras, porque
Deus seria muito pequeno se eu
pudesse entendê-Lo”[6]. Afirmava –
como frequentemente nos lembra o
Padre – que Deus é tão grande que



não cabe na nossa cabeça, mas cabe
no nosso coração: “E quando (...)
disserem que não entendem a
Trindade e a Unidade, você responde
que eu também não entendo, mas
que eu a amo e a venero. Se eu
compreendesse a grandeza de Deus,
se Deus coubesse nessa pobre cabeça,
meu Deus seria muito pequeno..., e,
no entanto, cabe – quer caber – no
meu coração, cabe na imensa
profundidade da minha alma, que é
imortal”[7].

Uma tradição secular

Movido pelo desejo de fomentar nos
membros da Obra este amor, São
Josemaria estabeleceu uma série de
costumes que facilitaram o
aprofundamento nos mistérios
centrais da fé. Todos eles respondem
a uma tradição secular na liturgia e
no patrimônio espiritual da Igreja.
Entre outros, propôs que as Preces
que se rezam diariamente

https://opusdei.org/pt-br/article/preces-do-opus-dei/


começassem com um ato de louvor,
adoração e ação de graças à
Santíssima Trindade (Graças a vós,
Senhor Deus, graças a vós.
Verdadeira e única Trindade,
divindade suprema e única, indivisa
e Santa Trindade). Anos mais tarde,
em 1959, pensou que poderia ajudar
que, nos três dias que antecedem a
festa da Santíssima Trindade, se
rezasse ou cantasse o Triságio
Angélico em todos os centros da
Obra. E, enfim, que no terceiro
domingo de cada mês fosse recitado
o símbolo atanasiano, antes ou
depois da oração da manhã, como
expressão de fé e louvor ao Deus uno
e trino. Recomendava que cada um,
naquele dia, meditasse
especialmente nas palavras desse
símbolo. Referindo-se a ele, com
grande convicção, disse a um grupo
de fiéis do Opus Dei em 1971:
“Aprendam-no, é tão bonito!”[8]

O Símbolo Atanasiano

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Ora%C3%A7%C3%B5es%20%C3%A0%20Sant%C3%ADssima%20Trindade20180524-175306.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Ora%C3%A7%C3%B5es%20%C3%A0%20Sant%C3%ADssima%20Trindade20180524-175306.pdf


“No decurso dos primeiros séculos, a
Igreja preocupou-se com formular
mais explicitamente a sua fé
trinitária, tanto para aprofundar a
sua própria inteligência da fé, como
para a defender contra os erros que a
deformavam. Foi esse o trabalho dos
primeiros concílios, ajudados pelo
trabalho teológico dos Padres da
Igreja e sustentados pelo sentido da
fé do povo cristão”[9].

O símbolo atanasiano – também
conhecido por suas primeiras
palavras: Quicumque vult– é um
símbolo ou compilação de verdades
da fé, que tem sido considerado ao
longo da história da Igreja como uma
das principais exposições dogmáticas
da fé cristã e a mais importante pelo
que se refere aos dois mistérios
centrais da verdade revelada: a 
Trindade e a Encarnação.

É conhecida por este nome por ter
sido erroneamente atribuído por

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/


vários séculos a Santo Atanásio
(295-373), Bispo de Alexandria do
Egito e defensor da fé contra a
heresia de Ário. Outros pensavam
que o seu autor era o Papa Anastácio
I (399-402).

Este resumo didático da doutrina
cristã teve grande autoridade na
Igreja Latina e seu uso se espalhou
rapidamente para todos os ritos do
Ocidente. Na Idade Média, esteve
equiparado ao próprio credo do
Concílio de Nicéia. Na liturgia da
Igreja ocidental foi recitado no ofício
divino dominical. No rito
Ambrosiano, por outro lado, foi
usado como um hino do ofício de
leituras, em vez do Te Deum, no
Domingo da Santíssima Trindade. O
seu uso litúrgico chegou ao século
XX: no ofício canônico, o Quicumque,
até a reforma de Pio XII (1956), era
rezado aos



domingos. Na atual liturgia das horas
não está prevista a sua oração.

Excluída a paternidade de Santo
Atanásio e a do Papa Anastácio, sua
redação foi atribuída a uma série de
Padres da Igreja – Santo Hilário,
Santo Ambrósio, São Nicetas,
Honorato de Arles, São Vicente de
Lerins, São Fulgêncio, São Cesário de
Arles e São Venâncio Fortunato –
localizados entre os anos 350 e 601.
Atualmente é quase unânime a
opinião que situa sua autoria entre
os anos 430 e 500. A maioria dos
estudiosos sustenta que foi escrito
pela primeira vez em latim e
posteriormente traduzido para o
grego – ou seja, nasceu dentro da
esfera latina ocidental da Igreja, e
não na oriental como antes se
pensava. Sua origem parece estar na
Gália, no sul da França, na zona de
Arles.



Além da introdução e da conclusão,
ambas dedicadas a insistir na
necessidade de professar a fé
expressa no símbolo para a salvação,
o Quicumque consiste em duas
partes claramente diferenciadas: a
primeira expõe a fé católica em torno
do mistério de Deus uno e trino. Na
segunda parte é apresentada a dupla
natureza

na única pessoa divina de Jesus
Cristo. Esses dois eixos da nossa fé
são amplamente desenvolvidos neste
credo.

As palavras que apelam para a
necessidade de fé para a salvação são
um eco daquelas contidas no capítulo
3 do Evangelho de São João: “Deus
não enviou o Filho ao mundo para
condená-lo, mas para que o mundo
seja salvo por ele. Quem nele crê não
é condenado, mas quem não crê já
está condenado; por que não crê no
nome do Filho único de Deus” (Jo



3,17-18). Trata-se, portanto, de um
chamado a aderir às verdades
mencionadas explicitamente nos
vários símbolos de fé elaborados pelo
magistério eclesiástico, ao mesmo
tempo que reconhecem a terrível
possibilidade que o homem tem de
rejeitar e fechar-se à felicidade
eterna que Deus lhe oferece.

Um benefício tão grande

“Aprende a louvar o Pai e o Filho e o
Espírito Santo. Aprende a ter uma
especial devoção pela Santíssima
Trindade”[10]. O costume de rezar o
símbolo atanasiano tem como
finalidade ajudar os fiéis a ir, pouco
a pouco, amadurecendo
pessoalmente nesta devoção. Embora
nunca entendamos completamente
uma verdade que excede em muito a
nossa compreensão, é uma
oportunidade de conhecer a Deus
sempre mais e melhor. Deste modo,
também nos renova e fortalece na



virtude teologal da fé, e leva a
aprofundar o dogma. Santa Teresa de
Ávila conta em sua autobiografia
como, meditando sobre aquele
símbolo, recebeu graças especiais
para penetrar neste mistério:
“Enquanto rezava uma vez o 
Quicumque vult, foi-me dado
entender como um só Deus e três
pessoas tão claramente, que eu me
espantei e me consolei muito. Fez-me
muito bem conhecer mais a grandeza
de Deus e as suas maravilhas”[11]. É
um exemplo de que, quando vivemos
certos costumes de piedade, isso
pode dar lugar a compreendê-los,
embora às vezes pareça que tiramos
pouco proveito deles.

Renovando a nossa profissão de fé na
Trindade, reconhecemos,
agradecemos e respondemos ao
amor divino, e voltamos a
surpreender-nos com a maravilha de
um Deus que quis que fossemos seus
filhos. Não apenas afirmamos a



verdade sobre a Trindade, sobre
Jesus Cristo – perfectus Deus,
perfectus homo[12], perfeito Deus e
homem perfeito – e sobre a Igreja,
mas também a nossa verdadeira
identidade.

Além disso, o reconhecimento da
nossa fé comum leva-nos a sentir-nos
mais unidos a todo o povo de Deus,
em sua missão de preservar a
integridade do depósito recebido.
Não rezamos sozinhos, mas unidos
aos cristãos de agora, àqueles que
nos precederam e aos que virão ao
longo dos séculos. Finalmente, ao
recitar este símbolo atualizamos
nossa missão de apóstolos, chamados
a comunicar a todos os homens –
assim como os primeiros doze – a
salvação que Cristo nos convidou a
acolher com sua encarnação: “Ide,
pois, e ensinai a todas as nações;
batizai-as em nome do Pai, do Filho e
do Espírito Santo” (Mt 28,19).



[1] Catecismo da Igreja Católica, nº
261.

[2] Francisco, ângelus, 30/05/2021.

[3] São Josemaria, recolhido em 
Artículos del postulador, p. 175.

[4] Entrevista sobre o fundador do
Opus Dei, Álvaro del Portillo,
Quadrante, 1994, p. 156.

[5] Amigos de Deus, nº 306.

[6] São Josemaria, palavras
pronunciadas durante uma tertúlia.

[7] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar, 9/02/1975.

[8] São Josemaria, anotações de uma
reunião familiar.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
250.



[10] Forja, n. 296.

[11] Santa Teresa de jesus, Vida, c. 39,
25.

[12] Símbolo atanasiano, nº 30 (DH
76)

Praga, Igreja de São Tomás.
Pintura de Karel Škréta
(1610-1674)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-
aberta-ao-misterio-o-simbolo-

atanasiano/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/

	Uma porta aberta ao mistério: o símbolo atanasiano

