opusdei.org

Uma porta aberta ao
mistério: o simbolo
atanasiano

O simbolo atanasiano — também
conhecido por suas primeiras
palavras “Quicumque vult” — é
um resumo das verdades da fé
na Santissima Trindade e na
Encarnacdo. Sado Josemaria
costumava rezar e meditar este
texto no terceiro domingo de
cada més como devoc¢do ao Pai
e ao Filho e ao Espirito Santo.

14/03/2022



Jesus sabe que estd chegando a hora
de passar deste mundo para o Pai.
Ele esta no cendculo, com os
discipulos mais intimos reunidos ao
seu redor, e suas palavras tém o
sabor agridoce da despedida. Ndo
tem muito tempo para estar com eles
e, em seu coracao, se debatem
sentimentos muito fortes: por um
lado, um amor extremo, que o levara
a permanecer na Sagrada Eucaristia
e derramar a ultima gota de seu
sangue na cruz. Por outro, a imensa
dor pela traicdo de Judas e o peso de
carregar todos os pecados do mundo.

Em um momento tdo particular, seu
olhar se detém em cada um dos seus
apostolos. Conhece os seus desejos de
bem, mas também a sua fraqueza;
em poucas horas vera a sua fé vacilar
e ndo lhes oculta que ainda tém
muito para entender sobre o tesouro
da revelacdo. Ainda assim, nesta
ultima ceia lhes fala mais claramente
sobre o mistério da sua vida e



anuncia-lhes a vinda do Paraclito,
que iluminara seu entendimento: “Se
alguém me ama, guardara a minha
palavra e meu Pai o amara, e nos
viremos a ele e nele faremos nossa
morada (...). Disse-vos estas coisas
enquanto estou convosco. Mas o
Paraclito, o Espirito Santo, que o Pai
enviara em meu nome, ensinar-vos-a
todas as coisas e vos recordara tudo o
que vos tenho dito” (Jo 14,23.25-26).

E provavel que S&o Jodo, como o0s
outros dez, ndo compreendesse
profundamente as palavras do
Mestre sobre o Pai e o Espirito Santo,
mas percebia que ninguém antes
havia falado assim, e anos depois as
recolheu em seu Evangelho, apos té-
las meditado e pregado em
numerosas ocasioes. Percebia que
eram uma porta aberta para o
mistério do Deus uno e trino.

Encontrar a vida verdadeira



O mistério da Santissima Trindade é
0 mistério central da fé e da vida
crista[1]. Jesus Cristo — o Verbo
Encarnado — quis nos revelar isso de
tal forma que, identificados com a
sua pessoa, 0s cristdos aprendem a
chamar Deus de Pai e a agir atentos
as inspiracoes do Espirito Santo.

Através da vida sacramental, Deus
habita no centro das nossas almas
em graca. Todo o itinerario espiritual
se resume na descoberta progressiva
desta presenca, que nos sustenta e
preenche. E um caminho que todo
cristao é chamado a percorrer ao
longo de toda a sua existéncia. Assim
vimos e aprendemos na experiéncia
de tantas mulheres e homens santos.
Recentemente o Papa Francisco nos
fazia considerar a respeito: “Ha o Pai,
a quem rezo com o Pai-Nosso; ha o
Filho, que me concedeu a redencdo, a
justificacdo; ha o Espirito Santo, que
habita em nos e na Igreja. E isto fala
a0 Nnosso coragao, porque o



encontramos encerrado naquela
expressdo de Sdo Jodo, que resume
toda a Revelacdo: ‘Deus é amor’ (1 Jo
4, 8.16). (...) Nao é facil compreender,
mas pode-se viver este mistério”[2].

Sdo Josemaria cultivou uma devocao
gradual e profunda as trés pessoas
divinas e, através do exemplo e da
pregacdo, quis transmiti-la aos seus
filhos. Em uma ocasido, em 1968, ele
os aconselhava: “Amem a santissima
humanidade de Jesus Cristo! E da
humanidade de Cristo, passaremos
ao Pai, com a sua onipoténcia e sua
providéncia, e ao fruto da cruz, que é
o Espirito Santo. E vamos sentir a
necessidade de perder-nos nesse
amor para encontrar a verdadeira
Vida”[3].

O itinerario de uma devocao

O fundador do Opus Dei, que recebeu
a fé crista dos seus pais, cresceu ao
longo dos anos em amizade com cada
uma das pessoas divinas. Quando



crianca, aprendeu a chamar Deus de
Pai no Pai-nosso, e esta filiacdo
tornou-se o fundamento da sua vida
espiritual. Além disso, em momentos
especificos, nos anos apds a fundacao
da Obra, Deus lhe permitiu sentir
com especial intensidade o sentido
da filiacdo divina — como aquele 16
de outubro de 1931, no meio da rua,
em um bonde. Também a partir do
outono de 1932 foi intensificando a
escuta dos movimentos do Paraclito,
gracas ao conselho recebido do seu
confessor: “seja amigo do Espirito
Santo. Nao fale, escute-o0!”. Desde
muito cedo, procurava ler o
Evangelho como mais um
personagem, para mergulhar no
conhecimento da santissima
humanidade de Jesus Cristo e sua
vida sempre esteve centrada na
Eucaristia.

Essa devocgao, que se fortaleceu no
decorrer da sua existéncia, aparecia
nas situagoes mais corriqueiras. O B.



Alvaro del Portillo recordava: “os
que vivemos ao seu lado sabemos
muito bem como esta devogao estava
arraigada na sua vida. Lembro-me de
que foi assim que consegui descobrir
como ganhar nos sorteios que o
Padre organizava: é uma lembranca
ingénua, de familia, dos primeiros
anos da minha vocacgao. De vez em
quando, ele levava as reunides de
familia algo que nos fizesse passar
uns momentos agradaveis, como por
exemplo, um pacote de balas. Nessas
ocasides, quando entre os doces
havia algum que se destacava pelo
tamanho, o Padre organizava um
sorteio, que consistia em adivinhar o
numero em que ele tinha pensado.
Nao demorei a perceber que o
numero era sempre trés ou um
multiplo de trés, porque mesmo
nesses momentos de descanso se
manifestava o seu amor a Santissima
Trindade”[4].



O livro Caminho tem 999 pontos. Em
audiéncia com o Papa Sdo Paulo VI, o
pontifice perguntou o motivo desse
numero e Sao Josemaria respondeu
que era por amor a Santissima
Trindade. Para a primeira edicao
desta obra, encomendou uma capa
original desenhada que consistia em
uma série de silhuetas do numero
nove, formando uma coluna.

Quando Villa Tevere, sede central da
Obra, foi construida, Sdo Josemaria
quis que o oratorio em que
costumava celebrar a Missa fosse
dedicado a Trindade. O retabulo é
um alto relevo em marmore branco
com uma representacao da
Santissima Trindade, rodeada por
anjos em adoracao: Deus Pai Criador
tem em suas méaos o mundo com
uma cruz. A seu lado, o Espirito
Santo, também sob a figura humana,
segura uma chama e no centro, ha
uma estatua em marfim com



Deus Filho na Cruz, entre dois grupos
de querubins. A cena é coroada por
uma cartela com a inscri¢do: Deo
Patri creatori, Deo Filio redemptort,
Deo Spiritui sanctificatori.

Gostava de fazer atos de fé,
esperanca e amor dirigidos ao Pai, ao
Filho e ao Espirito Santo. Em 1971,
por exemplo, agradeceu ao Senhor
que o estava levando a compreender
cada dia mais profundamente o
presenca e acdo da Trindade na
Santa Missa. E em sua pregacdo, em
seus ultimos anos — como se reflete
na homilia “Rumo a santidade” — ou
nos encontros que manteve com
numerosas pessoas, sugeria seguir o
itinerario espiritual pelo qual Deus
queria leva-lo, um caminho de
contemplacdo na vida cotidiana: “O
coracdo necessita entdo de distinguir
e adorar cada uma das Pessoas
divinas. De certa maneira, o que a
alma realiza na vida sobrenatural é
uma descoberta semelhante as de



uma criaturinha que vai abrindo os
olhos a existéncia. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espirito Santo”[5].

Seu amor também foi fruto do estudo
e do aprofundamento na doutrina
catdlica. Costumava revisar
frequentemente o tratado teologico
De Trinitate. Em um encontro com as
suas filhas em Roma, em 27 de marc¢o
de 1972 — um dia antes de um novo
aniversario de sua ordenacdo
sacerdotal —, comentava com elas:
“estou constantemente lendo livros
de teologia, porque sou apaixonado
pela Trindade, sou apaixonado por
considerar a unidade da trindade de
Deus. As vezes eu tenho um
pouquinho de luz, mas na maioria
das vezes sdao sombras; e fico muito
contente com as sombras, porque
Deus seria muito pequeno se eu
pudesse entendé-Lo”[6]. Afirmava —
como frequentemente nos lembra o
Padre — que Deus é tao grande que



ndo cabe na nossa cabeca, mas cabe
no nosso coracdo: “E quando (...)
disserem que ndo entendem a
Trindade e a Unidade, vocé responde
que eu também ndo entendo, mas
que eu a amo e a venero. Se eu
compreendesse a grandeza de Deus,
se Deus coubesse nessa pobre cabeca,
meu Deus seria muito pequeno..., €,
no entanto, cabe — quer caber — no
meu coracao, cabe na imensa
profundidade da minha alma, que é
imortal”[7].

Uma tradicdo secular

Movido pelo desejo de fomentar nos
membros da Obra este amor, Sao
Josemaria estabeleceu uma série de
costumes que facilitaram o
aprofundamento nos mistérios
centrais da fé. Todos eles respondem
a uma tradicdo secular na liturgia e
no patriménio espiritual da Igreja.
Entre outros, prop0s que as Preces
que se rezam diariamente


https://opusdei.org/pt-br/article/preces-do-opus-dei/

comecassem com um ato de louvor,
adoracdo e acdo de gracas a
Santissima Trindade (Gracas a vos,
Senhor Deus, gracas a vos.
Verdadeira e unica Trindade,
divindade suprema e unica, indivisa
e Santa Trindade). Anos mais tarde,
em 1959, pensou que poderia ajudar
que, nos trés dias que antecedem a
festa da Santissima Trindade, se
rezasse ou cantasse o Trisagio
Angélico em todos os centros da
Obra. E, enfim, que no terceiro
domingo de cada més fosse recitado
o simbolo atanasiano, antes ou
depois da oracdo da manh§, como
expressdo de fé e louvor ao Deus uno
e trino. Recomendava que cada um,
naquele dia, meditasse
especialmente nas palavras desse
simbolo. Referindo-se a ele, com
grande convic¢do, disse a um grupo
de fiéis do Opus Dei em 1971:
“Aprendam-no, € tdo bonito!”[8]

O Simbolo Atanasiano


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Ora%C3%A7%C3%B5es%20%C3%A0%20Sant%C3%ADssima%20Trindade20180524-175306.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Ora%C3%A7%C3%B5es%20%C3%A0%20Sant%C3%ADssima%20Trindade20180524-175306.pdf

“No decurso dos primeiros séculos, a
Igreja preocupou-se com formular
mais explicitamente a sua fé
trinitaria, tanto para aprofundar a
sua propria inteligéncia da fé, como
para a defender contra os erros que a
deformavam. Foi esse o trabalho dos
primeiros concilios, ajudados pelo
trabalho teoldgico dos Padres da
Igreja e sustentados pelo sentido da
fé do povo cristdao”[9].

O simbolo atanasiano — também
conhecido por suas primeiras
palavras: Quicumque vult— € um
simbolo ou compilacdo de verdades
da fé, que tem sido considerado ao
longo da histdria da Igreja como uma
das principais exposi¢cdes dogmaticas
da fé crista e a mais importante pelo
que se refere aos dois mistérios
centrais da verdade revelada: a
Trindade e a Encarnacao.

E conhecida por este nome por ter
sido erroneamente atribuido por


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/

varios séculos a Santo Atanasio
(295-373), Bispo de Alexandria do
Egito e defensor da fé contra a
heresia de Ario. Outros pensavam
que o seu autor era o Papa Anastacio
I(399-402).

Este resumo didatico da doutrina
crista teve grande autoridade na
Igreja Latina e seu uso se espalhou
rapidamente para todos os ritos do
Ocidente. Na Idade Média, esteve
equiparado ao proprio credo do
Concilio de Nicéia. Na liturgia da
Igreja ocidental foi recitado no oficio
divino dominical. No rito
Ambrosiano, por outro lado, foi
usado como um hino do oficio de
leituras, em vez do Te Deum, no
Domingo da Santissima Trindade. O
seu uso liturgico chegou ao século
XX: no oficio canonico, o Quicumque,
até a reforma de Pio XII (1956), era
rezado aos



domingos. Na atual liturgia das horas
ndo esta prevista a sua oragao.

Excluida a paternidade de Santo
Atanasio e a do Papa Anastacio, sua
redacdo foi atribuida a uma série de
Padres da Igreja — Santo Hilario,
Santo Ambradsio, Sdo Nicetas,
Honorato de Arles, Sdo Vicente de
Lerins, Sdo Fulgéncio, Sdo Cesario de
Arles e Sdo Venancio Fortunato —
localizados entre os anos 350 e 601.
Atualmente é quase unanime a
opinido que situa sua autoria entre
0s anos 430 e 500. A maioria dos
estudiosos sustenta que foi escrito
pela primeira vez em latim e
posteriormente traduzido para o
grego — ou seja, nasceu dentro da
esfera latina ocidental da Igreja, e
ndo na oriental como antes se
pensava. Sua origem parece estar na
Galia, no sul da Franca, na zona de
Arles.



Além da introducgao e da conclusdo,
ambas dedicadas a insistir na
necessidade de professar a fé
expressa no simbolo para a salvacao,
0 Quicumque consiste em duas
partes claramente diferenciadas: a
primeira expoe a fé catolica em torno
do mistério de Deus uno e trino. Na
segunda parte é apresentada a dupla
natureza

na unica pessoa divina de Jesus
Cristo. Esses dois eixos da nossa fé
sdo amplamente desenvolvidos neste
credo.

As palavras que apelam para a
necessidade de fé para a salvacao sdo
um eco daquelas contidas no capitulo
3 do Evangelho de S&o Jodo: “Deus
ndo enviou o Filho ao mundo para
condena-lo, mas para que o mundo
seja salvo por ele. Quem nele cré nao
é condenado, mas quem ndo cré ja
estd condenado; por que ndo cré no
nome do Filho tnico de Deus” (Jo



3,17-18). Trata-se, portanto, de um
chamado a aderir as verdades
mencionadas explicitamente nos
varios simbolos de fé elaborados pelo
magistério eclesiadstico, ao mesmo
tempo que reconhecem a terrivel
possibilidade que o homem tem de
rejeitar e fechar-se a felicidade
eterna que Deus lhe oferece.

Um beneficio tdo grande

“Aprende a louvar o Pai e o Filho e o
Espirito Santo. Aprende a ter uma
especial devocdo pela Santissima
Trindade”[10]. O costume de rezar o
simbolo atanasiano tem como
finalidade ajudar os fiéis a ir, pouco
a pouco, amadurecendo
pessoalmente nesta devo¢do. Embora
nunca entendamos completamente
uma verdade que excede em muito a
nossa compreensao, é uma
oportunidade de conhecer a Deus
sempre mais e melhor. Deste modo,
também nos renova e fortalece na



virtude teologal da fé, e leva a
aprofundar o dogma. Santa Teresa de
Avila conta em sua autobiografia
como, meditando sobre aquele
simbolo, recebeu gracas especiais
para penetrar neste mistério:
“Enquanto rezava uma vez o
Quicumque vult, foi-me dado
entender como um soO Deus e trés
pessoas tao claramente, que eu me
espantei e me consolei muito. Fez-me
muito bem conhecer mais a grandeza
de Deus e as suas maravilhas”[11]. E
um exemplo de que, quando vivemos
certos costumes de piedade, isso
pode dar lugar a compreendé-los,
embora as vezes parec¢a que tiramos
pouco proveito deles.

Renovando a nossa profissdo de fé na
Trindade, reconhecemos,
agradecemos e respondemos ao
amor divino, e voltamos a
surpreender-nos com a maravilha de
um Deus que quis que fossemos seus
filhos. Nao apenas afirmamos a



verdade sobre a Trindade, sobre
Jesus Cristo — perfectus Deus,
perfectus homo[12], perfeito Deus e
homem perfeito — e sobre a Igreja,
mas também a nossa verdadeira
identidade.

Além disso, o reconhecimento da
nossa fé comum leva-nos a sentir-nos
mais unidos a todo o povo de Deus,
em sua missdo de preservar a
integridade do depdsito recebido.
Nao rezamos sozinhos, mas unidos
aos cristaos de agora, aqueles que
nos precederam e aos que virdo ao
longo dos séculos. Finalmente, ao
recitar este simbolo atualizamos
nossa missdo de apdstolos, chamados
a comunicar a todos os homens -
assim como os primeiros doze — a
salvacdo que Cristo nos convidou a
acolher com sua encarnacao: “Ide,
pois, e ensinai a todas as nagoes;
batizai-as em nome do Pai, do Filho e
do Espirito Santo” (Mt 28,19).



[1] Catecismo da Igreja Catodlica, n°
261.

[2] Francisco, angelus, 30/05/2021.

[3] Sdo Josemaria, recolhido em
Articulos del postulador, p. 175.

[4] Entrevista sobre o fundador do
Opus Dei, Alvaro del Portillo,
Quadrante, 1994, p. 156.

[5] Amigos de Deus, n° 306.

[6] Sdo Josemaria, palavras
pronunciadas durante uma tertulia.

[7] Sdo Josemaria, anotagdes de uma
reunido familiar, 9/02/1975.

[8] Sdo Josemaria, anotagdes de uma
reunido familiar.

[9] Catecismo da Igreja Catodlica, n.
250.



[10] Forja, n. 296.

[11] Santa Teresa de jesus, Vida, c. 39,
25.

[12] Simbolo atanasiano, n° 30 (DH
76)

Praga, Igreja de Sdo Tomas.
Pintura de Karel Skréta
(1610-1674)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-
aberta-ao-misterio-o-simbolo-
atanasiano/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-porta-aberta-ao-misterio-o-simbolo-atanasiano/

	Uma porta aberta ao mistério: o símbolo atanasiano

