opusdei.org

Uma pedagogia da fé
na familia

A propdsito de alguns
ensinamentos de Sao Josemaria,
Michele Dolz escreveu um
artigo que foi publicado em
Romana, n. 32 (2001)

06/06/2016

Que os pais sdo o0s principais
educadores dos seus proprios filhos é
um principio recorrente no
Magistério da Igreja desde a Divini
illius Magistri de Pio XI (1929) até aos
documentos de Jodo Paulo II. O
Concilio Vaticano II resume assim



esta posicdo doutrinal. “Dado que os
pais dado a vida aos filhos estao
gravemente obrigados a educacdo da
prole e, portanto, eles sdo os
primeiros e principais educadores.
Este dever da educacdo familiar é de
tanta transcendéncia que, quando
falte, dificilmente pode suprir-se. E,
pois, obrigacdo dos pais formar um
ambiente familiar animado pelo
amor, pela piedade com Deus e os
homens, e que favoreca a educacao
integra e social dos filhos” [1].

Veremos nestas paginas como Sao
Josemaria Escriva aprofundou nesta
verdade e a ensinou em relacdo ao
chamamento batismal a santidade e
ao apostolado. Limitar-me-ei a citar
alguns textos muito sumariamente,
mas, espero, de modo
suficientemente claro para que
possam servir de base a novos
estudos [2].

A familia nos planos de Deus



No antigo povo de Israel, a familia
era, de maneira evidentissima, a
pedra angular da sociedade. Nos
povos semiticos a familia contava
mais do que o individuo, e as
familias agregavam-se por sua vez
em clas ou tribos, estrutura social
que acentua enormemente o papel
da tradicdo e que tende a
estabilidade e a continuidade. O
modelo patriarcal é ainda mais
confirmado no povo escolhido pelo
empenho de fidelidade a JHWH:
“Assim, temeras o Senhor, teu Deus,
observando todos os dias de tua vida,
tu, teu filho e o filho de teu filho,
todas as leis e 0s mandamentos que
te prescrevo, e teus dias serdo
prolongados (...). Os mandamentos
que hoje te dou serdo gravados no
teu coracgdo. Tu os inculcaras a teus
filhos, e deles falaras, seja sentado
em tua casa, seja andando pelo
caminho, ao te deitares e ao te
levantares.”[3]



O pai israelita no povo da Antiga
Alianca sente, portanto o dever
moral de transmitir aos seus o
depdsito que Deus lhe confiou,
obrigacdo que da sentido a sua
missdo de chefe da familia e de cujo
cumprimento depende a
prosperidade e a propria felicidade
do nucleo familiar[4]; donde brota
um laco estreitissimo entre os
membros: “somos 0sso e carne tua”
[5]. Uma unidade de destino que leva
a resultados paradoxais, como por
exemplo, o castigo de uma familia
completa por culpa do pai[6].

A familia é a “casa do pai” e Deus é “o
Deus dos nossos pais”. A missdo do
pai reveste-se de caracteristicas
religiosas. O pai leva a cabo um papel
quase sacerdotal[7]. A Familia ndo é
s6 uma unidade social, mas um
grupo religioso, que celebra as festas
com verdadeira atitude liturgica na
propria casa como sede propria. Por
outras palavras, a religido de JHWH,



sob o ponto de vista social, ndo se
baseia no trabalho de pregadores
carismaticos e nem sequer
especificamente da casta sacerdotal,
mas no nucleo familiar. E mesmo
que ndo tenham faltado os profetas e
os condutores do povo, a religido
transmitiu-se na familia.

O Novo Testamento apresenta-nos
inicialmente a transposicdo do
modelo antigo a nova fé em Jesus
Cristo. Familias completas
convertem-se apos a conversao do
pai: depois da cura do seu filho, o
funciondrio de Cafarnaum
“acreditou ele e toda a sua casa”[8]; o
carcereiro de Paulo e Silas[9], e o
chefe da sinagoga de Corinto,
Crispo[10], sdo outros exemplos.

Com a expansdo do cristianismo em
todo o império, o modelo patriarcal
hebreu deixou de ser o nico, mas
ndo desapareceu o sentido de
responsabilidade dos pais para



transmitir a fé na familia. A
literatura é aqui abundantissima[11]
e fascinava Sao Josemaria ndo so
pelo frescor das narracdes, mas
também pelas altas aspiracdes que
ali se encontram.

“Por isso, talvez ndo se possa propor
aos esposos cristdos melhor modelo
que o das familias dos tempos
apostolicos: o centurido Cornélio, que
foi ddcil a vontade de Deus, e em cuja
casa se consumou a abertura da
Igreja aos gentios; Aquila e Priscila,
que difundiram o cristianismo em
Corinto e em Efeso, e que
colaboraram com o apostolado de
Sao Paulo; Tabita, que com a sua
caridade assistiu os necessitados de
Jope. E tantos outros lares de judeus
e gentios, de gregos e romanos, aos
quais chegou a pregacao dos
primeiros discipulos do Senhor.

Familias que viveram de Cristo e que
deram a conhecer Cristo. Pequenas



comunidades cristas, que atuaram
como centros de irradiacdo da
mensagem evangélica. Lares iguais
aos outros lares daqueles tempos,
mas animados de um espirito novo,
que contagiava os que os conheciam
e com eles se relacionavam. Assim
foram os primeiros cristaos e assim
havemos de ser nos, os cristdos de
hoje” [12].

A admiracao de Sdo Josemaria pelos
primeiros cristdos e o fato de propo-
los continuamente como modelo,
nada tirava, obviamente, ao
reconhecimento de todos os frutos de
santidade que a Igreja produziu em
dois milénios de histéria, santidade
“cultivada” muito amiude nas
familias cristas. Mas as primeiras
geracOes realcam muito bem trés
aspectos basicos:

a) a meta a que aspiram € a
santidade, entendida como
identifica¢do com Cristo;



b) a missdo de cristianizacdo da
sociedade e da cultura (que equivale
a aproximacao a Cristo das pessoas
singulares) corresponde a cada um
dos cristdos no seu proprio ambiente,
a comecar pela familia;

c) tudo isto tem a sua origem no
batismo, quer dizer, no fato de ser
cristdos, e ndo em mandatos
particulares da hierarquia ou em
atos de consagracdo acrescentados.

Voltando a missdo educativa dos pais
com os seus proprios filhos, Sdo
Josemaria Escriva ensinou sempre,
ndo sem incompreensodes iniciais,
que o matrimoénio é uma vocacao
divina e que, no proprio sacramento,
radica a sua grandeza, as suas
obrigacdes e a sua eficacia.

“O matrimonio existe para que
aqueles que o contraem se
santifiquem através dele: para isso os
conjuges tém uma graga especial
conferida pelo sacramento instituido



opor Jesus Cristo. Quem é chamado
ao estado matrimonial encontra
nesse estado — com a graca de Deus
— tudo o que necessita para ser
santo, para se identificar cada dia
mais com Jesus Cristo, e para levar
ao Senhor as pessoas com quem
convive.

(...) Devemos trabalhar para que
essas células cristds da sociedade
nascam e se desenvolvam com ansia
de santidade, com a consciéncia de
que o sacramento inicial — o batismo
— confere ja a todos os cristdos uma
missdo divina, que cada um deve
cumprir no seu proprio caminho.

Os esposos cristdos devem ter a
consciéncia de que sdo chamados a
santificar-se santificando, de que sdo
chamados a ser apdstolos, e de que
seu primeiro apostolado esta no lar.
Devem compreender a obra
sobrenatural que supde a fundacao
de uma familia, a educacgao dos



filhos, a irradiacdo cristd na
sociedade. Desta consciéncia da
propria missdo dependem, em
grande parte, a eficacia e o éxito da
sua vida: a sua felicidade.” [13].

A missdo de educadores da fé nasce
dos sacramentos. Ao educar, os pais
sdo a Igreja que educa. O seu lar é
igreja domestica. E além de ser um
dever, é também um direito, como
reconhece claramente o Codigo de
Direito Canonico[14].

Sao Josemaria presta atencdo aos
motivos naturais que fundamentam
o0 caracter insubstituivel dos pais,
como educadores da fé. Este trabalho
ndo pode ser visto como um mero
empenho, por santo que seja, mas
como uma verdadeira necessidade: o
que ndo fizerem os pais, ndo podera
fazé-lo mais ninguém em seu lugar.

“Em todos os ambientes cristdos se
conhecem por experiéncia os bons
resultados que da essa natural



iniciacdo na vida de piedade, feita ao
calor do lar. A crianca aprende a
colocar o Senhor na linha dos
primeiros afetos fundamentais,
aprende a tratar a Deus como Paie a
Virgem Maria como Mae, aprende a
rezar seguindo o exemplo dos pais.
Quando se compreende isto, vé-se a
enorme tarefa apostodlica que os pais
podem realizar e como tém
obrigacdo de ser sinceramente
piedosos, para poderem transmitir —
mais do que ensinar — essa piedade
aos filhos”[15].

Aqui fala o pastor, ndo o pedagogo, e
fala com a seguranca de uma vida
interior santa e de uma vastissima
experiéncia de almas. E, no entanto,
a sua intuicdo concorda com as
investigacdes da psicologia infantil
que marcou a pedagogia do século
XX. Baldwin atribuia a imitacdo dos
pais a formacdo do proprio eu. Bovet
formulou a nocdo de “respeito” como
atitude de submissdo e de afeto que



se da principalmente em relacdo aos
pais e que permite a crianga a
assimilacao das orientacdes morais.
Depois foi Piaget que demonstrou a
dependéncia afetiva dos pais na
aprendizagem dos valores[16].

A crianga capta o que se lhe oferece
atraveés do inimitavel laco afetivo
com os pais. E experiéncia comum.
Como é também conhecida a escassa
eficacia das instituicdes alternativas
a familia, mesmo que estejam
motivadas pelas melhores intengges.
Merecem um grande louvor tantos
institutos de beneficéncia que, com
caridade crista, educaram, também
na fé, a criancas sem pais; nesses
ambientes Deus suscitou inclusive
grandes santos. Mas, em geral, sdo
precisamente eles os que
demonstram como 0s pais cristaos
sdo imprescindiveis. Mais ainda, a
multissecular historia da educacao
cristd é testemunho bem fidvel de
que dificilmente germina a semente



da vida sobrenatural se ndo encontra
a colaboracdo dos pais. Pelo
contrario, a sinergia familia-escola
(ou familia e educadores cristdos em
geral) é de uma eficacia globalizante.
Aqui estd outra intuicdo pastoral de
Sao Josemaria que hoje € pratica
difundida em todo o mundo e que
representa uma novidade no campo
educativo: a promocao de centros
educativos que se coloquem em
continuidade com a acdo formativa
dos pais e nos quais continuam a
exercer o papel de principais
educadores.

Aprofundando e aplicando o
principio do primado educativo dos
pais, Sdo Josemaria dava-lhes uma
indicagdo aparentemente
metodolodgica: tornarem-se amigos
dos seus filhos, quer dizer,
estabelecer com eles uma relacéo de
confidéncia, de confianca, de
verdadeira participacdo. O pedagogo
Victor Garcia Hoz, que conhecia Sao



Josemaria Escriva desde os anos
trinta, pos em evidéncia a
importancia deste conselho,
recordando que, ao fim e ao cabo,
qualquer educacao verdadeira se
baseia na relacdo de amizade entre
educador e educando[17]. Disse
“aparentemente metodologica”,
porque a amizade e o0 amor cristao
sdo caridade e esta ndo se reduz a
técnicas , mas constitui a propria
substancia da vida nova em Cristo.

Educacao para a santidade

Recordavamos antes a admiracdo de
Sao Josemaria pelo standard
formativo dos primeiros cristaos, que
tinha como objetivo a santidade, a
plena identificacdo com Cristo. Sdo
Paulo assinala dois polos entre os
quais se desenvolve qualquer
formacdo crista auténtica. Na Carta
aos Romanos, falando da constricdo
da lei e da liberdade que Cristo nos
ganhou, diz: “se 0 que eu ndo quero €é



que faco (...) ndo sou eu que o
realizo, mas o pecado que habita em
mim. Sim, eu sei que em mim, isto &,
na minha carne, nao habita coisa
boa; pois 0 querer esta ao meu
alcance, mas realizar o bem, isso
nio”[18]. E o drama da natureza
caida e da impossibilidade de acdes
santas sem a graca. Do ponto de vista
da formacao, recorda o absurdo (e os
danos) de toda a educacdo moral que
ndo tenha em conta a dificuldade
que temos para fazer o bem —
debilidade causada pelo pecado —, e
prescinda da graca[19]. Encontramos
0 outro polo na célebre passagem da
Carta aos Galatas, insistentemente
citado por Sdo Josemaria: “Ja ndo sou
que vivo, mas € Cristo que vive em
mim. E a vida que vivo agora na
carne vivo-a na fé do Filho de
Deus”[20]. E a vida de Cristo no fiel,
na qual a atuagdo moral é a
consequéncia.



A carta aos Galatas pode ler-se, em
minha opinido, como carta magna
dos educadores cristdos. Conceitos
como “a vida em Cristo”, “ser filhos
de Deus pela fé em Jesus Cristo”,
“estar chamados a liberdade”, vao
muito mais além do simples
cumprimento de preceitos ou codigos
morais, e recordam aos formadores
que o cristianismo ndo é uma moral
nem uma filosofia de vida, mas uma
vida, a vida de Cristo em nés. Por isto
Paulo exclama na mesma epistola:
“meus filhos, por quem sinto outra
vez dores de parto, até que Cristo se
forme entre vos!”[21]. Nisto consiste
a santidade. E pelo mesmo motivo
Paulo adverte contra a tentacdo de
uma orientacdo formativa
empequenecida e, no fundo,
mundana: “Ndo vos enganeis: de
Deus ndo se zomba. Pois o que um
homem semear, também o colhera:
quem semear na propria carne, da
carne colherd a corrupc¢ao; quem
semear no Espirito, do Espirito



colhera a vida eterna”[22]. A reducao
das expectativas na educacao
familiar (consequéncia da légica do
“semear na carne”) é o que Sao
Josemaria costumava chamar “o
fracasso de Cristo nas familias
cristas”, familias que ndo sabem
reconhecer nem aceitar os dons de
Deus, por exemplo a vocacdo dos
filhos para uma missdo na Igreja
(como o chamamento ao sacerdocio
ministerial) ou simplesmente o
convite divino a assumir
coerentemente a vocacdo a santidade
e ao apostolado recebido no batismo.

Os pais que aspiram a santidade e
desejam a santidade para os seus
filhos compreendem bem aquelas
outras palavras de Sdo Josemaria:
“Ha uma especial Comunhdo dos
Santos entre os membros de uma
mesma familia. Se sois muito santos,
0s vossos filhos terdo mais facilidade
em sé-10”[23]. Uma particular
comunhdo espiritual que nasce uma



vez mais do sacramento do
matrimonio, porque Cristo assumiu,
santificou e tornou vocacionais as
relagdes familiares naturais.

Mas entendamo-nos, a santidade ndo
se pode ensinar como um conteudo
tedrico. Os pais podem e devem
transmitir as verdades da fé crista e
encaminhar os seus filhos até aos
meios de santificacdo de que dispde a
Igreja. No entanto, é bom recordar
que “os pais educam
fundamentalmente com a sua
conduta. O que os filhos e as filhas
procuram no pai e na mae ndo sao
apenas uns conhecimentos mais
amplos que os seus, ou uns conselhos
mais ou menos acertados, mas algo
de maior categoria: um testemunho
do valor e do sentido da vida
encarnado numa existéncia concreta,
confirmado nas diversas
circunstancias e situacdes que se
sucedem ao longo dos anos”[24].



O que os pais podem fazer é uma
séria educacao dos seus filhos para a
oracao: “que Deus seja visto e tratado
como é na realidade, também no seio
do lar, porque, como disse o Senhor,
onde estdo dois ou trés reunidos em
meu nome, al estou eu no meio deles
(Mt. 18, 20)” [25].

Ndao é preciso explicar aqui que uma
intensa vida de oracdo é caminho
necessario para a santidade.
Ensinou-o Jesus em cada pagina do
Evangelho. Sdo Josemaria Escriva fez
desta verdade o pano de fundo da
sua pregacdo. Dizia constantemente,
referindo-se a formacdao dos jovens:
“Se ndo fazeis dos rapazes homens de
oracao, perdestes o tempo”[26]. E
estabeleceu a formacéao realizada
atraveés dos apostolados do Opus Dei
de forma a encaminhar as pessoas a
oracdo mental, bem como a um
intenso plano de vida espiritual.
Simultaneamente temia, por
considerar uma gangrena da alma, o



formalismo, a exterioridade, a
“observancia”, a pratica exterior da
piedade sem uma correspondéncia
interior de abertura pessoal a Cristo.
O que, numa palavra, chamava
“beatice”. Aplicava a familia os
mesmos critérios, com as devidas
proporcdes, ditadas pela idade dos
filhos e pelo fato de que os pais ndo
sdo diretores espirituais. Mas nédo
com menor exigéncia, porque, bem
vistas as coisas, quase todos o0s
cristaos aprenderam as oracdes na
propria familia e, no entanto,
quantos tém sido almas de oragao?

“Ensinar — primeiro com o exemplo
e depois com a palavra — em que
consiste a verdadeira piedade. A
beatice ndo € mais do que uma triste
caricatura pseudo-espiritual
geralmente fruto da falta de doutrina
e também de certa deformacdo do
humano. E 16gico que repugne a
quem ama o que € auténtico e
sincero.



Tenho visto com alegria como
penetra nos mo¢os — nos de hoje
como nos de ha quarenta anos — a
piedade cristd, quando a
contemplam feita vida sincera;
quando entendem que estar em
orac¢ao é falar com o Senhor como
quem fala com um pai, com um
amigo, sem anonimato, com um trato
pessoal, numa conversa intima;
quando se procura que ressoem em
suas almas aquelas palavras de Jesus
Cristo, que sdo um convite ao
encontro confiante: vos autem dixi
amicos (Jo 15, 15), eu vos chamei
amigos; quando se faz um apelo forte
a sua fé para que vejam que o Senhor
€ 0 mesmo ontem hoje e sempre (Heb
13, 8).

Por outro lado, é necessario que
vejam como essa piedade ingénua e
cordial exige também o exercicio das
virtudes humanas e ndo se pode
reduzir a uns tantos atos de devocao
semanais ou diarios, devendo



penetrar na vida inteira: dando
sentido ao trabalho, ao descanso, a
amizade, a diversao, a tudo. Nao
podemos ser filhos de Deus s6 de vez
em quando, embora haja alguns
momentos especialmente dedicados
a considera-lo, a penetrarmo-nos
desse sentido da nossa filiacdo
divina, que é a esséncia da
piedade.”[27].

Estava convencido de que, devido ao
especial lago afetivo com os proprios
pais, a piedade aprendida na
infancia devia ficar enraizada na
alma para toda a vida, mesmo sob
aparentes afastamentos da fé ou da
pratica crista. Dizia aos pais, falando
das oragoes em familia:

“A vossa delicadeza e a vossa piedade
(...) permanece no fundo da alma. E
se depois vém as paixoes, e nos
puxam para baixo, e passamos uma
temporada ma na vida, por fim volta
a brotar a boa semente. Ndo se perde



nunca a piedade que v0s, as maes,
incutis no coracgdo dos vossos
filhos”[28].

Aconselhava a ensinar as criancas
poucas oracodes, mas constantes. Nao
ha necessidade de aborrecer com a
piedade. Importante é que aprendam
que sdo filhos de Deus e que atuem
em consequéncia. Por isso, para
chegar educativamente ao nucleo da
unido pessoal com Deus, o0 unico
caminho que via era uma ampla
liberdade, “ja que ndo ha verdadeira
educacdo sem responsabilidade
pessoal, nem responsabilidade sem
liberdade”[29].

“Convém que ndo se percam essas
tradicdes maravilhosas de rezar em
familia, mas sem os obrigar. Que
vejam que as conservais com
carinho, que saiba a hora que se reza
0 terco, e acabardo por unir-se a
todos. Mas sem os forgar! Se dao
oportunidade — e dardo, se fazes o



possivel por ser amigo deles — dizes a
cada um, a sos: Olha, este costume
que temos € uma coisa de séculos, e
deve-se continuar porque agrada
muito a Nossa Senhora, porque é
grato a Deus, e assim Ele nos
abencoa. Mas faze-o quando
quiseres, com toda a liberdade. E eles
voltardo”[30].

A margem de liberdade sera pouco a
pouco mais ampla, na medida do seu
crescimento e desenvolvimento.
Também este é um traco destacado
da pedagogia de S&do Josemaria
Escriva: ndo temer a liberdade,
porque sem ela ndo ha verdadeiro
amadurecimento. O proprio Cristo
quis correr o risco da nossa
liberdade, gostava de dizer. E
convidava ao mesmo tempo a
paciéncia (“porque Deus tem muita
paciéncia conosco”), a ndo ter pressa
com as almas, precisamente porque
se tem urgéncia de forma-las bem.



“N&o podes obrigar os teus filhos
mais velhos a cumprir a forca as
obrigacdes religiosas. Ndo deves
agarra-los pelas orelhas e dizer-lhes:
“levo-te a Missa”. Porque, ainda que
materialmente os leves a igreja, se
ndo querem ouvir a Santa Missa, ndo
a ouvem.

Que saibam que fazem mal e que
ofendem a Deus; e que o ofendem
gravemente, se ndo cumprem as suas
obrigacdes em matéria grave. Mas tu,
fica tranquila, e reza. Lembra-te de
Santa Monica que rezava pelo seu
filho Agostinho. Se rezas por eles,
depois de lhes teres explicado os seus
deveres, tem a certeza de que, mais
cedo ou mais tarde, Deus ha de
mover-lhes o coracdo, e o Espirito
Santo arrastara essas almas, esses
coracoes, até a contricdo e a boa
conduta”[31].

O primado da graca



Como era um 6timo teologo, Sao
Josemaria ndo caiu nunca no engano
mais classico do educador cristdo:
tentar obter do educando com meios
humanos o que s6 pode ser
alcancado com a ajuda da graca de
Deus. Pelo contrario, desenvolveu
uma constante catequese sobre a
necessidade de recorrer sempre as
fontes da graca, aos sacramentos, e
apresentou a luta ascética pessoal
como correspondéncia a graca.

Utilizando a terminologia de muitos
Padres[32], falava de divinizag¢do do
cristdo, como uma realidade de fato e
como um objetivo. Levava
absolutamente a sério, como
pertencentes a vida cristd, as
expressoes de Sao Jodo sobre a
comunhao (koinonia) entre Cristo e o
fiel, que tem como protoétipo a
comunhao entre Cristo e o Pai. Por
exemplo, ensinava a recitar
frequentemente e a meditar as
palavras de Jesus: “que todos sejam



um, como Tu, Pai, em mim e eu em
Ti, que assim eles estejam em
nos”[33]. E também: “Se algum me
ama, guardara a minha palavra, e 0
meu Pai 0 amard e viremos a ele e
faremos morada nele”[34]. Frase que
comentava assim: “O coragao
necessita entdo de distinguir e
adorar cada uma das Pessoas
divinas. De certa maneira, o que a
alma realiza na vida sobrenatural é
uma descoberta semelhante as de
uma criaturinha que vai abrindo os
olhos a existéncia. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espirito Santo; e
submete-se facilmente a atividade do
Paraclito vivificador, que se nos
entrega sem o merecermos: os dons e
as virtudes sobrenaturais!”[35].

Basta um olhar aos escritos de Sdo
Josemaria Escriva para perceber a
profusdo com que volta ao tema da
inabitacdo da Santissima Trindade
na alma, do qual faz derivar o



programa pratico da vida crista: vida
de “filhos no Filho”[36], quer dizer
filhos de Deus in Christo , segundo a
expressdo recorrente em Sdo Paulo,
pelo envio do Espirito Santo[37]. Sao
Paulo, com efeito, desenvolveu o
conceito da presenca do Espirito na
alma, de algum modo pré-anunciada,
como foi dito[38], pela shekinah de
Deus no Templo: “Néo sabeis que sois
templo de Deus e que o Espirito de
Deus habita em vos? (...). O templo de
Deus é santo, e esse templo sois
v0s”[39].

Sao Josemaria formula toda a
formacao cristd como uma ajuda
para que a inabitacdo e a divinizacdo
— e, portanto, a consciéncia de ser
filhos de Deus em Cristo — se
traduzam na oragdo e no recurso
oportuno e consciente aos
sacramentos. Para ele, conduzir a
oracgao e aos sacramentos era
realmente educar.



“Se abandonarmos os Sacramentos,
desaparece a verdadeira vida crista.
Contudo, ndo se nos oculta que
particularmente nesta época ndo
falta quem pareca esquecer, e até
chegue a desprezar, esta corrente
redentora da graca de Cristo. E
doloroso falar desta chaga da
sociedade que se chama cristd, mas
torna-se necessario, para que nas
nossas almas se afinque o desejo de
recorrermos com mais gratidao e
amor a essas fontes de
santificacao”[40].

Ao longo da sua vida e, de modo
particular, entre 1970 e 1975, ano da
sua morte, levou a cabo uma
amplissima catequese sobre 0s
sacramentos. Doia-lhe a “moda”,
difundida naquela época, de retardar
o batismo das criangas com o
pretexto de uma escolha mais
consciente por parte dos batizados. E
oportuno recordar aqui a doutrina
sobre os efeitos do batismo, que “nao



somente purifica de todos o0s
pecados, mas que também faz do
neofito “uma nova criacdo” (2 Cor 5,
17), um filho adotivo de Deus, que foi
feito “participante da natureza
divina” (2 Pe 1, 4), membro de Cristo,
co-herdeiro com Ele e templo do
Espirito Santo. A Santissima
Trindade da ao batizado a graca
santificante, a graca da justificacdo
que o torna capaz de crer em Deus,
de esperar n’Ele e de ama-lo através
das virtudes teologais; concede-lhe
poder viver e atuar sob a mocéo do
Espirito Santo mediante os dons do
Espirito Santo; permite-lhe crescer
no bem através das virtudes
morais”[41].

Baseado nesta forte convic¢ao, Sao
Josemaria lamentava: “ndo falta
quem pareca esquecer — e chegue até
a desprezar — esta corrente redentora
da graca de Cristo.(...) Decidem sem o
menor escrupulo adiar o batismo dos
recém-nascidos, e assim cometem



um grave atentado contra a justica e
contra a caridade, privando esses
seres da graca da fé, do tesouro
incalculavel da inabitagdo da
Santissima Trindade na alma, que
vem ao mundo manchada pelo
pecado original. Pretendem também
desvirtuar a natureza propria do
Sacramento da Crisma, em que a
Tradicdo viu sempre unanimemente
um fortalecimento da vida espiritual,
uma efusdo silenciosa e fecunda do
Espirito Santo, para que,
sobrenaturalmente robustecida, a
alma possa lutar — miles Christi, como
soldado de Cristo — nessa batalha
interior contra o egoismo e a
concupiscéncia.”[42].

Com frequéncia referia-se também a
confissdo das criangas, animando 0s
pais a levar os seus filhos, sem
adiamentos, a esse sacramento.

“Que alegria ir confessar-se! Eu
confessei milhares e milhares de



criancas. Nao se perde o tempo:
aproveita-se, aprende-se com aquelas
almas nas quais o Espirito Santo esta
atuando. Assim como vos, as maes
dais aos vossos filhos o vosso sangue
e, depois o0 néctar do vosso peito;
assim o Espirito Santo, metido na
alma dessas criaturas, que talvez ndo
se deem conta de nada, atua, atua,
atua. E o sacerdote colabora com Ele,
com o Espirito Santo. Além disso,
esta a graca do sacramento, que é
também o Espirito Santo em
acao”[43].

E chegamos assim ao verdadeiro
fundamento da formacao crista
segundo Sao Josemaria Escriva: a
filiacdo divina. Deus criou-nos para
nos dar gratuitamente uma
dignidade superior, estritamente
sobrenatural: ser filhos adotivos,
filhos no Filho, membros da familia
do Pai, Filho e Espirito Santo:
domestici Dei[44] [44]. “O modo em
que Deus nos constitui membros da



sua familia - escreve Fernando
Ocariz comentando os ensinamentos
de Sdo Josemaria — é muito concreto:
a filiacdo. Esta familiaridade divina
ndo €, em nos, uma simples questdo
moral, um simples comportamento,
mas, antes, fundamenta-se numa real
transformacdo — elevacdo, adogao -,
pois «a fé diz-nos que o homem, em
estado de graca, esta

endeusado» (Cristo que passa, n. 103),
quer dizer, metido verdadeiramente
em Deus, introduzido a participar da
vida divina; dessa Vida que sdo as
Processoes eternas da Santissima
Trindade (...). Deus quer ndo s6, num
esbanjamento de bondade, que o
tratemos como um pai, mas num
esbhanjamento incomparavelmente
maior do seu amor, adota-nos como
seus filhos”[45]. Assim escreve Sdo
Jodo: “Vede que amor por nds teve o
Pai, querendo que nos chamemos
filhos de Deus e o sejamos de
verdade”[46]. Sdo Josemaria fez da
filiacdo divina o fundamento da vida



espiritual. Nos seus ensinamentos
este ndo é mais um aspecto, mas sim
0 enquadramento transversal e
omnicompreensivo.

“A piedade que nasce da filiacao
divina é uma atitude profunda da
alma, que acaba por informar a
existéncia inteira: estd presente em
todos os pensamentos, em todos 0s
desejos, em todos os afetos.
Porventura nao observamos ja que,
nas familias, os filhos, mesmo sem o
perceberem, imitam seus pais,
repetem os seus gestos, 0S seus
costumes, adotam tantas vezes
idéntico modo de comportar-se?

O mesmo se passa na conduta do
bom filho de Deus: consegue-se
também - sem que se saiba como
nem por que caminho —um
endeusamento maravilhoso, que nos
ajuda a focalizar os acontecimentos
com o relevo sobrenatural da fé.
Amam-se todos 0s homens como o



nosso Pai do Céu os ama e —isto é o
que mais conta — obtemos um brio
novo no nosso esforc¢o diario por
aproximar-nos do Senhor. Pouco
importam as misérias, insisto,
porque ai estdo os bragos amorosos
do nosso Pai-Deus para nos
levantarem.”[47]

Falando aos pais dizia que o ponto
principal da formacao cristd dada
aos seus filhos era o conhecimento
de Deus como Pai. E ndo deveria ser
dificil aos pais que sdo amados pelos
seus filhos a transposicdo do modelo
filial, do natural ao sobrenatural.

As virtudes humanas

Outro aspecto central da orientacdo
que Sado Josemaria da a formacao
crista é a importancia atribuida as
virtudes humanas. Gostava de
empregar o adjetivo humanas para
sublinhar que se tratam de habitos
que honram a pessoa que os tem, que
estdo na base do comportamento



livre e que “alguns tém, mesmo sem
conhecerem Cristo”[48].

“Neste mundo, muitos nao privam
com Deus. Sdo criaturas que talvez
ndo tenham tido ocasido de ouvir a
palavra divina ou que talvez a
tenham esquecido. Mas as suas
disposicdes sdo humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a afirmar
que quem reune essas condi¢des esta
prestes a ser generoso com Deus,
porque as virtudes humanas
compdem o fundamento das
sobrenaturais”[49].

Consequentemente, para a atuacao
cristd as virtudes humanas e as
sobrenaturais exigem-se
reciprocamente, sendo as primeiras
a base das segundas. E dificil
exercitar, por exemplo, a fortaleza
sobrenatural se humanamente
faltam os habitos de dominio de si



proprio, ou a prudéncia crista se
naturalmente se € leviano.

Por outro lado, as virtudes humanas,
num cristdo, convertem-se em
sobrenaturais quando sao vivificadas
pela caridade e podem ser
desenvolvidas com a ajuda da graca
divina[50]. Para a formacdo das
virtudes na vida familiar é preciso
que ter presente que, como adverte
Sao Jodo Paulo II, “por uma espécie
de osmose, os filhos incorporam as
suas vidas e a sua personalidade
aquilo que respiram no ambiente do
lar, como fruto das virtudes que os
pais cultivaram nas suas proprias
vidas. O melhor modo de esculpir as
virtudes no coracdo dos filhos é
oferecé-las gravadas na vida dos
pais. Virtudes humanas e virtudes
cristds, em harmoniosa e forte
unidade, tornam amavel o ideal
contemplado nos pais, e estimulam
os filhos a empreender a sua
conquista”[51].



Uma vida virtuosa é atraente. Mas
Sdo Josemaria reconhecia que entre
0s cristdos nem sempre é assim.

“Talvez tenhamos observado (...)
tantos e tantos que se dizem cristdos
— por terem sido batizados e por
receberem outros Sacramentos -, mas
que se mostram desleais, mentirosos,
insinceros, soberbos... E caem de
repente. Parecem estrelas que
brilham por um instante no céu e, de
subito, precipitam-se
irremediavelmente. Se aceitamos a
nossa responsabilidade de filhos de
Deus, devemos ter em conta que Ele
nos quer muito humanos. Que a
cabeca toque o céu, mas 0s pés
assentem com toda a firmeza na
terra. O preco de vivermos
cristdimente ndo € nem deixarmos de
ser homens nem abdicarmos do
esfor¢o por adquirir essas virtudes
que alguns tém, mesmo sem
conhecerem Cristo. O preco de cada
cristao é o Sangue redentor de Nosso



Senhor, que nos quer - insisto —
muito humanos e muito divinos,
diariamente empenhados em imita-
lo, pois Ele é perfectus Deus, perfectus
homo, perfeito Deus, perfeito
homem.”[52].

O cristdo que ndo se empenha na
pratica das virtudes, que nao se
esfor¢ca no cumprimento dos seus
deveres familiares, profissionais e
sociais, e também no exercicio dos
seus proprios direitos, ndo pode ser
um bom discipulo de Cristo, e causa
dano a Igreja. Significativamente,
Sao Josemaria queria que, na familia
e nos centros educativos, os filhos
recebessem uma profunda formacao
sobre os seus direitos e deveres como
cidaddos livres que, com uma
marcada sensibilidade pelo bem
comum, devem contribuir para o
desenvolvimento da sociedade.
Julgava ruinosas duas posi¢coes
opostas, mas que coincidem em



esvaziar o homem da sua
humanidade.

“Certa mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar que poderiamos
chamar pietistas, coincidem em nao
considerar o cristdo como homem
integro e pleno. Para os primeiros, as
exigéncias do Evangelho sufocariam
as qualidades humanas; para os
outros, a natureza decaida poria em
perigo a pureza da fé. O resultado é o
mesmo: desconhecem a
profundidade da Encarnacéo de
Cristo, ignoram que o Verbo se fez
carne, homem,e habitou entre
nos.”[53].

E aqui onde se situa em boa parte a
ascese crista [54]. E aqui era muito
exigente, primeiro consigo proprio e
depois com os outros. Contando
sempre com a graca de Deus,
animava a orientar as proprias
poténcias com a tenacidade e o
otimismo do atleta e com a firmeza



do asceta. Nos lares cristaos, dizia, ha
que criar um clima de sinceridade,
de generosidade, de lealdade. Nas
escolas e nos ambientes formativos é
preciso procurar, sem concessoes,
que as pessoas desenvolvam estas
atitudes porque queremos que sejam
santas.

“Quando uma alma se esforcga por
cultivar as virtudes humanas, o seu
coracao estd ja muito perto de Cristo.
E o cristdo percebe que as virtudes
teologais — a fé, a esperanca, a
caridade -, e todas as outras que a
graca de Deus traz consigo, o
impelem a nunca descurar essas
boas qualidades que compartilha
com tantos homens.

As virtudes humanas — insisto — sdo o
fundamento das sobrenaturais; e
estas proporcionam sempre um novo
impulso para nos desenvolvermos
como homens de bem. Mas, em
qualquer caso, ndo é suficiente o



desejo de possuir essas virtudes: é
preciso aprender a pratica-las.
Discite benefacere, aprendei a fazer o
bem. Temos que exercitar-nos
habitualmente nos atos
correspondentes — atos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciéncia -, porque
obras é que sdo amores, e ndo se
pode amar a Deus s6 de palavra, mas
com obras e de verdade.

Se o cristdo luta por adquirir estas
virtudes, a sua alma dispde-se a
receber com eficacia a graca do
Espirito Santo. E as boas qualidades
humanas ficam reforcadas com as
mocgdes que o Paraclito introduz na
alma. E a Terceira Pessoa da
Trindade Beatissima — doce hdspede
da alma - oferece os seus dons: dom
de sabedoria, de entendimento, de
conselho, de fortaleza, de ciéncia, de
piedade, de temor de Deus.



(...) Anossa fé da todo o seu relevo a
estas virtudes que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristdo em
humanidade. Por isso, quem segue
Cristo é capaz — ndo por mérito
proprio, mas pela graca do Senhor -
de comunicar aos que o rodeiam
aquilo que as vezes pressentem, mas
ndo conseguem compreender: que a
verdadeira felicidade, o auténtico
servico ao proximo passa
necessariamente pelo Coracdo do
nosso Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo, perfeito Deus,
perfeito homem”[55].

Sao Josemaria pode ser contado
entre os santos educadores, dos que é
rica a historia da Igreja? Certamente
pode dizer-se que foi um
extraordindrio promotor da
formacao crista, ndo so através das
instituicGes educativas que se
inspiram nos seus ensinamentos,
mas também, e, principalmente, com



a propria vida do Opus Dei, que
gostava de definir como “uma grande
catequese”. Formacao de cristdos no
meio do mundo orientada para
ajuda-los a assumir, com toda a
radicalidade e com 0s meios
adequados, o chamamento batismal
a vida em Cristo.

[1] Concilio Vaticano II, Decl.
Gravissimum educationis , n. 3, Cfr.
também Const. dogm. Lumen
gentium , n. 11 e Const. past.
Gaudium et spes, n. 52; e no
Magistério pds-conciliar, Jodo Paulo
I, Ex. apost. Catechesi tradendae , 16-
X-1979. nn. 68-69; EX. apost.
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
21; e Carta as familias, 2 11-1944, n.
16. Neste ultimo texto o Papa explica
que a educacao dos filhos é
prossecucdo e desenvolvimento do
amor conjugal, e uma participacao



do amor paternal e maternal de
Deus. Cfr. também mensagem aos
participantes da XII Assembleia
plendria do Pontificio Conselho para
a Familia, 29-I1X-1995, sobre o tema A
transmissdo da fé na familia .

[2] Sobre o alto conceito que Sdo
Josemaria tinha da educacédo como
atividade humana e como expressao
apostolica, ver F. Ponz Piedrafita, A
educacdo e a atividade educativa nos
ensinamentos de Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer, Eunsa,
Pamplona 1976.

[3] Dt 6, 2-7.

[4] Cfr. Dt 6, 10ss.
[5]12S8m5, 1.

[6] Cfr. Js 7, 16-26.
[7] Cfr. J6 1, 5.

[8] Jo 4, 53.



[9] Cfr. Act 16, 16-39.
[10] Cfr. Act 18, 8.

[11] Além dos conhecidos estudos de
A. Hamman ( La vie quotidienne des
premiers chrétiens ) e de G. Bardy (
La vie spirituelle d’apreés les Péres des
trois premiers siécles ), limito-me a
citar: E Cavalcanti, La vita familiare ,
em C. Burini - E. Cavalcanti, La
spiritualita della vita quotidianna
negli scritti dei Padri della Chiesa,
Ed. Dehoniane, Bologna 1988, pp.
155-179.

[12] Sdo Josemaria Escriva, E Cristo
que passa , n. 30.

[13] Sdo Josemaria Escriva, Questdes
Atuais do Cristianismo , n. 91.

[14] Cfr. can. 1136.

[15] S&o Josemaria Escriva, Questoes
Atuais do Cristianismo , n. 103. “Os
pais, doando a vida e recebendo-a



num clima de amor, estdo providos
de um potencial educativo que
nenhum outro detém; de um modo
unico conhecem os seus proprios
filhos na sua irrepetivel
singularidade e, por experiéncia,
possuem os segredos e os recursos do
amor verdadeiro” ( Pontificio
Conselho para a Familia , Orientacgdes
educativas em familia, 8-XII-1995, n.
79).

[16] Uma excelente reflexao
filosofica sobre o amor como alma da
educacdo, amplamente inspirada nos
ensinamentos de Sao Josemaria
Escriva, desenvolve-a C. Cardona em
Etica del quehacer educativo, Rialp,
Madrid 1990.

[17] Cfr. V. Garcia Hoz, La pedagogia
in Mons. Escriva de Balaguer , em
“Studi Cattolici” 182-183 (1976), pp.
260-266. Cfr. também T. Alvira,

¢ Como ayudar a nuestros hijos?,
Palabra, Madrid 1983.



[18] Rm 7, 16-18.

[19] Cfr. Catecismo da Igreja
Catolica , n. 407.

[20] Gal 2, 20.
[21] Gal 4, 19.
[22] Gal 6, 7-8.

[23] Notas de uma tertulia em
Valéncia (Espanha), 19-X1-1972: AGP,
P11, p. 101.

[24] Sdo Josemaria Escriva, E Cristo
que passa , n. 28.

[25] Sdo Josemaria Escrivd, Temas
Atuais do Cristianismo , n. 103.

[26] Sdo Josemaria Escriva,
Instrugdo , 9-1-1935, n. 133.

[27] Sdo Josemaria Escriva, Temas
Atuais do Cristianismo , n. 102.



[28] Notas de uma tertulia em S.
Paulo (Brasil), 4-VI-1974: AGP, P11, p.
104.

[29] Sdo Josemaria Escriva, E Cristo
que passa , n. 27.

[30] Notas de uma tertulia em Madri
(Espanha), 28-X-1972: AGP, P11, p.
109.

[31] Notas de uma terttlia em S.
Paulo (Brasil), 2-VI-1974; AGP, P11, p.
111.

[32] Cfr., por exemplo, J. Grosso, La
divinisation du chrétien d’apres les
Péres Grecs, Gabalda, Paris 1938; cfr.
também o artigo Divinisation, no
Dictionnaire de Spiritualité,
Beauchesne, Paris.

[33] Jo 17, 21.
[34] Jo 14, 23.

[35] Sdo Josemaria Escriva, Amigos
de Deus , n. 306.



[36] Concilio Vaticano II, Decl.
Gaudium et spes , n. 22.

[37] Cfr. Gal 4, 6.

[38] Cfr. L. Bouyer, La Bible et
I’Evangile, Du Cerf, Paris 1952; Idem ,
Mysterion. Du mystere a la mystique,
Oell, Paris 1986.

[39] 1 Cor 3, 16-17.

[40] S&o Josemaria Escriva, E Cristo
que passa , n. 78.

[41] Catecismo da Igreja Catdlica , nn.
1265-1266.

[42] S&o Josemaria Escriva, E Cristo
que passa , n. 78.

[43] Notas de uma terttlia em
Santiago do Chile , 2-VII-1974; AGP,
P11, p. 106.

[44] Ef2, 19.



[45] F. Ocariz, Naturaleza, Graciay
Gloria , Eunsa, Pamplona 2000, pp.
183-184 (capitulo La filiacion divina,
realidad central en la vida y en la
ensefianza de Mons. Escriva de
Balaguer). «<A nossa relacdo com as
trés pessoas divinas é uma relacdo
baseada na nossa participacdo na
filiacdo de Cristo por iniciativa de
Pai, que quer fazer-nos filhos no
Filho, e pela infusdo do Espirito, o
qual nos assimila a Cristo enquanto
Filho» (J. A. Sayés, La gracia de
Cristo , BAC, Madrid 1993, p. 283).

[46] 1 Jo 3, 1.

[47] Sdo Josemaria Escriva, Amigos
de Deus , n. 146.

[48] Sdo Josemaria Escriva, Amigos
de Deus , n. 75.

[49] Sdo Josemaria Escriva, Amigos
de Deus , n. 74.



[50] “Nao basta essa capacidade
pessoal, pois ninguém se salva sem a
graca de Cristo” (Sdo Josemaria
Escriva, Amigos de Deus , n. 75).

[51] Jodo Paulo II, Discurso aos
participantes na IV Assembleia geral
do Conselho Pontificio para a
Familia , sobre o tema: O sacramento
do matrimonio e a missdo educativa ,
10-X-1986, n. 5; AAS 79 (1987)
286-290.

[52] Sdo Josemaria Escriva, Amigos
de Deus , n. 75.

[53] Sdo Josemaria Escriva, Amigos
de Deus , n. 74.

[54] Cfr. V. Garcia Hoz, Pedagogia de
la lucha ascética, Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, Madrid
1946, especialmente pp. 387-411.

[55] Sdo Josemaria Escriva, Amigos
de Deus , nn. 91-93.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/uma-
pedagogia-da-fe-na-familia/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia/

	Uma pedagogia da fé na família

