
opusdei.org

Uma pedagogia da fé
na família

A propósito de alguns
ensinamentos de São Josemaria,
Michele Dolz escreveu um
artigo que foi publicado em
Romana, n. 32 (2001)

06/06/2016

Que os pais são os principais
educadores dos seus próprios filhos é
um princípio recorrente no
Magistério da Igreja desde a Divini
illius Magistri de Pio XI (1929) até aos
documentos de João Paulo II. O
Concílio Vaticano II resume assim



esta posição doutrinal. “Dado que os
pais dão a vida aos filhos estão
gravemente obrigados à educação da
prole e, portanto, eles são os
primeiros e principais educadores.
Este dever da educação familiar é de
tanta transcendência que, quando
falte, dificilmente pode suprir-se. É,
pois, obrigação dos pais formar um
ambiente familiar animado pelo
amor, pela piedade com Deus e os
homens, e que favoreça a educação
íntegra e social dos filhos” [1].

Veremos nestas páginas como São
Josemaria Escrivá aprofundou nesta
verdade e a ensinou em relação ao
chamamento batismal à santidade e
ao apostolado. Limitar-me-ei a citar
alguns textos muito sumariamente,
mas, espero, de modo
suficientemente claro para que
possam servir de base a novos
estudos [2].

A família nos planos de Deus



No antigo povo de Israel, a família
era, de maneira evidentíssima, a
pedra angular da sociedade. Nos
povos semíticos a família contava
mais do que o indivíduo, e as
famílias agregavam-se por sua vez
em clãs ou tribos, estrutura social
que acentua enormemente o papel
da tradição e que tende à
estabilidade e à continuidade. O
modelo patriarcal é ainda mais
confirmado no povo escolhido pelo
empenho de fidelidade a JHWH:
“Assim, temerás o Senhor, teu Deus,
observando todos os dias de tua vida,
tu, teu filho e o filho de teu filho,
todas as leis e os mandamentos que
te prescrevo, e teus dias serão
prolongados (…). Os mandamentos
que hoje te dou serão gravados no
teu coração. Tu os inculcarás a teus
filhos, e deles falarás, seja sentado
em tua casa, seja andando pelo
caminho, ao te deitares e ao te
levantares.”[3]



O pai israelita no povo da Antiga
Aliança sente, portanto o dever
moral de transmitir aos seus o
depósito que Deus lhe confiou,
obrigação que dá sentido à sua
missão de chefe da família e de cujo
cumprimento depende a
prosperidade e a própria felicidade
do núcleo familiar[4]; donde brota
um laço estreitíssimo entre os
membros: “somos osso e carne tua” 
[5]. Uma unidade de destino que leva
a resultados paradoxais, como por
exemplo, o castigo de uma família
completa por culpa do pai[6].

A família é a “casa do pai” e Deus é “o
Deus dos nossos pais”. A missão do
pai reveste-se de características
religiosas. O pai leva a cabo um papel
quase sacerdotal[7]. A Família não é
só uma unidade social, mas um
grupo religioso, que celebra as festas
com verdadeira atitude litúrgica na
própria casa como sede própria. Por
outras palavras, a religião de JHWH,



sob o ponto de vista social, não se
baseia no trabalho de pregadores
carismáticos e nem sequer
especificamente da casta sacerdotal,
mas no núcleo familiar. E mesmo
que não tenham faltado os profetas e
os condutores do povo, a religião
transmitiu-se na família.

O Novo Testamento apresenta-nos
inicialmente a transposição do
modelo antigo à nova fé em Jesus
Cristo. Famílias completas
convertem-se após a conversão do
pai: depois da cura do seu filho, o
funcionário de Cafarnaum
“acreditou ele e toda a sua casa”[8]; o
carcereiro de Paulo e Silas[9], e o
chefe da sinagoga de Corinto,
Crispo[10], são outros exemplos.

Com a expansão do cristianismo em
todo o império, o modelo patriarcal
hebreu deixou de ser o único, mas
não desapareceu o sentido de
responsabilidade dos pais para



transmitir a fé na família. A
literatura é aqui abundantíssima[11]
e fascinava São Josemaria não só
pelo frescor das narrações, mas
também pelas altas aspirações que
ali se encontram.

“Por isso, talvez não se possa propor
aos esposos cristãos melhor modelo
que o das famílias dos tempos
apostólicos: o centurião Cornélio, que
foi dócil à vontade de Deus, e em cuja
casa se consumou a abertura da
Igreja aos gentios; Áquila e Priscila,
que difundiram o cristianismo em
Corinto e em Éfeso, e que
colaboraram com o apostolado de
São Paulo; Tabita, que com a sua
caridade assistiu os necessitados de
Jope. E tantos outros lares de judeus
e gentios, de gregos e romanos, aos
quais chegou a pregação dos
primeiros discípulos do Senhor.

Famílias que viveram de Cristo e que
deram a conhecer Cristo. Pequenas



comunidades cristãs, que atuaram
como centros de irradiação da
mensagem evangélica. Lares iguais
aos outros lares daqueles tempos,
mas animados de um espírito novo,
que contagiava os que os conheciam
e com eles se relacionavam. Assim
foram os primeiros cristãos e assim
havemos de ser nós, os cristãos de
hoje” [12].

A admiração de São Josemaria pelos
primeiros cristãos e o fato de propô-
los continuamente como modelo,
nada tirava, obviamente, ao
reconhecimento de todos os frutos de
santidade que a Igreja produziu em
dois milênios de história, santidade
“cultivada” muito amiúde nas
famílias cristãs. Mas as primeiras
gerações realçam muito bem três
aspectos básicos:

a) a meta a que aspiram é a
santidade, entendida como
identificação com Cristo;



b) a missão de cristianização da
sociedade e da cultura (que equivale
à aproximação a Cristo das pessoas
singulares) corresponde a cada um
dos cristãos no seu próprio ambiente,
a começar pela família;

c) tudo isto tem a sua origem no
batismo, quer dizer, no fato de ser
cristãos, e não em mandatos
particulares da hierarquia ou em
atos de consagração acrescentados.

Voltando à missão educativa dos pais
com os seus próprios filhos, São
Josemaria Escrivá ensinou sempre,
não sem incompreensões iniciais,
que o matrimônio é uma vocação
divina e que, no próprio sacramento,
radica a sua grandeza, as suas
obrigações e a sua eficácia.

“O matrimônio existe para que
aqueles que o contraem se
santifiquem através dele: para isso os
cônjuges têm uma graça especial
conferida pelo sacramento instituído



opor Jesus Cristo. Quem é chamado
ao estado matrimonial encontra
nesse estado — com a graça de Deus
— tudo o que necessita para ser
santo, para se identificar cada dia
mais com Jesus Cristo, e para levar
ao Senhor as pessoas com quem
convive.

(…) Devemos trabalhar para que
essas células cristãs da sociedade
nasçam e se desenvolvam com ânsia
de santidade, com a consciência de
que o sacramento inicial — o batismo
— confere já a todos os cristãos uma
missão divina, que cada um deve
cumprir no seu próprio caminho.

Os esposos cristãos devem ter a
consciência de que são chamados a
santificar-se santificando, de que são
chamados a ser apóstolos, e de que
seu primeiro apostolado está no lar.
Devem compreender a obra
sobrenatural que supõe a fundação
de uma família, a educação dos



filhos, a irradiação cristã na
sociedade. Desta consciência da
própria missão dependem, em
grande parte, a eficácia e o êxito da
sua vida: a sua felicidade.” [13].

A missão de educadores da fé nasce
dos sacramentos. Ao educar, os pais
são a Igreja que educa. O seu lar é
igreja doméstica. E além de ser um
dever, é também um direito, como
reconhece claramente o Código de
Direito Canónico[14].

São Josemaria presta atenção aos
motivos naturais que fundamentam
o carácter insubstituível dos pais,
como educadores da fé. Este trabalho
não pode ser visto como um mero
empenho, por santo que seja, mas
como uma verdadeira necessidade: o
que não fizerem os pais, não poderá
fazê-lo mais ninguém em seu lugar.

“Em todos os ambientes cristãos se
conhecem por experiência os bons
resultados que dá essa natural



iniciação na vida de piedade, feita ao
calor do lar. A criança aprende a
colocar o Senhor na linha dos
primeiros afetos fundamentais,
aprende a tratar a Deus como Pai e a
Virgem Maria como Mãe, aprende a
rezar seguindo o exemplo dos pais.
Quando se compreende isto, vê-se a
enorme tarefa apostólica que os pais
podem realizar e como têm
obrigação de ser sinceramente
piedosos, para poderem transmitir —
mais do que ensinar — essa piedade
aos filhos”[15].

Aqui fala o pastor, não o pedagogo, e
fala com a segurança de uma vida
interior santa e de uma vastíssima
experiência de almas. E, no entanto,
a sua intuição concorda com as
investigações da psicologia infantil
que marcou a pedagogia do século
XX. Baldwin atribuía à imitação dos
pais a formação do próprio eu. Bovet
formulou a noção de “respeito” como
atitude de submissão e de afeto que



se dá principalmente em relação aos
pais e que permite à criança a
assimilação das orientações morais.
Depois foi Piaget que demonstrou a
dependência afetiva dos pais na
aprendizagem dos valores[16].

A criança capta o que se lhe oferece
através do inimitável laço afetivo
com os pais. É experiência comum.
Como é também conhecida a escassa
eficácia das instituições alternativas
à família, mesmo que estejam
motivadas pelas melhores intenções.
Merecem um grande louvor tantos
institutos de beneficência que, com
caridade cristã, educaram, também
na fé, a crianças sem pais; nesses
ambientes Deus suscitou inclusive
grandes santos. Mas, em geral, são
precisamente eles os que
demonstram como os pais cristãos
são imprescindíveis. Mais ainda, a
multissecular história da educação
cristã é testemunho bem fiável de
que dificilmente germina a semente



da vida sobrenatural se não encontra
a colaboração dos pais. Pelo
contrário, a sinergia família-escola
(ou família e educadores cristãos em
geral) é de uma eficácia globalizante.
Aqui está outra intuição pastoral de
São Josemaria que hoje é prática
difundida em todo o mundo e que
representa uma novidade no campo
educativo: a promoção de centros
educativos que se coloquem em
continuidade com a ação formativa
dos pais e nos quais continuam a
exercer o papel de principais
educadores.

Aprofundando e aplicando o
princípio do primado educativo dos
pais, São Josemaria dava-lhes uma
indicação aparentemente
metodológica: tornarem-se amigos
dos seus filhos, quer dizer,
estabelecer com eles uma relação de
confidência, de confiança, de
verdadeira participação. O pedagogo
Víctor García Hoz, que conhecia São



Josemaria Escrivá desde os anos
trinta, pôs em evidência a
importância deste conselho,
recordando que, ao fim e ao cabo,
qualquer educação verdadeira se
baseia na relação de amizade entre
educador e educando[17]. Disse
“aparentemente metodológica”,
porque a amizade e o amor cristão
são caridade e esta não se reduz a 
técnicas , mas constitui a própria
substância da vida nova em Cristo.

Educação para a santidade

Recordávamos antes a admiração de
São Josemaria pelo standard
formativo dos primeiros cristãos, que
tinha como objetivo a santidade, a
plena identificação com Cristo. São
Paulo assinala dois polos entre os
quais se desenvolve qualquer
formação cristã autêntica. Na Carta
aos Romanos, falando da constrição
da lei e da liberdade que Cristo nos
ganhou, diz: “se o que eu não quero é



que faço (…) não sou eu que o
realizo, mas o pecado que habita em
mim. Sim, eu sei que em mim, isto é,
na minha carne, não habita coisa
boa; pois o querer está ao meu
alcance, mas realizar o bem, isso
não”[18]. É o drama da natureza
caída e da impossibilidade de ações
santas sem a graça. Do ponto de vista
da formação, recorda o absurdo (e os
danos) de toda a educação moral que
não tenha em conta a dificuldade
que temos para fazer o bem –
debilidade causada pelo pecado –, e
prescinda da graça[19]. Encontramos
o outro polo na célebre passagem da
Carta aos Gálatas, insistentemente
citado por São Josemaria: “Já não sou
que vivo, mas é Cristo que vive em
mim. E a vida que vivo agora na
carne vivo-a na fé do Filho de
Deus”[20]. É a vida de Cristo no fiel,
na qual a atuação moral é a
consequência.



A carta aos Gálatas pode ler-se, em
minha opinião, como carta magna
dos educadores cristãos. Conceitos
como “a vida em Cristo”, “ser filhos
de Deus pela fé em Jesus Cristo”,
“estar chamados à liberdade”, vão
muito mais além do simples
cumprimento de preceitos ou códigos
morais, e recordam aos formadores
que o cristianismo não é uma moral
nem uma filosofia de vida, mas uma
vida, a vida de Cristo em nós. Por isto
Paulo exclama na mesma epístola:
“meus filhos, por quem sinto outra
vez dores de parto, até que Cristo se
forme entre vós!”[21]. Nisto consiste
a santidade. E pelo mesmo motivo
Paulo adverte contra a tentação de
uma orientação formativa
empequenecida e, no fundo,
mundana: “Não vos enganeis: de
Deus não se zomba. Pois o que um
homem semear, também o colherá:
quem semear na própria carne, da
carne colherá a corrupção; quem
semear no Espírito, do Espírito



colherá a vida eterna”[22]. A redução
das expectativas na educação
familiar (consequência da lógica do
“semear na carne”) é o que São
Josemaria costumava chamar “o
fracasso de Cristo nas famílias
cristãs”, famílias que não sabem
reconhecer nem aceitar os dons de
Deus, por exemplo a vocação dos
filhos para uma missão na Igreja
(como o chamamento ao sacerdócio
ministerial) ou simplesmente o
convite divino a assumir
coerentemente a vocação à santidade
e ao apostolado recebido no batismo.

Os pais que aspiram à santidade e
desejam a santidade para os seus
filhos compreendem bem aquelas
outras palavras de São Josemaria:
“Há uma especial Comunhão dos
Santos entre os membros de uma
mesma família. Se sois muito santos,
os vossos filhos terão mais facilidade
em sê-lo”[23]. Uma particular
comunhão espiritual que nasce uma



vez mais do sacramento do
matrimônio, porque Cristo assumiu,
santificou e tornou vocacionais as
relações familiares naturais.

Mas entendamo-nos, a santidade não
se pode ensinar como um conteúdo
teórico. Os pais podem e devem
transmitir as verdades da fé cristã e
encaminhar os seus filhos até aos
meios de santificação de que dispõe a
Igreja. No entanto, é bom recordar
que “os pais educam
fundamentalmente com a sua
conduta. O que os filhos e as filhas
procuram no pai e na mãe não são
apenas uns conhecimentos mais
amplos que os seus, ou uns conselhos
mais ou menos acertados, mas algo
de maior categoria: um testemunho
do valor e do sentido da vida
encarnado numa existência concreta,
confirmado nas diversas
circunstâncias e situações que se
sucedem ao longo dos anos”[24].



O que os pais podem fazer é uma
séria educação dos seus filhos para a
oração: “que Deus seja visto e tratado
como é na realidade, também no seio
do lar, porque, como disse o Senhor, 
onde estão dois ou três reunidos em
meu nome, aí estou eu no meio deles
(Mt. 18, 20)” [25].

Não é preciso explicar aqui que uma
intensa vida de oração é caminho
necessário para a santidade.
Ensinou-o Jesus em cada página do
Evangelho. São Josemaria Escrivá fez
desta verdade o pano de fundo da
sua pregação. Dizia constantemente,
referindo-se à formação dos jovens:
“Se não fazeis dos rapazes homens de
oração, perdestes o tempo”[26]. E
estabeleceu a formação realizada
através dos apostolados do Opus Dei
de forma a encaminhar as pessoas à
oração mental, bem como a um
intenso plano de vida espiritual.
Simultaneamente temia, por
considerar uma gangrena da alma, o



formalismo, a exterioridade, a
“observância”, a prática exterior da
piedade sem uma correspondência
interior de abertura pessoal a Cristo.
O que, numa palavra, chamava
“beatice”. Aplicava à família os
mesmos critérios, com as devidas
proporções, ditadas pela idade dos
filhos e pelo fato de que os pais não
são diretores espirituais. Mas não
com menor exigência, porque, bem
vistas as coisas, quase todos os
cristãos aprenderam as orações na
própria família e, no entanto,
quantos têm sido almas de oração?

“Ensinar — primeiro com o exemplo
e depois com a palavra — em que
consiste a verdadeira piedade. A
beatice não é mais do que uma triste
caricatura pseudo-espiritual
geralmente fruto da falta de doutrina
e também de certa deformação do
humano. É lógico que repugne a
quem ama o que é autêntico e
sincero.



Tenho visto com alegria como
penetra nos moços — nos de hoje
como nos de há quarenta anos — a
piedade cristã, quando a
contemplam feita vida sincera;
quando entendem que estar em
oração é falar com o Senhor como
quem fala com um pai, com um
amigo, sem anonimato, com um trato
pessoal, numa conversa íntima;
quando se procura que ressoem em
suas almas aquelas palavras de Jesus
Cristo, que são um convite ao
encontro confiante: vos autem dixi
amicos (Jo 15, 15), eu vos chamei
amigos; quando se faz um apelo forte
à sua fé para que vejam que o Senhor
é o mesmo ontem hoje e sempre (Heb
13, 8).

Por outro lado, é necessário que
vejam como essa piedade ingênua e
cordial exige também o exercício das
virtudes humanas e não se pode
reduzir a uns tantos atos de devoção
semanais ou diários, devendo



penetrar na vida inteira: dando
sentido ao trabalho, ao descanso, à
amizade, à diversão, a tudo. Não
podemos ser filhos de Deus só de vez
em quando, embora haja alguns
momentos especialmente dedicados
a considerá-lo, a penetrarmo-nos
desse sentido da nossa filiação
divina, que é a essência da
piedade.”[27].

Estava convencido de que, devido ao
especial laço afetivo com os próprios
pais, a piedade aprendida na
infância devia ficar enraizada na
alma para toda a vida, mesmo sob
aparentes afastamentos da fé ou da
prática cristã. Dizia aos pais, falando
das orações em família:

“A vossa delicadeza e a vossa piedade
(…) permanece no fundo da alma. E
se depois vêm as paixões, e nos
puxam para baixo, e passamos uma
temporada má na vida, por fim volta
a brotar a boa semente. Não se perde



nunca a piedade que vós, as mães,
incutis no coração dos vossos
filhos”[28].

Aconselhava a ensinar às crianças
poucas orações, mas constantes. Não
há necessidade de aborrecer com a
piedade. Importante é que aprendam
que são filhos de Deus e que atuem
em consequência. Por isso, para
chegar educativamente ao núcleo da
união pessoal com Deus, o único
caminho que via era uma ampla
liberdade, “já que não há verdadeira
educação sem responsabilidade
pessoal, nem responsabilidade sem
liberdade”[29].

“Convém que não se percam essas
tradições maravilhosas de rezar em
família, mas sem os obrigar. Que
vejam que as conservais com
carinho, que saiba a hora que se reza
o terço, e acabarão por unir-se a
todos. Mas sem os forçar! Se dão
oportunidade – e darão, se fazes o



possível por ser amigo deles – dizes a
cada um, a sós: Olha, este costume
que temos é uma coisa de séculos, e
deve-se continuar porque agrada
muito a Nossa Senhora, porque é
grato a Deus, e assim Ele nos
abençoa. Mas faze-o quando
quiseres, com toda a liberdade. E eles
voltarão”[30].

A margem de liberdade será pouco a
pouco mais ampla, na medida do seu
crescimento e desenvolvimento.
Também este é um traço destacado
da pedagogia de São Josemaria
Escrivá: não temer a liberdade,
porque sem ela não há verdadeiro
amadurecimento. O próprio Cristo
quis correr o risco da nossa
liberdade, gostava de dizer. E
convidava ao mesmo tempo à
paciência (“porque Deus tem muita
paciência conosco”), a não ter pressa
com as almas, precisamente porque
se tem urgência de formá-las bem.



“Não podes obrigar os teus filhos
mais velhos a cumprir à força as
obrigações religiosas. Não deves 
agarrá-los pelas orelhas e dizer-lhes:
“levo-te à Missa”. Porque, ainda que
materialmente os leves à igreja, se
não querem ouvir a Santa Missa, não
a ouvem.

Que saibam que fazem mal e que
ofendem a Deus; e que o ofendem
gravemente, se não cumprem as suas
obrigações em matéria grave. Mas tu,
fica tranquila, e reza. Lembra-te de
Santa Mônica que rezava pelo seu
filho Agostinho. Se rezas por eles,
depois de lhes teres explicado os seus
deveres, tem a certeza de que, mais
cedo ou mais tarde, Deus há de
mover-lhes o coração, e o Espírito
Santo arrastará essas almas, esses
corações, até à contrição e à boa
conduta”[31].

O primado da graça



Como era um ótimo teólogo, São
Josemaria não caiu nunca no engano
mais clássico do educador cristão:
tentar obter do educando com meios
humanos o que só pode ser
alcançado com a ajuda da graça de
Deus. Pelo contrário, desenvolveu
uma constante catequese sobre a
necessidade de recorrer sempre às
fontes da graça, aos sacramentos, e
apresentou a luta ascética pessoal
como correspondência à graça.

Utilizando a terminologia de muitos
Padres[32], falava de divinização do
cristão, como uma realidade de fato e
como um objetivo. Levava
absolutamente a sério, como
pertencentes à vida cristã, as
expressões de São João sobre a
comunhão (koinonía) entre Cristo e o
fiel, que tem como protótipo a
comunhão entre Cristo e o Pai. Por
exemplo, ensinava a recitar
frequentemente e a meditar as
palavras de Jesus: “que todos sejam



um, como Tu, Pai, em mim e eu em
Ti, que assim eles estejam em
nós”[33]. E também: “Se algum me
ama, guardará a minha palavra, e o
meu Pai o amará e viremos a ele e
faremos morada nele”[34]. Frase que
comentava assim: “O coração
necessita então de distinguir e
adorar cada uma das Pessoas
divinas. De certa maneira, o que a
alma realiza na vida sobrenatural é
uma descoberta semelhante às de
uma criaturinha que vai abrindo os
olhos à existência. E entretém-se
amorosamente com o Pai e com o
Filho e com o Espírito Santo; e
submete-se facilmente à atividade do
Paráclito vivificador, que se nos
entrega sem o merecermos: os dons e
as virtudes sobrenaturais!”[35].

Basta um olhar aos escritos de São
Josemaria Escrivá para perceber a
profusão com que volta ao tema da
inabitação da Santíssima Trindade
na alma, do qual faz derivar o



programa prático da vida cristã: vida
de “filhos no Filho”[36], quer dizer
filhos de Deus in Christo , segundo a
expressão recorrente em São Paulo,
pelo envio do Espírito Santo[37]. São
Paulo, com efeito, desenvolveu o
conceito da presença do Espírito na
alma, de algum modo pré-anunciada,
como foi dito[38], pela shekinah de
Deus no Templo: “Não sabeis que sois
templo de Deus e que o Espírito de
Deus habita em vós? (…). O templo de
Deus é santo, e esse templo sois
vós”[39].

São Josemaria formula toda a
formação cristã como uma ajuda
para que a inabitação e a divinização
– e, portanto, a consciência de ser
filhos de Deus em Cristo – se
traduzam na oração e no recurso
oportuno e consciente aos
sacramentos. Para ele, conduzir à
oração e aos sacramentos era
realmente educar.



“Se abandonarmos os Sacramentos,
desaparece a verdadeira vida cristã.
Contudo, não se nos oculta que
particularmente nesta época não
falta quem pareça esquecer, e até
chegue a desprezar, esta corrente
redentora da graça de Cristo. É
doloroso falar desta chaga da
sociedade que se chama cristã, mas
torna-se necessário, para que nas
nossas almas se afinque o desejo de
recorrermos com mais gratidão e
amor a essas fontes de
santificação”[40].

Ao longo da sua vida e, de modo
particular, entre 1970 e 1975, ano da
sua morte, levou a cabo uma
amplíssima catequese sobre os
sacramentos. Doía-lhe a “moda”,
difundida naquela época, de retardar
o batismo das crianças com o
pretexto de uma escolha mais
consciente por parte dos batizados. É
oportuno recordar aqui a doutrina
sobre os efeitos do batismo, que “não



somente purifica de todos os
pecados, mas que também faz do
neófito “uma nova criação” (2 Cor 5,
17), um filho adotivo de Deus, que foi
feito “participante da natureza
divina” (2 Pe 1, 4), membro de Cristo,
co-herdeiro com Ele e templo do
Espírito Santo. A Santíssima
Trindade dá ao batizado a graça
santificante, a graça da justificação
que o torna capaz de crer em Deus,
de esperar n’Ele e de amá-lo através
das virtudes teologais; concede-lhe
poder viver e atuar sob a moção do
Espírito Santo mediante os dons do
Espírito Santo; permite-lhe crescer
no bem através das virtudes
morais”[41].

Baseado nesta forte convicção, São
Josemaria lamentava: “não falta
quem pareça esquecer – e chegue até
a desprezar – esta corrente redentora
da graça de Cristo.(…) Decidem sem o
menor escrúpulo adiar o batismo dos
recém-nascidos, e assim cometem



um grave atentado contra a justiça e
contra a caridade, privando esses
seres da graça da fé, do tesouro
incalculável da inabitação da
Santíssima Trindade na alma, que
vem ao mundo manchada pelo
pecado original. Pretendem também
desvirtuar a natureza própria do
Sacramento da Crisma, em que a
Tradição viu sempre unanimemente
um fortalecimento da vida espiritual,
uma efusão silenciosa e fecunda do
Espírito Santo, para que,
sobrenaturalmente robustecida, a
alma possa lutar – miles Christi, como
soldado de Cristo – nessa batalha
interior contra o egoísmo e a
concupiscência.”[42].

Com frequência referia-se também à
confissão das crianças, animando os
pais a levar os seus filhos, sem
adiamentos, a esse sacramento.

“Que alegria ir confessar-se! Eu
confessei milhares e milhares de



crianças. Não se perde o tempo:
aproveita-se, aprende-se com aquelas
almas nas quais o Espírito Santo está
atuando. Assim como vós, as mães
dais aos vossos filhos o vosso sangue
e, depois o néctar do vosso peito;
assim o Espírito Santo, metido na
alma dessas criaturas, que talvez não
se deem conta de nada, atua, atua,
atua. E o sacerdote colabora com Ele,
com o Espírito Santo. Além disso,
está a graça do sacramento, que é
também o Espírito Santo em
ação”[43].

E chegamos assim ao verdadeiro
fundamento da formação cristã
segundo São Josemaria Escrivá: a
filiação divina. Deus criou-nos para
nos dar gratuitamente uma
dignidade superior, estritamente
sobrenatural: ser filhos adotivos,
filhos no Filho, membros da família
do Pai, Filho e Espírito Santo: 
domestici Dei[44] [44]. “O modo em
que Deus nos constitui membros da



sua família – escreve Fernando
Ocáriz comentando os ensinamentos
de São Josemaria – é muito concreto:
a filiação. Esta familiaridade divina
não é, em nós, uma simples questão
moral, um simples comportamento,
mas, antes, fundamenta-se numa real
transformação – elevação, adoção –,
pois «a fé diz-nos que o homem, em
estado de graça, está 
endeusado» (Cristo que passa, n. 103),
quer dizer, metido verdadeiramente
em Deus, introduzido a participar da
vida divina; dessa Vida que são as
Processões eternas da Santíssima
Trindade (…). Deus quer não só, num
esbanjamento de bondade, que o
tratemos como um pai, mas num
esbanjamento incomparavelmente
maior do seu amor, adota-nos como
seus filhos”[45]. Assim escreve São
João: “Vede que amor por nós teve o
Pai, querendo que nos chamemos
filhos de Deus e o sejamos de
verdade”[46]. São Josemaria fez da
filiação divina o fundamento da vida



espiritual. Nos seus ensinamentos
este não é mais um aspecto, mas sim
o enquadramento transversal e
omnicompreensivo.

“A piedade que nasce da filiação
divina é uma atitude profunda da
alma, que acaba por informar a
existência inteira: está presente em
todos os pensamentos, em todos os
desejos, em todos os afetos.
Porventura não observamos já que,
nas famílias, os filhos, mesmo sem o
perceberem, imitam seus pais,
repetem os seus gestos, os seus
costumes, adotam tantas vezes
idêntico modo de comportar-se?

O mesmo se passa na conduta do
bom filho de Deus: consegue-se
também – sem que se saiba como
nem por que caminho – um
endeusamento maravilhoso, que nos
ajuda a focalizar os acontecimentos
com o relevo sobrenatural da fé.
Amam-se todos os homens como o



nosso Pai do Céu os ama e – isto é o
que mais conta – obtemos um brio
novo no nosso esforço diário por
aproximar-nos do Senhor. Pouco
importam as misérias, insisto,
porque aí estão os braços amorosos
do nosso Pai-Deus para nos
levantarem.”[47]

Falando aos pais dizia que o ponto
principal da formação cristã dada
aos seus filhos era o conhecimento
de Deus como Pai. E não deveria ser
difícil aos pais que são amados pelos
seus filhos a transposição do modelo
filial, do natural ao sobrenatural.

As virtudes humanas

Outro aspecto central da orientação
que São Josemaria dá à formação
cristã é a importância atribuída às
virtudes humanas. Gostava de
empregar o adjetivo humanas para
sublinhar que se tratam de hábitos
que honram a pessoa que os tem, que
estão na base do comportamento



livre e que “alguns têm, mesmo sem
conhecerem Cristo”[48].

“Neste mundo, muitos não privam
com Deus. São criaturas que talvez
não tenham tido ocasião de ouvir a
palavra divina ou que talvez a
tenham esquecido. Mas as suas
disposições são humanamente
sinceras, leais, compassivas,
honradas. E eu me atrevo a afirmar
que quem reúne essas condições está
prestes a ser generoso com Deus,
porque as virtudes humanas
compõem o fundamento das
sobrenaturais”[49].

Consequentemente, para a atuação
cristã as virtudes humanas e as
sobrenaturais exigem-se
reciprocamente, sendo as primeiras
a base das segundas. É difícil
exercitar, por exemplo, a fortaleza
sobrenatural se humanamente
faltam os hábitos de domínio de si



próprio, ou a prudência cristã se
naturalmente se é leviano.

Por outro lado, as virtudes humanas,
num cristão, convertem-se em
sobrenaturais quando são vivificadas
pela caridade e podem ser
desenvolvidas com a ajuda da graça
divina[50]. Para a formação das
virtudes na vida familiar é preciso
que ter presente que, como adverte
São João Paulo II, “por uma espécie
de osmose, os filhos incorporam às
suas vidas e à sua personalidade
aquilo que respiram no ambiente do
lar, como fruto das virtudes que os
pais cultivaram nas suas próprias
vidas. O melhor modo de esculpir as
virtudes no coração dos filhos é
oferecê-las gravadas na vida dos
pais. Virtudes humanas e virtudes
cristãs, em harmoniosa e forte
unidade, tornam amável o ideal
contemplado nos pais, e estimulam
os filhos a empreender a sua
conquista”[51].



Uma vida virtuosa é atraente. Mas
São Josemaria reconhecia que entre
os cristãos nem sempre é assim.

“Talvez tenhamos observado (…)
tantos e tantos que se dizem cristãos
– por terem sido batizados e por
receberem outros Sacramentos -, mas
que se mostram desleais, mentirosos,
insinceros, soberbos... E caem de
repente. Parecem estrelas que
brilham por um instante no céu e, de
súbito, precipitam-se
irremediavelmente. Se aceitamos a
nossa responsabilidade de filhos de
Deus, devemos ter em conta que Ele
nos quer muito humanos. Que a
cabeça toque o céu, mas os pés
assentem com toda a firmeza na
terra. O preço de vivermos
cristãmente não é nem deixarmos de
ser homens nem abdicarmos do
esforço por adquirir essas virtudes
que alguns têm, mesmo sem
conhecerem Cristo. O preço de cada
cristão é o Sangue redentor de Nosso



Senhor, que nos quer – insisto –
muito humanos e muito divinos,
diariamente empenhados em imitá-
lo, pois Ele é perfectus Deus, perfectus
homo, perfeito Deus, perfeito
homem.”[52].

O cristão que não se empenha na
prática das virtudes, que não se
esforça no cumprimento dos seus
deveres familiares, profissionais e
sociais, e também no exercício dos
seus próprios direitos, não pode ser
um bom discípulo de Cristo, e causa
dano à Igreja. Significativamente,
São Josemaria queria que, na família
e nos centros educativos, os filhos
recebessem uma profunda formação
sobre os seus direitos e deveres como
cidadãos livres que, com uma
marcada sensibilidade pelo bem
comum, devem contribuir para o
desenvolvimento da sociedade.
Julgava ruinosas duas posições
opostas, mas que coincidem em



esvaziar o homem da sua
humanidade.

“Certa mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar que poderíamos
chamar pietistas, coincidem em não
considerar o cristão como homem
íntegro e pleno. Para os primeiros, as
exigências do Evangelho sufocariam
as qualidades humanas; para os
outros, a natureza decaída poria em
perigo a pureza da fé. O resultado é o
mesmo: desconhecem a
profundidade da Encarnação de
Cristo, ignoram que o Verbo se fez
carne, homem,e habitou entre
nós.”[53].

É aqui onde se situa em boa parte a
ascese cristã [54]. E aqui era muito
exigente, primeiro consigo próprio e
depois com os outros. Contando
sempre com a graça de Deus,
animava a orientar as próprias
potências com a tenacidade e o
otimismo do atleta e com a firmeza



do asceta. Nos lares cristãos, dizia, há
que criar um clima de sinceridade,
de generosidade, de lealdade. Nas
escolas e nos ambientes formativos é
preciso procurar, sem concessões,
que as pessoas desenvolvam estas
atitudes porque queremos que sejam
santas.

“Quando uma alma se esforça por
cultivar as virtudes humanas, o seu
coração está já muito perto de Cristo.
E o cristão percebe que as virtudes
teologais – a fé, a esperança, a
caridade -, e todas as outras que a
graça de Deus traz consigo, o
impelem a nunca descurar essas
boas qualidades que compartilha
com tantos homens.

As virtudes humanas – insisto – são o
fundamento das sobrenaturais; e
estas proporcionam sempre um novo
impulso para nos desenvolvermos
como homens de bem. Mas, em
qualquer caso, não é suficiente o



desejo de possuir essas virtudes: é
preciso aprender a praticá-las. 
Discite benefacere, aprendei a fazer o
bem. Temos que exercitar-nos
habitualmente nos atos
correspondentes – atos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciência -, porque
obras é que são amores, e não se
pode amar a Deus só de palavra, mas
com obras e de verdade.

Se o cristão luta por adquirir estas
virtudes, a sua alma dispõe-se a
receber com eficácia a graça do
Espírito Santo. E as boas qualidades
humanas ficam reforçadas com as
moções que o Paráclito introduz na
alma. E a Terceira Pessoa da
Trindade Beatíssima – doce hóspede
da alma – oferece os seus dons: dom
de sabedoria, de entendimento, de
conselho, de fortaleza, de ciência, de
piedade, de temor de Deus.



(…) A nossa fé dá todo o seu relevo a
estas virtudes que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristão em
humanidade. Por isso, quem segue
Cristo é capaz – não por mérito
próprio, mas pela graça do Senhor –
de comunicar aos que o rodeiam
aquilo que às vezes pressentem, mas
não conseguem compreender: que a
verdadeira felicidade, o autêntico
serviço ao próximo passa
necessariamente pelo Coração do
nosso Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo, perfeito Deus,
perfeito homem”[55].

São Josemaria pode ser contado
entre os santos educadores, dos que é
rica a história da Igreja? Certamente
pode dizer-se que foi um
extraordinário promotor da
formação cristã, não só através das
instituições educativas que se
inspiram nos seus ensinamentos,
mas também, e, principalmente, com



a própria vida do Opus Dei, que
gostava de definir como “uma grande
catequese”. Formação de cristãos no
meio do mundo orientada para
ajudá-los a assumir, com toda a
radicalidade e com os meios
adequados, o chamamento batismal
à vida em Cristo.

[1] Concílio Vaticano II, Decl. 
Gravissimum educationis , n. 3, Cfr.
também Const. dogm. Lumen
gentium , n. 11 e Const. past. 
Gaudium et spes , n. 52; e no
Magistério pós-conciliar, João Paulo
II, Ex. apost. Catechesi tradendae , 16-
X-1979. nn. 68-69; Ex. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
21; e Carta às famílias , 2 II-1944, n.
16. Neste último texto o Papa explica
que a educação dos filhos é
prossecução e desenvolvimento do
amor conjugal, e uma participação



do amor paternal e maternal de
Deus. Cfr. também mensagem aos
participantes da XII Assembleia
plenária do Pontifício Conselho para
a Família, 29-IX-1995, sobre o tema A
transmissão da fé na família .

[2] Sobre o alto conceito que São
Josemaria tinha da educação como
atividade humana e como expressão
apostólica, ver F. Ponz Piedrafita, A
educação e a atividade educativa nos
ensinamentos de Mons. Josemaria
Escrivá de Balaguer, Eunsa,
Pamplona 1976.

[3] Dt 6, 2-7.

[4] Cfr. Dt 6, 10ss.

[5] 2 Sm 5, 1.

[6] Cfr. Js 7, 16-26.

[7] Cfr. Jó 1, 5.

[8] Jo 4, 53.



[9] Cfr. Act 16, 16-39.

[10] Cfr. Act 18, 8.

[11] Além dos conhecidos estudos de
A. Hamman ( La vie quotidienne des
premiers chrétiens ) e de G. Bardy ( 
La vie spirituelle d’après les Pères des
trois premiers siècles ), limito-me a
citar: E Cavalcanti, La vita familiare ,
em C. Burini – E. Cavalcanti, La
spiritualità della vita quotidianna
negli scritti dei Padri della Chiesa,
Ed. Dehoniane, Bologna 1988, pp.
155-179.

[12] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa , n. 30.

[13] São Josemaria Escrivá , Questões
Atuais do Cristianismo , n. 91.

[14] Cfr. cân. 1136.

[15] São Josemaria Escrivá, Questões
Atuais do Cristianismo , n. 103. “Os
pais, doando a vida e recebendo-a



num clima de amor, estão providos
de um potencial educativo que
nenhum outro detém; de um modo
único conhecem os seus próprios
filhos na sua irrepetível
singularidade e, por experiência,
possuem os segredos e os recursos do
amor verdadeiro” ( Pontifício
Conselho para a Família , Orientações
educativas em família, 8-XII-1995, n.
79).

[16] Uma excelente reflexão
filosófica sobre o amor como alma da
educação, amplamente inspirada nos
ensinamentos de São Josemaria
Escrivá, desenvolve-a C. Cardona em 
Ética del quehacer educativo, Rialp,
Madrid 1990.

[17] Cfr. V. García Hoz, La pedagogia
in Mons. Escrivá de Balaguer , em
“Studi Cattolici” 182-183 (1976), pp.
260-266. Cfr. também T. Alvira, 
¿ Como ayudar a nuestros hijos? ,
Palabra, Madrid 1983.



[18] Rm 7, 16-18.

[19] Cfr. Catecismo da Igreja
Católica , n. 407.

[20] Gal 2, 20.

[21] Gal 4, 19.

[22] Gal 6, 7-8.

[23] Notas de uma tertúlia em
Valência (Espanha), 19-XI-1972: AGP,
P11, p. 101.

[24] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa , n. 28.

[25] São Josemaria Escrivá, Temas
Atuais do Cristianismo , n. 103.

[26] São Josemaria Escrivá, 
Instrução , 9-I-1935, n. 133.

[27] São Josemaria Escrivá, Temas
Atuais do Cristianismo , n. 102.



[28] Notas de uma tertúlia em S.
Paulo (Brasil), 4-VI-1974: AGP, P11, p.
104.

[29] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa , n. 27.

[30] Notas de uma tertúlia em Madri
(Espanha), 28-X-1972: AGP, P11, p.
109.

[31] Notas de uma tertúlia em S.
Paulo (Brasil), 2-VI-1974; AGP, P11, p.
111.

[32] Cfr., por exemplo, J. Grosso, La
divinisation du chrétien d’après les
Pères Grecs, Gabalda, Paris 1938; cfr.
também o artigo Divinisation, no
Dictionnaire de Spiritualité,
Beauchesne, Paris.

[33] Jo 17, 21.

[34] Jo 14, 23.

[35] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus , n. 306.



[36] Concílio Vaticano II, Decl. 
Gaudium et spes , n. 22.

[37] Cfr. Gal 4, 6.

[38] Cfr. L. Bouyer, La Bible et
l’Évangile, Du Cerf, Paris 1952; Idem , 
Mysterion. Du mystère à la mystique ,
Oeil, Paris 1986.

[39] 1 Cor 3, 16-17.

[40] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa , n. 78.

[41] Catecismo da Igreja Católica , nn.
1265-1266.

[42] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa , n. 78.

[43] Notas de uma tertúlia em
Santiago do Chile , 2-VII-1974; AGP,
P11, p. 106.

[44] Ef 2, 19.



[45] F. Ocáriz, Naturaleza, Gracia y
Gloria , Eunsa, Pamplona 2000, pp.
183-184 (capítulo La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer). «A nossa relação com as
três pessoas divinas é uma relação
baseada na nossa participação na
filiação de Cristo por iniciativa de
Pai, que quer fazer-nos filhos no
Filho, e pela infusão do Espírito, o
qual nos assimila a Cristo enquanto
Filho» (J. A. Sayés, La gracia de
Cristo , BAC, Madrid 1993, p. 283).

[46] 1 Jo 3, 1.

[47] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus , n. 146.

[48] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus , n. 75.

[49] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus , n. 74.



[50] “Não basta essa capacidade
pessoal, pois ninguém se salva sem a
graça de Cristo” (São Josemaria
Escrivá, Amigos de Deus , n. 75).

[51] João Paulo II, Discurso aos
participantes na IV Assembleia geral
do Conselho Pontifício para a
Família , sobre o tema: O sacramento
do matrimónio e a missão educativa ,
10-X-1986, n. 5; AAS 79 (1987)
286-290.

[52] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus , n. 75.

[53] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus , n. 74.

[54] Cfr. V. García Hoz, Pedagogía de
la lucha ascética, Consejo Superior de
Investigaciones Científicas, Madrid
1946, especialmente pp. 387-411.

[55] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus , nn. 91-93.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/uma-
pedagogia-da-fe-na-familia/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-pedagogia-da-fe-na-familia/

	Uma pedagogia da fé na família

