
opusdei.org

Uma fidelidade que
se renova

A festa de São José coloca diante
dos nossos olhos a beleza de
uma vida fiel. José confiava em
Deus: por isso pôde ser o seu
homem de confiança na terra
para cuidar de Maria e de Jesus,
e no Céu é um pai bom que
cuida da nossa fidelidade.

16/03/2022

São José, vir fidelis et iustus (cfr. Pv
28,20), era fiel e justo pelo amor que
enchia a sua alma e o fazia amar os
caminhos que a Providência divina



tinha traçado para ele. «José
abandonou-se sem reservas nas
mãos de Deus, mas nunca se recusou
a refletir sobre os acontecimentos, e
assim pôde alcançar do Senhor esse
grau de compreensão das obras de
Deus que é a verdadeira sabedoria.
Desse modo, aprendeu pouco a
pouco que os planos sobrenaturais
têm uma coerência divina, embora às
vezes estejam em contradição com os
planos humanos»[1]. São José deve
ter renovado a sua fidelidade ao
longo do andar humano do Verbo
divino: na surpresa da anunciação,
durante o censo em Belém, ao
enfrentar a fuga para o Egito, e
também quando o menino esteve
perdido em Jerusalém e o encontrou
no templo... Com obediência
inteligente, rápida e alegre, fez o que
Deus lhe pediu.

Ao longo da vida, a fidelidade
renova-se. Uma pessoa casada
renova o seu amor todos os dias e de



modo especial nalguns aniversários.
Assim esse amor cresce sempre mais.
Quando se segue uma chamada de
Jesus Cristo, atualiza-se também uma
decisão de entrega por amor.
Quando se diz que sim pela primeira
vez à chamada, não se sabe tudo o
que Deus vai pedir, mas a pessoa já
quer dar-se de todo e para sempre.

Uma força que conquista o tempo

«Já que foste fiel no pouco, eu te
confiarei muito. Vem regozijar-te
com teu senhor» (Mt 25,21). O final
da parábola dos talentos relaciona a
fidelidade com a alegria do Senhor,
depois de sublinhar a importância
das coisas pequenas. A fidelidade
conduz do menor para o maior, do
cuidado daquilo que nos está
encomendado na terra à glória
eterna. A fidelidade consiste no
cumprimento daquilo a que a pessoa
se comprometeu; é uma virtude
unida à veracidade e à fiabilidade,



porque há uma coerência entre a
palavra dada por uma pessoa fiel e as
suas ações. Mas a fidelidade que abre
as portas do Céu vai mais além dessa
simples conformidade e abarca a
totalidade da existência: é uma
virtude que se prova no tempo, a
partir da clareza da própria
identidade pessoal e das relações
com Deus e com os outros. A
fidelidade tem, pois, um aspecto
dinâmico: a existência humana está
sujeita a mudanças e a fidelidade é
como uma força que conquista o
tempo, não por rigidez ou inércia,
mas de um modo criativo, integrando
as novas circunstâncias de cada dia
no seu compromisso e dando assim
continuidade, segurança e
fecundidade à existência, para entrar
na felicidade do Céu. Resumindo, «a
fidelidade é a perfeição do amor»[2]
e redime o tempo (cfr. Ef5,16).

A Escritura mostra como o aspecto
incondicional da fidelidade é uma



resposta à fidelidade de Deus. A
Aliança com Deus, a fidelidade de
Cristo, são fundamentos e modelos
da fidelidade humana. Toda a
fidelidade autêntica está unida à
primeira fidelidade, a de Deus, e, por
sua vez, existe uma íntima relação
entre a fidelidade a Deus e a
fidelidade aos outros.

Deus tem um plano para cada pessoa,
embora esta não o conheça, nem
tenha sempre consciência de que
Deus premiará a fidelidade à sua
vocação e missão, que faz dela um
ser criado de novo pela graça. «Ao
vencedor darei o maná escondido e
lhe entregarei uma pedra branca, na
qual está escrito um nome novo que
ninguém conhece, senão aquele que
o receber» (Ap 2,17). Dava-se uma
pedrinha branca aos vencedores dos
jogos desportivos; uma pedrinha
branca servia nos tribunais para
absolver o acusado; uma pedra
marcada servia como bilhete de



entrada para as festas privadas. A
minha fidelidade far-me-á vencedor
e permitir-me-á entrar na festa
divina, purificado pela graça: «felizes
os chamados à ceia do Cordeiro» (Ap
19,9). O objeto da minha fidelidade é
participar na vida de Deus, com a
plena instauração de um Reino que é
amor.

Deus é fiel

O Antigo Testamento faz finca-pé na
fidelidade de Deus, salientando que é
emet e hesed, verdadeiro e
misericordioso: a sua misericórdia é
tão grande como o Céu, e a sua
fidelidade como da terra às nuvens
(Cfr. Sal 53; Dt 7,9; 32,4; Is 49,7; Sal
144,13). A fidelidade vai unida à
revelação de Deus. Ao dizer o seu
nome, Deus revela, ao mesmo tempo,
a sua fidelidade, que é de sempre e
para sempre. É fiel a respeito do
passado, pois é o Deus dos nossos
pais; é fiel para o porvir, porque



estará sempre conosco (Cfr. Ex
3,6.12). «Deus, que revela seu nome
como "Eu sou", revela-se como o
Deus que está sempre presente junto
a seu povo para salvá-lo»[3].

Deus está sempre presente e mantém
sempre as suas promessas[4]. Daí a
importância de ter consciência da
presença de Deus, uma das primeiras
coisas que se aprendem na vida
interior: as orações jaculatórias, os
olhares às imagens de Nossa Senhora
são modos concretos de atualizar, no
trabalho, essa presença de quem nos
escolheu, nos criou, nos mantém no
ser, nos olha com amor de Pai. A
fidelidade de Deus é consequência
desse amor, ou seja, do seu próprio
ser: «Deus, "Aquele que é", revelou-se
a Israel como Aquele que e rico em
amor e em fidelidade" (Ex 34,6).
Esses dois termos exprimem de
forma condensada as riquezas do
nome divino»[5]. Quando somos fiéis,
parecemo-nos mais a esse Deus que é



amor e sempre fiel. «À vida santa dos
que cumprem a sua vontade, Deus
acrescenta dimensões inesperadas: o
que a torna importante, o que dá
valor a tudo - o divino. À vida
humilde e santa de José, Deus
acrescentou - se assim me é
permitido falar - a vida da Virgem
Maria e a de Jesus, Senhor Nosso.
Deus nunca se deixa vencer em
generosidade»[6].

A nossa fidelidade apoia-se na
fidelidade de Deus

Os cristãos mantêm firme a confissão
da sua esperança, porque fiel é
aquele que fez a promessa (Cfr. Hb
10,23; 11,11) e nos chamou: «Fiel é
aquele que vos chama, e o
cumprirá» (1 Ts 5,24). Ele é o
fundamento da nossa fidelidade. São
Paulo não duvida em aplicar essa
fidelidade divina à de Jesus Cristo:
«mas Deus é fiel: Ele vos confirmará
e guardará do Maligno» (2 Ts 3,3).



Afirmamos que Jesus Cristo é o
mesmo ontem, hoje e sempre: «Iesus
Christus heri et hodie idem, et in
sæcula!» (Hb 13,8).

A nossa vida não é sempre fácil, não
é um caminho de rosas. Deus conta
com o sofrimento como parte de toda
a fidelidade; São Pedro ensina-o:
«mesmo os que tenham que sofrer de
acordo com a vontade de Deus, que
entreguem as suas almas ao Criador,
que é fiel, mediante a prática do
bem» (1 Pe 4,19). Estamos marcados
pelas consequências do pecado
original. A nossa fidelidade constrói-
se em particular a partir da aceitação
das nossas culpas e da nossa petição
de perdão: «se confessamos os nossos
pecados, fiel e justo é Ele para nos
perdoar os pecados e nos purificar de
toda a iniquidade» (1 Jo 1,9). Isto é
essencial na nossa vida: para ser fiel
é necessário reconhecer as faltas
pessoais, pois necessitamos de uma
purificação do coração. Se ao



aproximarmo-nos do Senhor não
começássemos a dizer «mea culpa»,
como fazemos na Santa Missa, não
conseguiríamos nada.

A nossa fidelidade é resposta a uma
chamada de Deus, que é fiel e nos
quer divinizar dando-nos o Espírito
Santo. São Paulo expressa muito bem
como o sentido vocacional da nossa
existência se desenvolve a partir
dessa fidelidade divina: «fiel é Deus,
por quem fostes chamados à união
com o seu Filho Jesus Cristo, nosso
Senhor» (1 Cor 1,9; 10,13). De Deus
não nos virá nunca o
desapontamento. Só Ele merece um
amor absoluto, pois esse amor vai
para além da morte.

Deus é bom

Para ser autenticamente fiéis,
também nas circunstâncias difíceis,
temos que perceber
verdadeiramente que Deus é
infinitamente bom. Esta maravilha



descobre-se na oração, nos
sacramentos, no trato com os outros.
Há um primado absoluto da graça,
dom do Deus de misericórdia, que
vivifica toda a fidelidade: «nos
diligimus, quoniam ipse prior dilexit
nos» (1 Jo 4,19), nós amamos, porque
Ele nos amou primeiro. Ama-nos
Deus Pai amantíssimo, que nos
enviou o seu Filho Jesus. «Tanto
amou Deus o mundo que lhe
entregou o seu Filho Unigênito, para
que todo aquele que crê n’Ele não
pereça, mas tenha a vida eterna» (Jo
3,16).

A fidelidade fundamenta-se no amor
de Deus e é a perfeição do amor. «O
amor da nossa juventude, que com a
graça de Deus lhe demos
generosamente, não o vamos tirar
com o passar dos anos. A fidelidade é
a perfeição do amor: no fundo de
todos os dissabores que pode haver
na vida de uma alma entregue a
Deus, há sempre um ponto de



corrupção e de impureza. Se a
fidelidade é inteira e sem quebra,
será alegre e indiscutida»[7].

Diz o Senhor que o Espírito Santo
acusará o mundo de pecado «não
crer em mim» (Jo 16,9). Podemos
entender essa afirmação como
referida não só ao fato de não crer
que Jesus Cristo é Deus e homem
verdadeiro, mas também ao
“pecado” de não confiar plenamente
no seu amor por nós. Talvez não
cheguemos a incorporar plenamente
na nossa vida essas palavras, algo
misteriosas, de São Paulo: «quod
autem nunc vivo in carne, in fide vivo
Filii Dei, qui dilexit me et tradidit
seipsum pro me» (Gal 2,20). É bom,
pois, que nos perguntemos: a vida
que vivo agora na carne, vivo-a na fé
do Filho de Deus, que me amou e se
entregou a si mesmo por mim?

Crer no amor de Deus



Temos fé por dom de Deus e por ela
sabemos que Deus é amor e que esse
amor se manifestou ao máximo no
amor de Jesus, que morreu por cada
um de nós, se entrega a nós na
Eucaristia e acompanha-nos, em todo
momento, como amigo e irmão. Por
isso, verdadeiramente, podemos
dizer com São Josemaria essas três
palavras que condensam um
pensamento de São Paulo: omnia in
bonum! (cf. Rm 8,28), pois queremos
amar a Deus e para os que O amam
todas as coisas cooperam de algum
modo para o bem, ainda que nem
sempre o entendamos. Crer no amor
de Deus é tão fundamental que São
João resume assim a experiência dos
Apóstolos no trato com Jesus Cristo:
«nós conhecemos e acreditamos no
amor que Deus nos tem» (1 Jo 4,16).
«A fé cristã é, portanto, fé no Amor
pleno, no seu poder eficaz, na sua
capacidade de transformar o mundo
e iluminar o tempo»[8]. O rosto desse
Amor se manifesta para nós em Jesus



Cristo, na sua entrega por nós, para a
nossa salvação. O Papa Francisco,
falando de São Pedro, comenta que,
talvez, a maior tentação do demônio
era insinuar nele «a ideia de não se
considerar digno de ser amigo de
Jesus Cristo, porque o tinha traído».
Mas o Senhor é fiel. «A amizade –
acrescenta o Papa – possui essa
graça: um amigo que é mais fiel
pode, com a sua fidelidade, fazer fiel
o outro, que talvez não o seja tanto. E
se se trata de Jesus, Ele tem, mais do
que ninguém, o poder de fazer fiéis
os seus amigos»[9].

São Josemaria unia essa segurança
do amor divino com o profundo
sentido da filiação divina: «que
confiança, que descanso e que
otimismo vos dará, no meio das
dificuldades, sentir-vos filhos de um
Pai, que tudo sabe e que tudo
pode»[10]. No entanto, acreditando
nisto, tantas vezes ficamos nervosos,
inquietamo-nos diante das



dificuldades, diante das nossas falhas
e limitações, diante das
contrariedades, diante das
incompreensões. Isto é
humanamente lógico, mas é sinal de
que ainda não acreditamos
plenamente que, em todo momento,
Deus nos acompanha com um amor
infinito, que sabe tudo e que tudo
pode: Ele é «interior intimo meo»[11],
mais íntimo a mim do que eu
próprio. «Viver da fé: essas palavras,
que mais tarde foram tema frequente
de meditação para o Apóstolo Paulo,
veem-se amplamente realizadas em
São José. Seu cumprimento da
vontade de Deus não é rotineiro nem
formalista, mas espontâneo e
profundo. A lei, que todo o judeu
praticante observava, não foi para
ele um simples código nem uma fria
recompilação de preceitos, mas
expressão da vontade do Deus vivo.
Por isso soube reconhecer a voz do
Senhor quando lhe foi manifestada
de forma inesperada e



surpreendente»[12]. Se nos
inquietamos demasiado, significa
que, no fundo, a segurança e a paz –
que todos naturalmente desejamos –
a pomos de fato, em certa medida,
ainda em nós próprios: em que as
coisas corram bem, em que a saúde
seja boa, no trabalho que nos
convém, na estima dos outros...
mesmo no apostolado. E Jesus Cristo?
Ainda temos esse «pecado» de que só
o Espírito Santo nos pode, primeiro,
«convencer» (arguir), e depois curar
mediante a perfeição da caridade:
assim acreditaremos plenamente no
amor do Senhor.

Santo Agostinho comenta as palavras
do Senhor no evangelho de São João
afirmando que Deus porá em nós o
amor de que necessitamos: «[Jesus]
disse: “Ele [o Espírito Santo] arguirá
o mundo”, como se dissesse: Ele
derramará a caridade em vossos
corações[13]. A plenitude da
caridade é a santidade, a que apenas



chegaremos no Céu. Com a graça do
Espírito Santo e a nossa generosa
correspondência, já nesta vida
podemos crescer cada vez mais na fé
que age mediante a caridade. Para
este crescimento, é preciso ancorar
toda a nossa segurança no amor de
Deus.

Com a força da caridade

A fé no amor de Jesus Cristo conduz-
nos a um descanso cheio de amor na
Trindade Beatíssima. Nada move
tanto a amar como o saber-se amado
por esse Deus que nos quer fazer
entrar na corrente trinitária do seu
Amor. Com a medida do nosso amor
a Deus, com a fé no seu amor por
todos e cada um, amamos os outros
vendo neles pessoas amadas por
Deus. É a caridade que dá vida e
força às obras; sem caridade, as
obras em favor dos outros reduzem-
se a um altruísmo ou um egoísmo
encoberto: «ainda que repartisse



todos os meus bens e entregasse o
meu corpo para me deixar queimar,
se não tenho caridade, de nada me
aproveitaria. A caridade é paciente, a
caridade é amável; não é invejosa,
não age com soberba, não se
vangloria, não é ambiciosa, não
procura o seu, não se irrita, não leva
em conta o mal, não se alegra com a
injustiça, compraz-se na verdade;
tudo aguenta, tudo crê, tudo espera,
tudo suporta» (1 Cor 13,4-7).

Como chegar a essa caridade? «Não é
possível amar a humanidade inteira
– nós queremos bem a todas as
almas, e não rejeitamos ninguém – se
não é do alto da Cruz»[14]. Só na
Cruz é possível amar a humanidade
inteira. A cruz leva a esquecer-se de
si mesmo, o que por sua vez não é
possível senão por amor a Deus,
sabendo-nos amados por Ele. «Dou-
vos um novo mandamento: Amai-vos
uns aos outros. Como eu vos tenho
amado, assim também vós deveis



amar-vos uns aos outros. Nisto todos
conhecerão que sois meus discípulos,
se vos amardes uns aos outros.» (Jo
13,34-35).

Quando desaparecem os motivos
humanos de segurança e alegria, a fé
no amor de Deus é decisiva, um amor
que só se vê com os olhos da fé: «a
consciência da magnitude da
dignidade humana - de modo
eminente e inefável, pois fomos
constituídos filhos de Deus pela graça
- forma no cristão uma só coisa com
a humildade, pois o que nos salva e
dá vida não são as nossas forças, mas
o favor divino. É uma verdade que
não se pode esquecer nunca, porque
de outro modo o endeusamento se
perverteria e se transformaria em
presunção, em soberba e, mais cedo
ou mais tarde, em desmoronamento
espiritual ante a experiência da
própria fraqueza e miséria»[15].

Felicidade



O nosso amor apoia-se na fé no amor
divino. A liberdade está integrada na
fidelidade, posto que não há
perseverança autêntica sem amor. Só
por esse amor se mantém a
fidelidade: «enamora-te e não O
deixarás»[16]. E com a fidelidade, a
alegria, também quando surge o
sofrimento físico ou espiritual: com a
fé no amor divino, «um filho de Deus,
um cristão que vive vida de fé pode
sofrer e chorar: pode ter motivos
para experimentar a dor; mas, para
estar triste, não»[17].

A «primeira canonização» foi a do
bom ladrão. Umas poucas palavras
do Senhor na cruz, o lugar de onde
amava o mundo inteiro, dando a sua
vida para a salvação de todos os que
aceitariam a graça, ensina-nos que 
fidelidade rima com felicidade. «A
felicidade – dizia São Josemaria – é
fidelidade ao caminho cristão»[18].
Com efeito, a fidelidade é um estar
sempre com Jesus e nunca o deixar.



No Céu, viveremos esse grande
mistério da nossa divinização,
seremos mais plenamente filhos no
Filho. Dirigindo-se ao bom ladrão,
profetiza nosso Senhor: «hodie
mecum eris in paradiso» (Lc 23,43):
estará nesse mesmo dia com Jesus no
paraíso. Paraíso é uma palavra de
origem persa que significa jardim ou
parque: está carregada de um
sentido de felicidade. Daqui que o 
Gênesis fale do jardim do Éden (Cfr. 
Gn 2,8). Na boca de Jesus, anunciar o
paraíso ao bom ladrão é também um
modo de lhe dizer que o espera, a seu
lado e de modo imediato, a
felicidade. «Com São José, o cristão
aprende o que significa pertencer a
Deus e estar plenamente entre os
homens, santificando o mundo.
Procuremos a intimidade com José, e
encontraremos Jesus. Procuremos a
intimidade com José, e
encontraremos Maria, que encheu
sempre de paz a amável oficina de
Nazaré»[19].



Texto: Guillaume Derville

Fotos: Ismael Martínez Sánchez

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
42.

[2] São Josemaria, Carta 24-III-1931,
45.

[3] Catecismo da Igreja Católica, 207.

[4] Cfr. ibid., 212.

[5] Ibid., 214.

[6] É Cristo que passa, 40.

[7] São Josemaria, Carta 24-III-1931,
45.

[8] Francisco, Lumen Fidei, 15.

[9] Francisco, Discurso, 2-III-2017.



[10] São Josemaria, Carta 9-I-1959,
60.

[11] Santo Agostinho, Confissões, III,
6.

[12] É Cristo que passa, 41.

[13] Santo Agostínho, In Ioannis
Evangelium tractatus, 95, 1.

[14] São Josemaria, Diálogo com o
Senhor, p. 144 (AGP, Biblioteca, P 09).

[15] É Cristo que passa, 133.

[16] São Josemaria, Caminho, 999.

[17] São Josemaria, “As riquezas da
fé”, publicado em ABC, 2-XI-1969.

[18] Cfr. São Josemaria, Amigos de
Deus, 189.

[19] É Cristo que passa, 56.

https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/uma-
fidelidade-que-se-renova/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-fidelidade-que-se-renova/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-fidelidade-que-se-renova/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-fidelidade-que-se-renova/

	Uma fidelidade que se renova

