
opusdei.org

Uma abordagem ao
estudo da vida de
infância em São
Josemaria

Os autores que abordam a vida
de infância convergem
geralmente em que tem a sua
origem na Sagrada Escritura;
que aparece, sobretudo a partir
da Idade Média, associada à
devoção à Infância de Jesus; e
que assenta as suas raízes na
filiação divina. Aqui procura-se
examinar de que modo estas
características se verificam na
vida e nos escritos de São
Josemaria Escrivá.



11/10/2023

Reproduzimos o artigo da teóloga
Maria Helena Pratas publicado em:
Scripta Theologica, Pamplona, vol.
42, 2010, com o título “La vida de
infancia en san Josemaria Escrivá.
Una introducción”

Os autores que abordam a vida de
infância convergem geralmente em
que tem a sua origem na Sagrada
Escritura; que aparece, sobretudo a
partir da Idade Média, associada à
devoção à Infância de Jesus; e que
assenta as suas raízes na filiação
divina. Aqui procura-se examinar de
que modo estas características se
verificam na vida e nos escritos de
São Josemaria Escrivá. Os textos
analisados parecem permitir que a
infância espiritual se apresenta como
uma concretização existencial da
filiação divina.



O que é a vida de infância, ou
infância espiritual? Os autores que
abordam este tema, embora com
divergências no modo de o tratar,
convergem geralmente em que tem a
sua origem na Sagrada Escritura e
que aparece, sobretudo a partir da
Idade Média, associada à devoção à
Infância de Jesus . Acentuam ainda
que a infância espiritual assenta as
suas profundas e fecundas raízes na
realidade da filiação divina . A
expressão “infância espiritual” é
tardia; apareceu por volta do século
XIII, desenvolveu-se e difundiu-se
muito no século XVII, e viria a
tornar-se célebre graças aos
ensinamentos de Santa Teresa do
Menino Jesus.

Alicerçado na filiação divina

A matriz existencial da vida de
infância vivida por São Josemaria,
desse ser como uma criança diante
de Deus, parece ter brotado no seio



da sua vida familiar, da própria
vivência do amor dos seus pais” .
Parece evocar uma recordação de
infância a descrição que faz dos
braços do pai que ergue no ar o seu
filho pequeno: Qual de vós não se
lembra dos braços de seu pai?
Provavelmente não seriam tão
carinhosos, tão meigos e delicados
como os da mãe. Mas aqueles braços
robustos, fortes, apertavam-nos com
calor e com segurança.

Mais tarde - entre Outubro de 1931 a
Março de 1932 - verificou-se um
período de especial intensidade na
vivência da infância espiritual, que
aparece documentado nos 
Apontamentos Íntimos do Fundador
do Opus Dei: são desta época mais de
cinquenta anotações que começam
com a palavra Menino. Muitas destas
anotações autobiográficas, depois de
lhes ser retirado o carácter pessoal,
aparecem transcritas na sua obra.
Este tempo de graças relacionadas



com a vida de infância - vivido com
grande intensidade, em especial
desde a Novena da Imaculada até
meados de Janeiro de 1932 - foi
precedido e acompanhado de uma
profunda vivência da paternidade de
Deus e da sua própria filiação divina
e da descoberta da infância de Cristo.
Vale a pena ir um pouco mais atrás,
para enquadrar historicamente esses
momentos.

No dia 2 de Outubro de 1928 dera-se
uma intervenção divina na vida de
São Josemaria, através da qual o
Senhor lhe manifestara os seus
desígnios, que ele pressentia desde
há vários anos, sem saber em que
consistiam. Nessa data “viu” o Opus
Dei tal como havia de ser ao longo
dos séculos: apresentou-se-lhe,
nítida, diante da alma, a visão do
essencial desse novo caminho de
santificação que Deus queria abrir
no mundo - fundar -, servindo-se dele
como instrumento. Entendeu



claramente que não há no mundo
nenhum trabalho humano nobre que
não se possa divinizar, que não se
possa santificar. Dessa maneira, Deus
debruçava-se, como um pai, sobre a
humanidade mergulhada nos
afazeres terrenos, para lhe dizer que
tudo podia e devia ser vivido e
transformado num encontro de amor
de filhos com seu Pai, numa
aventura, já não só humana, mas
também divina, e ele fora o
instrumento escolhido para dar a
conhecer essa nova forma, acessível
a todos, de viver o cristianismo.
Nesse mesmo instante ficou fundado
o Opus Dei: abriram-se a todos os
homens e mulheres os caminhos
divinos da terra , como gostava de
dizer.

Depois desse momento, foi
recebendo progressivamente, novas
luzes divinas sobre a sua missão. Ao
longo de 1930 e 1931 foram-se
completando ou perfilando aspectos



essenciais do espírito do Opus Dei, a
Obra que Deus queria levar a cabo
no mundo, através daquele que
escolhera como Fundador. A 7 de
Agosto de 1931 recebeu, no seu
íntimo, uma outra iluminação divina
que realçava o alcance do trabalho
profissional como meio de
santificação e de apostolado, para
pôr a Cristo no cume de todas as
actividades humanas ; e durante os
meses de Setembro e Outubro de
1931 tiveram lugar experiências
espirituais de grande intensidade
que o levaram a aprofundar na
consciência da sua condição de filho
de Deus.

É especialmente importante,
relativamente ao sentido da filiação
divina, um acontecimento que São
Josemaria viveu em 1931 e que
narrou em diversas ocasiões.
Recolho palavras suas que
documentam a intensidade com que
se deu na sua alma, a captação da



realidade da filiação divina como um
elemento central da espiritualidade
que Deus lhe confiara: este traço
típico do nosso espírito nasceu com a
Obra, e em 1931 tomou forma: em
momentos humanamente difíceis, nos
quais tinha contudo, a segurança do
impossível – o que contemplais feito
realidade -, senti a acção do Senhor
que fazia germinar no meu coração e
nos meus lábios, com a força de algo
imperiosamente necessário, esta terna
invocação: Abba, Pater! – palavras de
Rom 8, 15 - . Estava eu na rua, num
eléctrico (...). Provavelmente fiz
aquela oração em voz alta.

Noutra ocasião, detalha um pouco
mais: Quando o Senhor me dava
aqueles golpes, lá pelo ano trinta e
um, eu não o entendia. E, de repente,
no meio daquela amargura tão
grande, essas palavras: Tu és meu
filho (Ps 2, 7), tu és Cristo. E eu só
sabia repetir: Abba, Pater!; Abba,
Pater! Abba, Pater! E agora vejo essa



realidade com uma luz nova, como
una nova descoberta: como se vê, ao
passar dos anos, a mão do Senhor, da
Sabedoria divina, do Todo-Poderoso.
Tu fizeste, Senhor, que eu entendesse
que ter a Cruz é encontrar a
felicidade, a alegria. E a razão – vejo-o
com mais clareza que nunca – é esta:
ter a Cruz é identificar-se com Cristo,
é ser Cristo, e, por isso, ser filho de
Deus.

Que golpes eram estes, aos quais se
refere? Que momentos humanamente
difíceis atravessava o Fundador do
Opus Dei? Embora não o especifique
aqui, preocupavam-no assuntos de
natureza diversa. Pesavam sobre os
seus ombros, por um lado, graves
dificuldades financeiras: vivia numa
situação de autêntica pobreza, a
ponto de não ter com que pagar a
renda e até os transportes que tinha
de utilizar; o que o preocupava não
era o facto de ele próprio não dispor
do mais indispensável, mas sim o



sofrimento que esta penúria
implicava para os seus familiares,
como escreve nos seus Apontamentos
Íntimos.

Por outro lado, a sua situação
canónica na cidade de Madrid não
estava resolvida, o que o obrigava a
fazer uma série de diligências que
pareciam inúteis, pois tudo parecia
complicar-se, em vez de encontrar
solução.

Com certeza que lhe doeria, de um
modo especialmente intenso, a
situação de ódio visceral anti-
religioso e de perseguição à Igreja
que alastrava em toda a Espanha, e
também em Madrid, desde a
proclamação da Segunda República a
14 de Abril de 1931. Tinham passado
a fazer parte do novo governo
pessoas de ideologias violentamente
hostis à religião, com ânsias de
exterminar as práticas e as
instituições católicas. Multiplicavam-



se, incessantes, os ataques aos
sacerdotes e religiosos e os incêndios
a igrejas, conventos e colégios
dirigidos por religiosos. Entre os dias
11 e 13 de Maio desse ano, arderam
107 edifícios religiosos, quase todos
igrejas e conventos. E ele próprio,
pela sua condição de sacerdote, era
constantemente alvo de insultos e de
ataques pessoais, ao calcorrear as
ruas da cidade.

Também não era, decerto, alheia aos
seus sofrimentos, a consciência de
que tinha uma incomensurável
tarefa a realizar, na qual tudo estava
por fazer, e perante a qual se lhe
tornava bem patente a desproporção
das suas forças e dos seus recursos.
Precisamente por esse motivo,
necessitava de se apoiar na
paternidade divina, mais ainda, de se
abandonar com inteira confiança ao
poder de Deus. É o que parece
insinuar a referência feita a esses 
momentos humanamente difíceis, nos



quais tinha contudo, a segurança do
impossível – o que contemplais feito
realidade -.

Fossem quais fossem os motivos que
o amarguravam, a verdade é que a
filiação divina passou a ser
entendida, a partir do momento que
relatámos, não como uma verdade
teórica, mas contemplada e vivida
como o ponto de apoio capital, como
o alicerce e o fundamento em que
assentaria, não só a sua vida, mas
também a Obra que Deus queria
realizar no mundo, com a sua
correspondência.

A experiência mística de Deus como
Pai ficou, a partir desta ocasião,
profundamente gravada na alma de
São Josemaria, de um modo
definitivo. A filiação divina é uma
constante nos seus escritos e na sua
vida. Procurou sempre vivê-la.
Viveu-a e viveu dela nas diversas



circunstâncias que a vida lhe
deparou.

Na filiação divina alicerça-se
também o espírito da Obra de Deus,
criada para proclamar a chamada
universal à santidade, a uma vida
contemplativa no meio do mundo,
através do trabalho profissional e do
cumprimento dos deveres
quotidianos. São Josemaria afirma-o: 
A filiação divina é o fundamento do
espírito do Opus Dei. Ao ser a filiação
divina o fundamento da
espiritualidade da Obra que Deus lhe
confiara, é natural que esse seja
também o nervo central dos seus
ensinamentos, glosando e retirando
todas as consequências da doutrina
de S. Paulo (Rom 8, 14-17). Tinha
como missão recordar que todas as
pessoas são chamadas à santidade, à
plenitude da filiação divina, pela
plena identificação com o Filho
Unigénito do Pai, como filhos no Filho



A filiação divina, além de ser o
fundamento da vida cristã, é também
uma meta a alcançar: a santidade (...)
não é mais do que a perfeição da vida
cristã, a plenitude da filiação divina .
Esta particular consciência da
filiação divina imbuiu, de certo
modo, todos os aspectos do espírito
do Opus Dei e dos seus membros;
estes sabem-se filhos de Deus que
trabalham, não como assalariados,
mas como herdeiros da glória;
esforçam-se por se relacionar com o
Pai com a intimidade de filhos que se
sabem amados e protegidos; sentem-
se chamados a reencaminhar ao Pai
todos os homens e todas as
realidades humanas; recebem todas
as coisas – alegrias, dores,
dificuldades, a própria morte - como
vindas das mãos amorosas de seu Pai
Deus.

A vida de infância, concretização
interior e existencial da filiação
divina



Nos escritos e na vida de Josemaria
Escrivá a filiação divina aparece
estreitamente entrelaçada com a
vida de infância espiritual, como
uma concretização interior e
existencial dessa mesma filiação.
Nalguns dos seus textos está bem
explícita esta íntima relação entre a
filiação divina e a vida de infância.

Numa das suas homilias - A
Conversão dos Filhos de Deus -
escreve que, embora todos os
homens sejam filhos de Deus, há
muitos modos de viver essa filiação: 
um filho pode reagir de muitos modos
diante de seu pai (...) que tenhamos
com Ele a mesma familiaridade e
confiança com que um menino é capaz
de pedir a própria Lua! . O próprio de
um filho é tratar a seu pai, não de um
modo formal, mas com um trato
familiar, cheio de sinceridade e de
confiança , recorda.



Descreve a filiação divina como um
mistério consolador que ensina a
conviver intimamente com o Nosso
Pai do Céu, a conhecê-Lo, a amá-Lo, e
assim enche de esperança a nossa luta
interior, e dá-nos a simplicidade
confiante dos filhos pequenos.

São Josemaria esclarece - a propósito
da relação entre a filiação divina e a
infância espiritual - que, quando era
jovem, tinha por costume, bastantes
vezes, não utilizar nenhum livro
para a meditação. Recitava,
saboreando-as uma a uma, as
palavras do Pai Nosso, e detinha-se a
considerar que Deus era seu Pai, que
devia sentir-se irmão de Jesus Cristo
e irmão de todos os homens. Não saía
do seu assombro, contemplando que
era filho de Deus! Depois de cada
reflexão, ficava mais firme na fé,
mais seguro na esperança, mais
abrasado no amor. E acrescenta: 
sendo filho de Deus, nascia na minha
alma a necessidade de ser um filho



pequeno, um filho necessitado. Foi daí
que saiu para a minha vida interior
viver enquanto pude – enquanto posso
– a vida de infância, que sempre
recomendei aos meus, dando-lhes
toda a liberdade.

Nele, o relacionar-se com Deus como
um filho pequeno, surgiu com toda a
naturalidade, como uma necessidade
da sua alma, no entanto, é
importante salientar que é
característico do espírito do Opus Dei
- e do seu Fundador - um grande
amor à liberdade pessoal. Expressou
nos seus Apontamentos Íntimos, de
um modo muito claro, que não se
deviam uniformizar as almas e que
nenhum membro do Opus Dei - nem
qualquer outra pessoa - seria nunca
forçado a seguir, nem o caminho de
infância, nem qualquer outra via
espiritual.

Por esse motivo, São Josemaria
aconselha, mas de modo nenhum



impõe a ninguém este modo de se
relacionar com Deus, ou qualquer
outro. Deixou escrito: procura
conhecer a vida de infância espiritual
sem te forçares a seguir esse caminho.
– Deixa agir o Espírito Santo . Há mil
maneiras de rezar. Os filhos de Deus
não precisam de um método
determinado para se dirigirem ao
seu Pai. O amor é inventivo; aquele
que ama, sabe descobrir caminhos
pessoais para viver em diálogo
contínuo com o Senhor.

Os teólogos e os autores espirituais
contemporâneos, unindo-se a toda a
tradição, vêem na graça do Baptismo,
que nos torna filhos de Deus, o
fundamento teológico da
espiritualidade da infância (cfr. Jo 3,
3-8). A partir do Baptismo o cristão
está chamado à santidade, a
identificar-se com Cristo, a ser alter
Christus - outro Cristo, como afirmou
repetidamente a Tradição cristã – ou,
como acrescentava São Josemaria, 



ipse Christus, o próprio Cristo. Esta
identificação ou configuração com
Cristo – que tem as suas raízes na
revelação neotestamentária,
sobretudo em São Paulo - é uma
realidade sobrenatural. Através do
Baptismo, o cristão, ao tornar-se
verdadeiro filho de Deus, fica
inserido na própria vida divina,
alcança a maravilhosa possibilidade
de participar nessa corrente de
amor, que é o mistério de Deus Uno e
Trino e capacita-se para se ir
identificando progressivamente com
Cristo.

Pela inabitação da Santíssima
Trindade na alma, dá-se uma
presença sobrenatural de Deus no
cristão, pela qual este é
transformado interiormente,
deificado, divinizado ou endeusado -
segundo se exprimiam os Padres da
Igreja - , não como fruto de uma
conquista pessoal, mas de um modo
absolutamente gratuito - Cristo vive



no cristão. A fé diz-nos que o homem,
em estado de graça, está endeusado -
escreve São Josemaria.

O cristão fica, de certo modo
endeusado, em dois sentidos: de um
modo passivo, porque Deus, através
da graça recebida no Baptismo, o
mete dentro da sua Vida
intratrinitária; e de um modo activo,
porque, através da oração, conhece e
ama, participando na eterna
actividade de Conhecimento e de
Amor de Deus Uno e Trino. A oração
é trato do filho com o seu Pai, um
falar com Deus confiado, audaz,
sobre todas as coisas, porque tudo o
que é seu interessa a Deus. Ao filho
de Deus abrem-se-lhe as portas da
intimidade intratrinitária e cresce na
familiaridade com as três divinas
Pessoas, através do trato com a
Santíssima Humanidade de Cristo.

A graça baptismal e a oração vão
desenvolvendo o sentido da



paternidade de Deus e da própria
filiação divina, e conduzem a um
relacionamento de filho – de filho
pequeno - com o seu Pai, numa via de
contemplação – neste caso, a via de
infância - em que a oração brota,
espontânea, sem afectação, sem
método; uma oração que é como que
a respiração da alma; a vida
converte-se em oração, e ora-se para
viver melhor ; é um estar
constantemente com o olhar fixo em
Deus - como já dizia Clemente de
Alexandria - e no seu amor, num
estado em que já não se distingue a
oração da vida. A infância espiritual
é, pois, uma forma de se relacionar
com Deus, um trato íntimo e
confiado, que conduz a um
permanente diálogo contemplativo.

Passo por passo, a vida de Cristo

A primeira forma - o primeiro passo -
que assumiu a Santíssima
Humanidade de Cristo – via para



chegar ao Pai (Jo 14, 6) - foi a de uma
criança: é a contemplação e o trato
com Jesus Menino que passamos
agora considerar.

A devoção a Jesus Menino está
estreitamente unida à vida de
infância, em São Josemaria. Desde
pequeno recitava uma oração que
aprendera em criança: - Ó meu
Menino Jesus, és Menino como eu; por
isso te quero tanto e te dou o coração
meu - com a qual se exercitou na
vivência da infância espiritual. Essa
devoção continuou ao longo dos
anos; a 9 de Outubro de 1931,
escrevia nos seus Apontamentos
Íntimos: do teu burrinho, Menino-
Deus, faz o que quiseres: como fazem
os meninos travessos da terra, puxa-
me as orelhas, surra com força este
burricote, fá-lo correr para teu
gosto... Quero ser o teu burrinho,
paciente, trabalhador, fiel... . São
Josemaria considerava-se a si mesmo
um burrinho de Deus, aqui o



burrinho do Menino-Deus. O autor
põe-se à disposição do Menino para
que lhe puxe as orelhas, lhe dê uma
surra, para correr a seu gosto...
Interessa-lhe só que o que pense,
diga e faça, estejam impregnados de
amor: tudo por Amor!.

No entanto, a sua devoção ao
Menino-Deus intensificou-se de um
modo especial meses mais tarde,
numa ocasião que ele próprio relata.
Alguns dias depois do 2 de Outubro
de 1931 - dia em que, segundo
afirma, aprendeu a fazer oração de
infância - foi ao Patronato de Santa
Isabel, do qual era capelão. Conta: 
mostraram-me um Menino Jesus que
era um Sol. Nunca vi um Jesus mais
bonito! Encantador: despiram-no: está
com os bracinhos cruzados sobre o
peito e os olhos entreabertos. Lindo:
comi-o com beijos e... de boa vontade
o teria roubado.



Essa imagem do Menino Jesus
alimentou a sua oração e o seu
afecto. A partir de então, todas as
semanas pedia que lhe mostrassem o
pequenino. A devoção a Jesus
Menino ia modulando a sua vida
interior e lançando raízes profundas
na sua alma: O Menino Jesus: como se
firmou em mim esta devoção, desde
que vi o grandíssimo Ladrão (...)
Jesus-menino, Jesus-adolescente: gosto
de te ver assim, Senhor, porque me
atrevo mais. Gosto de te ver
pequenino, como que desamparado,
para ter a ilusão de que precisas de
mim! . E dançava com ele, embalava-
o e mimava-o, como se de um
Menino vivo se tratasse.

A devoção à infância de Jesus
afiançou-se nele, em simultâneo com
a própria vida de infância espiritual.
Por essa via o Senhor ia,
paradoxalmente, fortalecendo a sua
alma e tornando-a terna e delicada
no seu trato com Deus: suaviza as



maneiras da minha alma: dá-me,
quero que me dês, dentro da forte
virilidade da vida de infância, essa
delicadeza e esse mimo com que as
crianças, em íntima efusão de amor,
tratam os seus pais, pedia.

Convém salientar, no entanto, que o
que é característico de São Josemaria
é a sua especial predilecção pelos
trinta anos da vida oculta de Cristo,
vida de trabalho silencioso, que não
chamou a atenção. Cumprir-se-á em
nós, passo por passo, a vida de Cristo ,
escreve, em consonância com a
tradição cristã, sobre o processo de
cristificação da vida espiritual dos
cristãos e como viria a ser afirmado
também no Concílio Vaticano II:
todos os membros se devem
conformar com Ele, até que Cristo se
forme neles. Por isso, somos
assumidos nos mistérios da Sua vida,
configurados com Ele. Embora o
Concílio não refira aqui a
identificação com a infância e a vida



oculta de Jesus - assim chamada, por
contraposição à vida pública - não a
exclui, evidentemente, pois não há
qualquer motivo para que só alguns
dos mistérios da vida de Cristo se
reproduzam na vida do cristão. São
Josemaria Escrivá veio precisamente
chamar a atenção para a relevância
dos anos ocultos, obscuros, da vida
do Senhor.

Jesus Cristo é o caminho que leva,
pelo Espírito Santo, ao Pai. A via a
percorrer é a Santíssima
Humanidade de Cristo. É, pois,
necessário contemplar a sua
passagem pela terra. A contemplação
assídua, interiorizada, da vida e da
palavra de Cristo - acompanhada da
recepção dos Sacramentos - abre
caminho à plena identificação com o
Mestre: seguir Cristo: este é o
segredo. Acompanhá-lo tão de perto
que vivamos com Ele, como os
primeiros doze; tão de perto, que com
Ele nos identifiquemos. Se não



levantarmos obstáculos à graça, não
tardaremos a afirmar que nos
revestimos de Nosso Senhor Jesus
Cristo (cfr. Rom 13, 14).

São Josemaria aconselhava meter-se
nas cenas do Evangelho, como uma
personagem, até que se gravassem
na memória as palavras e a actuação
do Senhor, como um filme que se
desenrolasse diante dos olhos. Ao
contemplar a vida de Cristo e ao
ouvir as suas palavras, estas
penetram até ao fundo da alma,
transformando-a, pela acção da graça
(cfr. Heb 4, 12). Afirma: para ser ipse
Christus é preciso mirar-se Nele (...)
Quando se ama alguém, deseja-se
conhecer toda a sua vida, o seu
carácter, para nos identificarmos com
essa pessoa. Por isso temos de
meditar na vida de Jesus, desde o Seu
nascimento num presépio até à Sua
morte e à Sua ressurreição (...)
contemplá-la como um filme (...). Se
fizermos assim, se não criarmos



obstáculos, as palavras de Cristo
penetrarão até ao fundo da nossa
alma e transformar-nos-ão.

Estas afirmações do seguimento de
Cristo como contemplação dos seus
passos - dos mistérios da sua vida -
que transformam o cristão e o
revestem de Cristo, estão em sintonia
com a Tradição, como já vimos.

Enamoravam-no todas as cenas e
mistérios da vida de Jesus: o
abandono de Belém, o trabalho em
Nazaré, as inúmeras cenas da vida
pública, a sua Paixão e a glória da
Ressurreição... Por esse motivo, a
devoção à infância de Jesus em
nenhum momento teve nele um
carácter de exclusividade. A atitude
ardente e apaixonada para com Jesus
Menino tornava-se patente,
especialmente ao aproximar-se a
época natalícia. Beijava com ternura
as imagens do recém-nascido, ou
erguia-o nos seus braços,



acariciando-o docemente, enquanto
o olhava agradecido e com fome de
aprender.

Lições antigas e novas da infância
de Jesus

São Josemaria pronunciou algumas
homilias na altura do Natal, nas
quais contempla a Jesus Menino e se
maravilha perante um Deus que se
fez homem - perfeito Deus e perfeito
Homem -. Contempla-O com desejo
de aprender as lições que nos ensina:
Nosso Senhor encarnou para nos
manifestar a vontade do Pai. E
começa a instruir-nos estando ainda
no berço . Dá-nos exemplo de
cumprimento da vontade do Pai, de
simplicidade, de naturalidade de
obediência, de humildade... .
Entrelaçam-se temas caros a toda a
Tradição, com uma chamada à
correspondência de cada um, na vida
corrente, lugar do encontro pessoal
com Deus - tema este estreitamente



relacionado com a espiritualidade
que lhe fora confiada -,
interiorizando e actualizando na
própria vida, o que a Escritura narra.

Vale a pena debruçarmo-nos sobre
uma homilia - O Triunfo de Cristo na
Humildade, pronunciada no Natal de
1963 - com mais vagar, para
considerar como são abordadas estas
cenas tradicionais na devoção cristã.
Detém-se diante do Menino recém-
nascido para agradecer as
maravilhas do amor divino e para se
enamorar mais dele: É preciso ver o
Menino, nosso Amor, no seu berço ,
para tentar compreender esse
mistério, que na sua obscuridade, é
uma luz que guia a vida dos homens;
recorre às Escrituras e aos Padres da
Igreja para aprofundar na
compreensão do mistério; apela a
uma disposição de humildade
intelectual, citando S. João
Crisóstomo ; e ao desejo de
renovação interior e de



cumprimento da vontade divina,
seguindo as exortações de S.
Bernardo e de Santo Agostinho.

Considera Jesus como modelo, como
era hábito na Tradição cristã.
Escreve: ao falar diante do Presépio
sempre procurei ver Cristo Nosso
Senhor desta maneira, envolto em
paninhos, sobre a palha da
manjedoura, e, enquanto ainda é
Menino e não diz nada, vê-Lo já como
Doutor, como Mestre.

No entanto, a lição que aprende de
Jesus Menino é bem diferente da que
davam os Padres e Doutores da
Igreja, mais em consonância com a
missão fundacional que recebera de
Deus. É preciso entender as lições que
nos dá Jesus já desde menino, desde
recém-nascido, desde que os seus
olhos se abriram para esta bendita
terra dos homens, aconselha. Quais
são as principais lições que
descobre? O autor esclarece: Jesus,



crescendo e vivendo como um de nós,
revela-nos que a existência humana, a
vida corrente e ordinária, tem um
sentido divino. Por muito que
tenhamos pensado nestas verdades,
devemos encher-nos sempre de
admiração ao pensar nos trinta anos
de obscuridade que constituem a
maior parte da passagem de Jesus
entre os seus irmãos, os homens. Anos
de sombra, mas, para nós, claros
como a luz do Sol. Mais: resplendor
que ilumina os nossos dias e lhes dá
uma autêntica projecção, pois somos
cristãos correntes, com uma vida
vulgar, igual à de tantos milhões de
pessoas nos mais diversos lugares do
Mundo.

Esta é uma chave fundamental da
sua mensagem: aprender dos trinta
anos da vida oculta de Cristo - isto é,
uma vida sem esplendor, sem brilho,
sem chamar a atenção, apenas
conhecida dos vizinhos, da sua
família, sem nada de extraordinário



-. Esta é a vida que qualquer cristão
corrente está chamado a imitar, e
que lhe é acessível, mas nem por isso
menos importante. Assim viveu Jesus
seis lustros, conhecido como o filho
do carpinteiro.

Esses anos silenciosos - “ocultos” – da
vida de Jesus são um chamamento
que Deus dirige aos homens para que
saiam do próprio egoísmo e se
entreguem generosamente aos
outros e ao cumprimento da vontade
divina nos seus afazeres quotidianos.
Acrescenta, de seguida, dirigindo-se
ao Senhor: não me largues, não me
deixes; trata-me sempre como um
menino. Que eu seja forte, valente,
íntegro. Mas ajuda-me, como a uma
criatura inexperiente. Leva-me pela
tua mão, Senhor, e faz com que a tua
Mãe esteja também a meu lado e me
proteja. E assim, possumus!, 
poderemos, seremos capazes de ter-Te
por modelo! . Podemos tomá-Lo por
modelo, empreender este caminho



divino, porque Ele o tornou humano
e acessível à nossa fraqueza ,
esclarece.

Aconselha a viver sentindo-se filhos
de Deus, com o desejo de cumprir a
vontade do Pai. Quando Deus confia
uma missão aos homens, quando os
chama com uma vocação específica,
é como se lhes estendesse a sua mão
paternal, repleta de fortaleza e de
amor, pois conhece a debilidade
humana. Espera apenas
correspondência, que se traduz no
esforço - prova de liberdade - de
agarrar essa mão que Ele estende.
Para o conseguir temos de ser
humildes, temos de sentir-nos filhos
pequenos.

Reparar bem no exemplo de Cristo é
o caminho para desejar
corresponder aos chamamentos que
Ele dirige através das obrigações da
vida corrente: no cumprimento dos
deveres de estado, na profissão, no



trabalho, na família, no convívio
social, na amizade, no empenho de
realizar o que é bom e justo... . E
depois desta digressão pelos anos da
vida oculta do Senhor, regressa de
novo à contemplação de Jesus
Menino, uma vez mais sob esta
perspectiva da correspondência à
própria vocação cristã: Quando chega
o Natal, gosto de contemplar as
imagens do Menino Jesus. Essas
figuras que nos mostram o Senhor tão
apoucado, recordam-me que Deus nos
chama, que o Omnipotente Se quis
apresentar desvalido, quis necessitar
dos homens. Do berço de Belém,
Cristo diz-me a mim e diz-te a ti que
precisa de nós; reclama de nós uma
vida cristã sem hesitações, uma vida
de entrega, de trabalho, de alegria.
Jesus, que cumpriu a vontade de seu
Pai Deus, convida-nos a fazer o
mesmo.

O autor chama a atenção para a
naturalidade e a simplicidade da



vida do Senhor. Os seus anos
“ocultos” não são uma simples
preparação dos anos da vida pública:
Desde 1928 compreendi claramente
que Deus deseja que os cristãos
tomem exemplo de toda a vida do
Senhor. Entendi especialmente a sua
vida escondida, a sua vida de trabalho
corrente no meio dos homens: o
Senhor quer que muitas almas
encontrem o seu caminho nos anos de
vida calada e sem brilho . Esses anos
são um convite que Deus dirige aos
homens, para que se santifiquem e
realizem a Redenção através das
actividades e das ansiedades da sua
vida profissional e social. Com esses
anos de trabalho, Jesus veio ensinar,
fazendo; veio ensinar, sendo modelo,
foi Mestre e exemplo, com a sua
conduta. Deste modo, esse Jesus, que
se fez menino, triunfou: com o
aniquilamento, com a simplicidade,
com a obediência, com a divinização
da vida corrente e vulgar das



criaturas, o Filho de Deus foi
vencedor!.

É esse o sentido do caminhar terreno
de Jesus, assim revela aos homens do
nosso tempo que se abriram os
caminhos divinos da terra - afirma
uma vez mais -. Os seus trinta anos
de trabalho silencioso - que não
chamou a atenção -, a naturalidade, a
simplicidade, a humildade com que
procedeu, são luz potente que
ilumina a vida dos homens correntes,
que não podem esperar realizar
feitos extraordinários, gestas
heróicas, mas que sabem, no entanto,
que a sua vida calada e sem brilho
como a de Cristo, tem também um
valor e um sentido divinos e obedece
aos planos salvadores de Deus.

Entrelaçam-se, nestes comentários,
aspectos comuns a toda a tradição
espiritual e aspectos novos que
correspondem ao cumprimento da
vocação divina que Deus lhe



confiara, enquanto Fundador do
Opus Dei. Qualquer que seja o tema
que esteja a considerar na sua oração
e na sua pregação, afloram-lhe ao
pensamento e ficam eternizados nos
seus escritos, as ânsias de levar a
cabo a sua missão, de proclamar que
todos os caminhos humanos da terra
passaram a ser também divinos, que
não é necessário afastar-se do mundo
para viver em íntima união com
Deus.

Influência de Teresa de Lisieux em
São Josemaria?

Embora a espiritualidade de Escrivá
seja muito diferente da de Teresa de
Lisieux – que tanto desejou afastar-se
do mundo para entrar no Carmelo –,
aproxima-os, no entanto, a vivência
da infância espiritual, como vamos
agora considerar.

O caminho de infância espiritual
tinha-se difundido muito,
especialmente através de Santa



Teresinha do Menino Jesus, a quem
São Josemaria teve muita devoção.
Narra nos seus Apontamentos
Íntimos, que no dia 2 de Outubro de
1931, terceiro aniversário da
fundação do Opus Dei e festa dos
Anjos da Guarda, invocou
ardentemente o seu Anjo: que me
ensine a amar a Jesus, pelo menos,
pelo menos, como ele o ama. Não há
dúvida que Santa Teresinha – era a
véspera da sua festa - (...) conseguiu
do meu Anjo da Guarda que hoje me
ensinasse a fazer oração de infância.
Que coisas mais pueris disse ao meu
Senhor! Com a confiada confiança de
uma criança que fala ao Grande
Amigo, de cujo amor está seguro.

Convém registar, no entanto, que São
Josemaria comenta que não foi nos
livros que conheceu o caminho de
infância, embora os tivesse lido,
depois de Deus lhe ter inspirado essa
via: Não foi nos livros que conheci o
caminho de infância, a não ser depois



de Jesus me ter feito caminhar por
essa via.

Em Janeiro de 1932 – algum tempo
depois de ter aprofundado na vida de
infância espiritual – relata, nos seus 
Apontamentos Íntimos, como e
quando aprendeu a viver a
espiritualidade da infância. Escreve –
como já foi dito - que não a
conhecera nos livros, e que só depois
de a viver, reparara na semelhança
com o “caminhito” de Teresa de
Lisieux, através de uma obra que lhe
chegou às mãos e que o divulgava: 
Ontem comecei a folhear pela
primeira vez um livro que hei-de ler
devagar muitas vezes: ‘Caminhito de
infância espiritual’ do P. Martin. Com
essa leitura, vi como Jesus me fez
sentir, até com as mesmas imagens, a
via de Santa Teresinha. Já anotei
nestas Catarinas – assim chama aos
seus Apontamentos Íntimos, por
devoção a Santa Catarina de Sena - 
coisas que o demonstram. Também



vou ler devagar a ‘História de uma
alma’. Creio que já a li uma vez, mas
sem lhe dar importância, parece que
não deixou marcas no meu espírito.
Mercedes foi a primeira a fazer com
que eu compreendesse e admirasse e
quisesse praticar a síntese da sua vida
admirável: ocultar-se e desaparecer.
Mas este plano de vida, que nela era
uma consequência, um fruto saboroso
da sua íntima e profunda humildade,
não é, afinal de contas, senão a
medula da infância espiritual. Então,
Teresinha pegou-me na mão e levou-
me, com Mercedes, por Maria, minha
Mãe e Senhora, ao Amor de Jesus ,
acrescenta o autor.

Esta Mercedes que refere é Mercedes
Reyna O`Farrill, uma religiosa que
faleceu em 1929, com fama de
santidade. São Josemaria conhecera-
a quando era Capelão do Patronato
de Doentes e atendera-a antes de
morrer. Há algo, neste relato dos
seus Apontamentos, que causa uma



certa surpresa. O seu autor parece
identificar o âmago do espírito de
infância com ocultar-se e
desaparecer, que tomou como lema
parapara a sua vida. Que significa
esta afirmação, que não é nada usual
e que chega a parecer
surpreendente? É habitual
identificar a via de infância com o
amor, a confiança e o abandono em
Deus, a simplicidade. Também a
humildade é característica de quem
se faz pequeno, e esta sim, que
podemos relacioná-la directamente
com o “ocultar-se e desaparecer” – no
texto acima citado, o autor afirma
que é o fruto saboroso de uma
humildade profunda - ou com a “vida
escondida” de que fala São
Josemaria. No entanto, daí até chegar
a afirmar que seja a medula da
infância espiritual, parece ir alguma
distância.

Na impossibilidade de conhecer
melhor a Mercedes Reyna,



procurámos ver se em Teresa de
Lisieux aparecem afirmações
parecidas. Efectivamente, Teresa
manifesta o desejo ardente de viver
esquecida, atribuindo-o à inspiração
divina: Aquele, cujo reino não é deste
mundo, mostrou-me que a verdadeira
sabedoria consiste em 'querer ser
ignorada e tida por nada' (...) tinha
sede de sofrer e de ser esquecida ;
sentia que a verdadeira glória é a
que há-de durar eternamente, e que,
para lá chegar, não é preciso fazer
actos heróicos, mas esconder-se e
praticar a virtude. O apreço por “ser
ignorada” e “ser esquecida” é
facilmente identificável com o
ocultar-se e desaparecer de que fala
São Josemaria, como o cerne da vida
de infância. No entanto, em Santa
Teresinha este desejo de ocultar-se
aparece, com frequência, unido à
devoção à Santa Face de Jesus, tal
como aparece profetizada em Isaías,
desprovida de esplendor e de beleza
(Is 53, 1-2) , e não aos anos da vida



oculta - de trabalho - do Senhor,
como acontece em São Josemaria.

Embora Teresa de Lisieux e
Josemaria Escrivá sejam
profundamente diferentes, na sua
espiritualidade e na sua vocação,
encontram-se também muitas
semelhanças entre eles. Têm em
comum uma mesma atitude de
infância espiritual, assim como o
apreço pelas coisas pequenas. Ambos
consideram que a santidade não
consiste numa perfeição isenta de
erros e imperfeições, e está, portanto,
ao alcance de todos. Se Teresa veio
chamar a atenção para o facto de que
a santidade pode ser acessível a
todos , Josemaria veio acrescentar
que a santidade não só é acessível,
mas que todos os homens estão
chamados a ela, acentuando a
doutrina da chamada universal à
santidade.



É difícil determinar até que ponto
várias ideias e imagens semelhantes
que encontramos entre eles, foram
influência directa de Teresa ou
sugeridas, quer pelo Espírito Santo,
quer pela tradição dos livros de
espiritualidade. Podemos supor que
algumas delas, pela parecença que
manifestam, terão tido origem na
leitura dos escritos autobiográficos
desta jovem santa. Como vimos,
atribui a sua própria oração de
infância à intercessão de Santa
Teresinha.

O Caminhito de infância espiritual do
Padre Gabriel Martin - que São
Josemaria meditou com frequência e
que o pode ter influenciado - procura
oferecer uma síntese da pequena via
de Santa Teresinha. Começa por
explicar que a infância espiritual –
que afunda as suas raízes no
Baptismo - consiste na consideração
de Deus como um Pai que está
próximo dos seus filhos e em



relacionar-se com Ele como crianças.
As características das crianças são
vistas como imagens das virtudes
cristãs que caracterizam a infância
espiritual: a sua pequenez e
fraqueza, a pobreza, a simplicidade,
a absoluta confiança, o abandono, o
amor. Eis as virtudes próprias da
infância espiritual: é o estudo destas
diferentes virtudes que nos faz
penetrar no segredo do ‘pequenino
caminho’ , diz o seu autor.

Ser pequenos e fracos diante de Deus
equivale a ser humildes, com
humildade de coração: considerar
que o que se tem de bom é de Deus, e
reconhecer a incapacidade de atingir
a santidade pelas próprias forças. Daí
que não se perturbem com a sua
pequenez. Teresa dizia, usando a
linguagem de São Paulo, que não se
afligia vendo a própria fraqueza, mas
que se gloriava dela e esperava
descobrir em si novas imperfeições,
todos os dias. As crianças são pobres,



sabem que não têm nada de seu - a
não ser a própria fragilidade -. Tudo
é de seus pais, que lhes vão dando o
que necessitam. Santa Teresinha
afirmava que o agradava a Jesus na
sua pequenina alma, era ver como
amava a sua pequenez e a sua
pobreza e a esperança cega na sua
misericórdia. Daí que a confiança em
Deus nunca seja demasiada, assim
como o amor e o abandono, por ser
Deus tão bom. O amor é próprio
deste caminho ; finalmente, tudo nele
leva ao abandono. São estas as várias
virtudes do caminho de infância, tal
como o apresenta o livro do Padre
Martin.

Ao ler a obra da Santa Teresinha e
vários dos escritos de São Josemaria,
encontra-se uma mesma atitude de
infância, com muitas características
comuns – o amor, o abandono e a
confiança em Deus, a simplicidade, a
ousadia humilde –. Usam também
algumas expressões comuns, tais



como: “Apóstolo de apóstolos”, “paz e
alegria” , “pôr boa cara” , “que bom
é!” - referido a Deus - . No entanto,
este facto não significa
necessariamente que resultem da
influência de Santa Teresinha, pois
são expressões relativamente
correntes, e algumas delas nem
sequer são muito frequentes nos
escritos dos dois autores. É comum a
ambos a metáfora “alfinetadas” para
designar os pequenos contratempos
e sacrifícios que surgem na vida de
cada dia , assim como algumas
imagens: a comparação da elevação
da alma a uma ave que levanta voo –
tradicional na literatura espiritual –
ou a dos degraus que é necessário
subir no caminho da santidade. Esta
imagem deve ser, efectivamente,
inspirada em Teresa de Lisieux, pois
é um dos seus textos fundamentais
no que diz respeito à infância
espiritual. Para uma criança
pequena, subir os degraus – da
santidade, entenda-se – supõe um



enorme esforço, até que Deus,
compadecido, a toma amorosamente
nos seus braços. Vale a pena
reproduzir o ponto de Forja em que
São Josemaria visualiza a cena: as
crianças pequenitas e simples, muito
sofrem para subir um degrau!
Aparentemente, estão ali a perder
tempo. Por fim, sobem. Agora, outro
degrau. Com as mãos e os pés, e com o
impulso do corpo todo, conseguem um
novo triunfo: outro degrau. E voltam
a começar. Que esforços! Já faltam
poucos..., mas, então, uma
escorregadela... e ei-lo!... por aí
abaixo. Toda dorida, num mar de
lágrimas, a pobre criança começa,
recomeça a subida. - Assim acontece
connosco, Jesus, quando estamos
sozinhos. Pega-nos Tu nos teus braços
amáveis, como um Amigo grande e
bom da criança simples; não nos
deixes enquanto não chegarmos lá
acima; e então - oh então! -,
saberemos corresponder ao teu Amor
misericordioso com audácias infantis,



dizendo-te, doce Senhor, que, fora de
Maria e de José, não houve nem
haverá mortal - e houve-os muito
loucos - que te queira como te quero
eu . Embora não saibamos a data em
que escreveu este ponto, deve ser
inspirada em Santa Teresinha, tanto
a menção ao Amor Misericordioso ,
como a imagem dos degraus - que a
criança tem dificuldade em subir -
substituídos pelos braços de Jesus,
que a Santa compara ao ascensor que
procura, pois se vê demasiado
pequena para subir a difícil escada da
perfeição (...) O ascensor em que hei-
de subir ao Céu são os vossos braços,
ó meu Jesus! Para isso não preciso
crescer; pelo contrário, tenho de ser
pequenina, tornar-me cada vez mais
pequenina . No entanto, a descrição é
profundamente diferente na forma,
no estilo, na força com que o autor
descreve o esforço, a escorregadela e
o trambolhão da criança, no modo
como declara a sua “loucura” de
amor.



Além da vida de infância, da qual
temos vindo a falar, é flagrante a
importância que tanto Teresa de
Lisieux como Josemaria Escrivá dão
às coisas pequenas da vida corrente,
realizadas com amor, como já
dissemos. É importante salientar que
Teresa as relaciona com a infância
espiritual, e que São Josemaria
prefere falar delas, por exemplo no
Caminho, num capítulo separado,
talvez – como sugere Pedro
Rodríguez - para lhes dar mais força
e maior universalidade e não as
delimitar só a uma espiritualidade –
a via de infância – que considera
facultativa, algo que não se pode
impor a ninguém, enquanto que o
cuidado das coisas pequenas não é
algo optativo, mas uma dimensão
fundamental e constitutiva da
santificação do trabalho profissional
e da vida quotidiana que pregava.

É interessante observar que,
enquanto Teresa diz que é uma alma



muito pequenina, que só sabe
oferecer a Deus coisas também muito
pequeninas , Josemaria escreve, em
contraste com ela: As almas grandes
têm muito em conta as coisas
pequenas . Parece evocar a expressão
de Santa Teresinha, mas dando-lhe,
propositadamente, uma maior
dimensão, que acentua o valor das
pequenas coisas no caminho da
santidade.

Havendo, efectivamente, várias
coincidências na doutrina e imagens
semelhantes, no entanto, o que mais
chama a atenção, ao ler os dois
autores, é precisamente a diferença -
o contraste - que encontramos, no
que se refere ao estilo de cada um
deles.

A escrita de Teresa de Lisieux é fruto
da sua época, das influências
culturais e literárias de então, do
ambiente que a rodeou.
Encontramos nela abundantes



diminutivos, o gosto pelas metáforas
e as comparações da sua “pequena
alminha” , com uma flor, ou uma
avezinha, com um estilo e uma
linguagem imbuída de romantismo.

No extremo oposto, o que salta à
vista em São Josemaria, é
precisamente a força da sua
linguagem, o seu estilo vigoroso. A
vida de infância não é idiotice
espiritual ou mimalhice – acentua -
mas caminho sensato e rijo . E
acrescenta: quem segue o ‘pequeno
caminho de infância’, para se tornar
‘criança’ necessita de robustecer e
virilizar a sua vontade . Insiste uma
vez e outra, para que não possa
restar qualquer dúvida: Se não és
varonil e...normal, em lugar de seres
um apóstolo, serás uma caricatura
que provoca riso ; ou: Que a vossa
oração seja viril. - Ser criança não é
ser efeminado . Só depois de ressaltar
bem estas ideias, se detém em



descrever em que consiste a infância
espiritual, e como se vive.

Como um menino, cuja missão
supera as próprias forças

São Josemaria sentia-se como um
menino – um instrumento inepto -
nas mãos de Deus, para realizar a
missão que lhe fora confiada.
Olhando para trás, para o percurso
da sua vida, referia-se à missão
divina que recebera, afirmando que
Deus, que brinca com as almas como
um Pai com os seus filhos pequenos,
o tinha tratado como a uma criança,
dando-lhe a conhecer, não de uma só
vez, mas pouco a pouco, tudo o que
esperava dele. Dizia: O Senhor tratou-
me como a um menino: se, quando
recebi a minha missão, me tivesse
dado conta do que me ia cair em cima,
teria morrido.

Na homilia A Grandeza da Vida
Corrente ilustra esta mesma
convicção com uma imagem



sugestiva. Relata que um dia, ao
contemplar na praia o pôr do Sol,
vira uma barca aproximar-se e uns
pescadores saltarem para terra.
Começaram a tirar da água a rede
arrastada pela barca, repleta de
peixes, com brio e energia. De
repente surgira uma criança,
agarrara a corda com as mãozinhas e
começara a puxar com evidente falta
de habilidade. Aqueles pescadores
rudes devem ter sentido o coração
estremecer e permitiram que aquele
pequeno colaborasse; não o
afastaram, apesar de ele estorvar em
vez de ajudar: Pensei em vocês e em
mim – confidencia - nesse puxar pela
corda todos os dias, em tantas coisas.
Se nos apresentarmos diante de Deus
Nosso Senhor como esse pequeno,
convencidos da nossa debilidade mas
dispostos a cumprir os seus desígnios,
alcançaremos a meta mais facilmente:
arrastaremos a rede até à beira-mar,
repleta de frutos abundantes, porque



onde as nossas forças falham, chega o
poder de Deus.

Assim se via, como essa criança, que
tem de levar a cabo uma missão,
certamente superior às suas forças,
mas com alegria e confiança, sem
angústia, pois se sabe apenas
instrumento, que enche de ternura o
coração de Deus, como estremecera o
coração daqueles homens rudes.

Noutro momento, usando a metáfora
da criança que “constrói uma casa”
guiado pela mão experiente de seu
pai, expressa que para abrir caminho
a este querer divino – o Opus Dei -
Deus o tinha levado, como pegando-
lhe pela mão, a edificar o seu
“castelo”: dá este passo – parece que
dizia -, põe isto agora aqui, tira isto de
diante e põe-no acolá. Assim foi o
Senhor construindo a sua Obra, com
traços firmes e perfis delicados, antiga
e nova como a palavra de Cristo . Via
como o Senhor o tinha ido



conduzindo, como num jogo divino, a
construir a Obra de Deus, com to
todo o seu colorido e variedade,
brincando com ele como com uma
criança- ludens in orbe terrarum
(Prov. 8, 30-31) -.

Porque sempre se considerou filho
pequeno de Deus, podia dirigir-se a
seu Pai com plena confiança,
dizendo: Senhor, Tu colocaste-me
aqui; Tu confiaste-me isto ou aquilo, e
eu confio em Ti. Sei que és meu Pai e
tenho visto sempre que as crianças
confiam absolutamente nos pais .
Assim foi sempre – com tonalidades
diferentes - a sua oração, esclarece, e
acrescenta que este abandono nas
mãos de Deus impele a trabalhar
constantemente com rectidão de
intenção e com alegria, quaisquer
que sejam as dificuldades e os
obstáculos que se deparem no
caminho.



O abandono não é quietismo. Quem
ama não permanece inactivo, pelo
contrário, o amor estimula-o, urge-o
(2 Cor 5, 14). A imagem do
instrumento não significa
passividade. As pessoas, quando são
usadas por Deus como instrumento,
são conduzidas segundo o seu modo
de ser, inteligente e livre. Se
cooperam com docilidade, põem em
jogo, activamente, todas as suas
capacidades. Embora, em última
análise, não importe a qualidade do
instrumento, pois a sua eficácia
provém de Deus (2 Cor 3, 5).

São Josemaria procurou sempre
levar a cabo o que Deus lhe pedia,
como um filho pequeno que confia
na omnipotência do Pai: com
confiança, com segurança, com a
certeza de que o seu Pai tudo pode. A
filiação divina, vivida e sentida,
levou-o sempre à fortaleza e à
serenidade, e foi um aguilhão
constante para sentir a urgência de



ser fiel à vontade divina. Ao sentir a
sua incapacidade, recorria ao Senhor
para que desse o remédio oportuno,
mas não recuava: Penso que procurei
cumprir a sua Vontade, sendo mau
instrumento como sou, mas sem
interpor-me; e sempre, quando me vi e
me vejo tão cheio de misérias e
defeitos, dirijo-me a Deus que, como
bom Pai, me acolhe e me quer.

Enfrentava com paz as
incompreensões e as dificuldades
para fazer o Opus Dei. O ver, com
tanta nitidez, que Deus o tratava
como a uma criança, levou-o a
cultivar o caminho de infância
espiritual, como afirmou, repetidas
vezes: a minha oração face a qualquer
circunstância foi sempre a mesma:
Senhor, Tu puseste-me aqui, Tu
confiaste-me isto ou aquilo. Resolve
Tu tudo o que seja necessário
resolver, porque é teu e porque eu
sozinho não tenho forças. Sei que és
meu pai, e sempre vi que as crianças,



que os filhos, estão confiantes nos
seus pais: não têm preocupações, nem
sequer sabem que têm problemas,
porque os seus pais lhes dão tudo
resolvido. Meus filhos, com esta firme
confiança temos de viver e temos de
rezar sempre, porque é a única arma
com que contamos e a única razão da
nossa esperança.

O esforço de São Josemaria Escrivá
por se considerar perante Deus como
um filho pequeno e por se relacionar
como tal com o seu Pai, foi uma
constante, ao longo de toda a sua
vida. O Prelado do Opus Dei, D.
Javier Echevarría, que conviveu com
São Josemaria durante dezenas de
anos, testemunhou a sua luta por
viver continuamente com a atitude
de um menino pequeno que procura
os braços fortes do Pai ou o amável
regaço materno. Recitava, de manhã
e à noite, orações aprendidas na
infância, saboreando-as com a
absoluta segurança de um menino



que se abandona nas mãos de seu
pai. Com o passar dos anos, o seu
amor a Deus foi adquirindo matizes
de uma paixão ardente, que não
podia conter. Recorria à vida de
infância para fomentar a humildade
e abandonar-se totalmente em Deus.
Ajudava-o recordar-se da sua
meninice, quando se sentia
completamente seguro nas mãos de
seu pai. Precisamente por esta
infância espiritual, teve sempre a
fortaleza de não transigir no que
Deus lhe pedia, sempre disposto a
prescindir da sua pessoa, da sua
fama, do seu prestígio, da sua honra,
quantas vezes fosse necessário. Em
1969, dizia aos que o
acompanhavam: peço ao Senhor e à
sua Mãe Santíssima que me façam
cada dia mais pequeno. Assim, além
de que terão de ocupar-se de mim, se
me dão uma pancada, não o notarei,
porque as crianças são de borracha
(...). Aconselho-vos a que vos



abandoneis nas mãos de Deus, que
são as mãos mais seguras.

Também o levara a comportar-se
com Deus como um filho pequeno, o
trabalho sacerdotal que
desempenhara na formação das
crianças: aprendera da sua vida
cheia de candura e de sinceridade,
para viver da mesma forma no seu
trato com o Senhor.

Em 1970 comentava o agradecimento
que sentia por esta vida de infância
que procurava viver: nunca
agradeceremos a Deus a graça que
prodigalizou para fazer-nos pequenos.
E no ano anterior confidenciara-lhe:
sabes o que venho pedindo neste
último ano? Venho pedindo ao Senhor
e à sua Mãe Santíssima – que alegria
me dá que seja minha Mãe, e tua, e de
todos os homens! -, venho pedindo que
me façam pequeno, muito pequeno,
para poder apertar-me fortemente
contra os seus Corações.



Repetia diariamente e com
extraordinária frequência as
jaculatórias: confio em Vós,
Abandono-me em Vós! Estes actos de
confiança e de abandono resumem o
que São Josemaria revelava em 1972:
que havia temporadas em que a sua
oração e a sua mortificação
consistiam em viver continuamente
abandonado em Deus. Chegou ao
abandono em Deus por essa oração
incessante, unida a uma vigorosa
mortificação e ao amor à Cruz.
Considerava que é precisamente na
Cruz que o cristão melhor se
identifica com Cristo, e por isso se
torna mais filho de Deus. Olhando
para a sua vida, dizia: vejo-me nada e
menos que nada: só fui um estorvo.
Por isso, cada dia sinto a necessidade
de fazer-me pequeno, muito pequeno
nas mãos de Deus. Deste modo me
consolo com o que escrevi tantas
vezes: que faz uma criança? Entrega
ao seu pai um soldado sem cabeça,
um carreto velho, um berlinde de



vidro de garrafa. Pois eu também: o
pouco que tenho quero dá-lo
inteiramente e de verdade. Assim, a
minha pequenez, fundida com a
Paixão de Cristo, tem toda a eficácia
redentora e salvadora: nada se
perde! . Ao unir-se continuamente à
Paixão de Jesus Cristo, um filho de
Deus torna-se um instrumento útil,
pois da Paixão de Cristo, brota toda a
eficácia redentora.

Quase no ocaso da sua vida na terra,
a ponto do seu encontro definitivo
com Deus, em 1974, São Josemaria,
encontrando-se doente, com
evidentes limitações físicas,
declarava que tinha tido sempre o
afã de pregar a vida de infância. e
que, nessa ocasião, o Senhor o fazia
tocar, até fisicamente, a realidade de
ser como um menino pequeno. E
numa meditação na véspera das suas
bodas de ouro sacerdotais,
confidenciava: Passados cinquenta
anos, sinto-me como uma criança que



balbucia: estou a começar, a
recomeçar... cada dia. E assim até ao
fim dos dias que me restam (...).
Temos de viver pendentes d’ Ele, dos
seus lábios, com o ouvido atento, com
a vontade tensa, disposta a seguir as
divinas inspirações.

Assim viveu toda a sua vida, desde os
momentos em que pressentia que
Deus queria algo que ele não sabia o
que era, passando pelos anos em que
Deus lhe foi dando luzes
fundacionais sobre o espírito da
Obra de Deus, e nos quais lutou por
realizar a vontade divina, até às
vésperas da sua morte. Assim viveu e
assim atingiu a maturidade na vida
interior, a santidade. João Paulo II,
na audiência que se seguiu à sua
beatificação, referiu-se às palavras
aqui recolhidas, dizendo: “Deu prova
de uma humildade extraordinária,
até ao ponto de que, no final da sua
existência, se via ‘como uma criança
que balbucia’”.



Publicado em: Scripta Theologica,
Pamplona, vol. 42, 2010, com o
título “La vida de infancia en san
Josemaria Escrivá. Una
introducción”

Maria Helena Guerra Pratas

Instituto Superior de Educação e
Ciências – ISEC, Lisboa, Portugal

hpratas@isec.universitas.pt

________________________________________

1 Cfr. POURRAT, P., «Enfance», en 
Catholicisme IV (1956) 132-133;
NOYE, I., «Enfance de Jésus», en 
Dictionnaire de Spiritualité Ascétique
et Mystique IV (1960) 652-682;
GENNARO, C., «Infancia Espiritual»,
en Diccionario de Espiritualidad II
(1987) 306-307; BERROUARD, M-F.,
SAINTE-MARIE, F. y BERNARD, C.,
«Enfance Spirituelle», en Dictionnaire
de Spiritualité Ascétique et Mystique
IV (1960) 682-714. HERRÁN, L.M.,



«Infancia espiritual», en Gran
Enciclopedia Rialp XII (1972) 692-694.

2 Cfr. DE MEESTER, C., «Infancia
Espiritual», en Diccionario de Mística
(2002) 905. Cfr. BERROUARD, M-F.,
«Enfance Spirituelle», 691; SAINTE-
MARIE, F. y BERNARD, C., «Enfance
Spirituelle», 712.

3 Embora Teresa de Lisieux não
usasse este termo para designar o
seu “caminhito”, este veio a tornar-se
sinónimo de vida de infância. O
termo tornou-se popular e passou
para o Magistério da Igreja e para os
trabalhos de Teologia; cfr. DE
MEESTER, C., «Infancia Espiritual»,
905-906.

4 Cfr. RODRÍGUEZ, P., Camino, ed.
crítico-histórica, Madrid: Rialp, 2002,
914. Cfr. VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, Fundador do Opus
Dei, I, Lisboa: Verbo, 2002, 15.



5 ESCRIVÁ, J., Amigos de Deus,
Lisboa: 3ª ed. Prumo - Rei dos Livros,
1993, n.148.

6 Cfr. RODRÍGUEZ, P., Camino, 914.
Sobre os Apontamentos Íntimos,
escritos de carácter privado que o
Fundador, por desejo expresso, não
quis que fossem lidos antes da sua
morte, cfr. VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, I, 310-322.

7 Cfr. RODRÍGUEZ, P., Camino,
917-943.

8 Cfr. RODRÍGUEZ, P., Camino, 914.

9 Registo Histórico do Fundador
(RHF) 20755, 294-295, citado por
VÁZQUEZ DE PRADA, A., O Fundador
do Opus Dei, São Paulo: Quadrante,
1989, 129.

10 Cfr. VÁZQUEZ DE PRADA, A., O
Fundador do Opus Dei, 129.



11 Carta 19-III-1954, 10, citada em
VÁZQUEZ DE PRADA, A., O Fundador
do Opus Dei, 130.

12 Cfr. RHF 20587, 400, citado em
VÁZQUEZ DE PRADA, A., O Fundador
do Opus Dei, 143.

13 Cfr. REQUENA, F.M. e SÉSÉ, J., 
Fuentes para la historia del Opus Dei,
Barcelona: Ariel, 2002, 24.

14 Carta 9-I-1959, 60, citada em
REQUENA, F.M.e SÉSÉ, J., Fuentes
para la historia del Opus Dei, 26.

15 Citado em OCÁRIZ., F., La Filiación
divina, realidad central en la vida y en
la enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, en OCÁRIZ., F. y CELAYA, I.,
Vivir como Hijos de Dios. Estudios
sobre el Beato Josemaria Escrivá,
Pamplona: 2 ed. Eunsa, 1993, 7.

16 Cfr. VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, 361-364.



17 Cfr. Ibidem, 308-310; 345-346.

18 Cfr. Ibidem, 323.

19 Cfr. Ibidem, 331-333.

20 Cfr. Carta 9-I-1959, 60, citada em
REQUENA, F.M.e SÉSÉ, J., Fuentes
para la historia del Opus Dei, 26.

21Cfr. BURGGRAF, J., El sentido de la
filiación divina, en BELDA, M. (dir.),
Santidad y Mundo. Estudios en torno
a las enseñanzas del Beato Josemaria
Escrivá, Pamplona: Eunsa, 1996,
111-112.

22 Tal como refere o actual Prelado
do Opus Dei, que com ele conviveu
intimamente ao longo das últimas
etapas da vida do Fundador; cfr.
ECHEVARRÍA, J., Lembrando o Beato
Josemaria Escrivá, Lisboa: Diel, 2000,
166: “Em 1969, animava-nos: ‘ao
longo destes quarenta e um anos,
procurei viver sempre a filiação
divina’”.



23 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa,
Lisboa: 2ª ed. Prumo-Rei dos Livros,
1977, 64. Cfr. Cristo que Passa, 65.

24 Cfr. DEL PORTILLO, A.,
Apresentação de Cristo que Passa, 11.

25 Cfr. OCÁRIZ, F., Vocación a la
santidad en Cristo y en la Iglesia, en
BELDA, M. (dir.), Santidad y Mundo,
38ss.

26 Carta 2-II-1945, 8, citada em DEL
PORTILLO, A., Mons. Escrivá de
Balaguer, testemunha do amor à
Igreja, Prumo, Lisboa 1977, 60.

27 Cfr. VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, 356-357.

28 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 64.
Cfr. HERRÁN, L.M., Infancia
espiritual, 693.

29 Cfr. ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa,
64.



30 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 65.
Também Teresa de Lisieux
fundamentou a sua espiritualidade
da infância no dogma da filiação
divina e no vivo sentimento de
filiação experimentado; cfr.
PHILIPON, M.-M., Le Message de
Thérèse de Lisieux, Paris: Saint-Paul,
1951, 60-61.

31 Carta 8-XII-1949, 41, citada em
VÁZQUEZ DE PRADA, A., Josemaria
Escrivá, 368.

32 Apuntes, 535: “Não é minha
intenção uniformizar as almas dos
“homens de Deus”. Pelo contrário (...)
o que vejo é: 1º / é preciso dar a
conhecer a todos e a cada um dos
sócios a vida de infância espiritual:
2º/ nenhum sócio será forçado a
seguir este caminho, ou qualquer
outra via espiritual determinada”
citado em VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, 377.



33 ESCRIVÁ, J., Caminho, 852 em 
Caminho/Sulco/Forja, Prumo-Rei dos
Livros, Lisboa 2002. Cito a edição
portuguesa, pelo facto de usar a
tradução aí adoptada.

34 Cfr. ESCRIVÁ, J., Amigos de Deus,
255.

35 Cfr. SAINTE-MARIE, F. e
BERNARD, C., «Enfance Spirituelle»,
712.

36 Cfr. ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa,
58, 11, 103; Amigos de Deus, 6. Sobre
a identificação do cristão com Cristo
em São Josemaria, como nuclear no
seu pensamento, cfr. CARDONA, C., 
La clave de Forja, en GARRIDO
GALLARDO, M. A., La obra literaria
de Josemaria Escrivá, Pamplona:
Eunsa, 2002, 139-150.

37 Sobre este tema pode ver-se o
estudo de ARANDA, A., El cristiano,
Alter Christus, ipse Christus en el
pensamiento del beato Josemaria



Escrivá de Balaguer, en BELDA, M.
(dir.), Santidad y Mundo, 129ss.

38 Cfr. ESCRIVÁ, J., Amigos de Deus,
252.

39 Sobre as expressões “deificado”,
“divinizado”, “endeusado” que têm
as suas raízes na Tradição, cfr. LOBO
MÉNDEZ, G., Deus Uno e Trino, Diel,
Lisboa 2006, 258ss.

40 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 103;
cfr. Ibidem, 133.

41 Cfr. OCÁRIZ, F., La Filiación divina,
64-68.

42 Cfr. DE LES GAVARRES, A., 
Carisma de Teresa de Lisieux,
Barcelona: Eiunsa, 1993, 303.

43 Cfr. SAINTE-MARIE, F. y
BERNARD, C., «Enfance Spirituelle»,
712 ; cfr. CLEMENTE DE
ALEXANDRIA, Paedagogus, I, 12, 16,
17: PG 8, 268d-269b.



44 Cfr. ECHEVARRÍA, J., Lembrando o
Beato Josemaria Escrivá, 172. Sobre a
devoção à Infância de Jesus pode ver-
se DOLZ, M., Il Dio bambino. La
Devozione a Gesu bambino dai
Vangeli dell’ infanzia a Edith Stein,
Milano: Mondadori, 2001.

45 Apuntes, 313, citado por VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá,
319.

46 Apuntes, 313, citado por VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá,
319.

47 Cfr. VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, 368, onde cita esta
afirmação de Apuntes, 307.

48 Apuntes, 328, citado por VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá,
370.

49 Apuntes, 347, citado por VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá,
370. Cfr. ESCRIVÁ, J., Forja, 301.



50 Cfr. VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, 370-377.

51 Apuntes, 570, citado por VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá,
371. Cfr. Caminho, 883.

52 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 21;
cfr. Ibidem: “tu, que por seres cristão
estás chamado a ser outro Cristo (...)
Estás a viver a vida de Cristo na tua
vida ordinária no meio do mundo?”.

53 CONCÍLIO VATICANO II,
Constituição dogmática sobre a Igreja
Lumen Gentium, 7.

54 Sobre o seu apreço pela vida
oculta de Cristo, cfr., por exemplo,
ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 14, 20; 
Amigos de Deus, 81, 89; Caminho, 840.
Talvez por este motivo, “ocultar-se e
desaparecer” foi lema constante da
sua vida. Referindo-se a este lema
afirmou ser a medula da infância
espiritual; cfr. Apuntes, 562, citado



por VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, 377.

55 Cfr. ESCRIVÁ, J., Amigos de Deus,
299.

56 Ibidem.

57 ESCRIVÁ, J., Cristo que passa, 107;
cfr. Amigos de Deus, 253. Cfr.
GAROFALO, S., El valor perenne del
Evangelio, en FABRO, C., GAROFALO,
S. y RASCHINI, M.A. (ed.) Santos en el
mundo. Estudios sobre los escritos del
Beato Josemaria Escrivá de Balaguer,
Madrid: Rialp, 1993, 136-165,
especialmente 142-152. Cfr.
CASCIARO, J.M., «La ‘lectura’ de la
Biblia en los escritos y en la
predicación del beato Josemaria
Escrivá de Balaguer», Scripta
Theologica 34 (2002/1) 140: “si en la
‘lectura’ bíblica del Fundador de la
Obra quisiéramos encontrar un
‘método’, éste sería el que él mismo
condensa en el sintagma ‘como un
personaje más’”.



58 Cfr. ARANDA, A., El cristiano, Alter
Christus, ipse Christus en el
pensamiento del beato Josemaria
Escrivá de Balaguer, 129ss.

59 Cfr. ECHEVARRÍA, J., Lembrando o
Beato Josemaria Escrivá, 144. Cfr.
ESCRIVÁ, J., Forja, 549.

60 Cfr. ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa,
13. Estas homilias são O triunfo de
Cristo na humildade e Na Epifania do
Senhor, respectivamente em Cristo
que Passa 12-21 e 31-38. Na homilia O
Matrimónio, Vocação Cristã, do Natal
de 1970, contempla as circunstâncias
que rodearam o nascimento do Filho
de Deus e o lar de Nazaré (Cristo que
Passa, 22ss).

61 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 31.

62 Cfr. Ibidem, 13, 17, 18, 20, 31.

63 Cfr. DEL PORTILLO, A.,
Apresentação de Cristo que Passa,
9-10.



64 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 13.

65 Cfr. Ibidem.

66 Cfr. Ibidem, 15, 19.

67 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 14. A
ideia de Cristo como Doutor e Mestre
é comum a toda a Tradição, afirmada
pelos Padres da Igreja e sintetizada,
por exemplo, em São Tomás de
Aquino, na frase “omnis Christi actio,
nostra est instructio”: TOMÁS DE
AQUINO, Super Ioannem, c.11, lc.6, n.
1555, en Opera Omnia, ed. Taurinii-
Romae: Marietti, 1939-1967.

68 ESCRIVÁ, J., Cristo que Passa, 14.

69 Cfr. Ibidem.

70 ID., Cristo que Passa, 15.

71 Cfr. Ibidem.

72 Ibidem,17.

73 Cfr. Ibidem.



74 Ibidem,18.

75 Cfr. Ibidem, 19.

76 Ibidem, 20.

77 Cfr. Ibidem,17, 20.

78 Cfr. Ibidem, 21.

79 Ibidem.

80 Ibidem.

81 Cfr. Ibidem, 20.

82 Apuntes, 307, citado por VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá,
368. Cfr. Apuntes, 1348, citado por
RODRÍGUEZ, P., Camino, 914: “Ser
niño (...) niño otra vez, y niño para
siempre. Sancta Theresia a Iesu
Infante,ora pro me!”.

83 Apuntes, 560, citado em VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá,
377.



84 Apuntes, 562, citado em VÁZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivá, 377
e nota 215. O ponto de Caminho, 856
refere-se a este livro: cfr.
RODRÍGUEZ, P., Camino, 915, 918-919.
Sobre os Apontamentos Íntimos e a
devoção a Santa Catarina de Sena,
vid. VÁZQUEZ DE PRADA, A., 
Josemaria Escrivá, cap.VI, 2.

85 Sobre este lema em São Josemaria,
veja-se CASCIARO, J.M., Fundamentos
bíblicos del lema ‘ocultarme y
desaparecer’ de San Josemaria
Escrivá en CHAPA, J., Signum et
testimonium. Estudios ofrecidos al
Profesor Antonio García Moreno en
su 70 cumpleaños, Pamplona: Eunsa,
2003, 273-295. Sobre este tema em
Teresa de Lisieux pode ver-se
PETITOT, H., Sainte Thérèse de
Lisieux. Une renaissance spirituelle,
Paris-Tournai-Roma: Desclée, 1926,
195-206.

86 Cfr. ESCRIVÁ, J., Forja, 624.



87 SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, História de uma Alma,
Manuscrito A (71r). Teresa compara-
se frequentemente a um grão de
areia, escondido aos olhos de todos,
visto só por Jesus: cfr. Cartas, 49, 74,
95, 103.

88 ID., História de uma Alma,
Manuscrito A (32r).

89 Cfr. ID., Novissima verba, 5-
VIII-1897, 9.

90 Cfr. ESCRIVÁ, J., Amigos de Deus,
56, 81, 89, ID., Caminho, 840, Cristo
que Passa, 20.

91 Cfr. ID., Caminho, 813-830,
capítulo sobre “Pequenas coisas”.

92 Cfr. PHILIPON, M.-M., Le Message
de Thérèse de Lisieux, 122-128.

93 Cfr. ESCRIVÁ, J., Caminho, 291;
Forja, 13; Sulco, 125; ID., Temas
actuais do Cristianismo, Prumo-Rei



dos Livros, Lisboa 1984, 72, onde São
Josemaria refere, numa entrevista, a
sua alegria por esta doutrina ter sido
proclamada pelo Concílio Vaticano II.

94 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infância Espiritual
conforme a vida e escritos de Santa
Teresa do Menino Jesus, Viana do
Castelo: P. Domingos Augusto
Gonçalves Borlido, 1926, na versão
portuguesa. São Josemaria começou
a ler o livro do Padre Gabriel Martin
no dia 13 de Janeiro de 1932, e foi-se
deparando com características da
vida de infância que já vivia. Por
vezes refere-o nos seus 
Apontamentos Íntimos. Cfr.
RODRÍGUEZ, P., Camino, 932-933.

95 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infância Espiritual, 2-.3.

96 Ibidem, 7; cfr. 4-7. Sobre as
virtudes da infância espiritual, pode
ver-se o discurso pronunciado por
ocasião da declaração do decreto da



heroicidade das virtudes de Teresa
de Lisieux: BENTO XV, AAS 13 (1921)
449ss; cfr. PHILIPON, M.-M., Le
Message de Thérèse de Lisieux, 65ss;
PETITOT, H., Sainte Thérèse de
Lisieux, 155ss.

97 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infância Espiritual,
10-12. Cfr. S ESCRIVÁ, J., Caminho,
879, 880 e 865: “Menino, oferece-Lhe
todos os dias... as próprias
fragilidades”.

98 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infância Espiritual , 13 e
15-24. Sobre este aspecto em São
Josemaria pode ver-se, por exemplo, 
Caminho, 770, 865, 879, 887.

99 Cfr. MARTIN, G., O ‘Pequenino
Caminho’ de Infância Espiritual,
25-44 ; Cfr. SANTA TERESA DO
MENINO JESUS, Histoire d’une âme,
Manuscrito B (1r).



100 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infância Espiritual,
45-63ss. Cfr. SANTA TERESA DO
MENINO JESUS, Histoire d’une âme,
Manuscrito B (4v).

101 Cfr. ESCRIVÁ, J., Caminho, 853:
“Caminho de infância. - Abandono. –
Infância espiritual ...”.

102 Cfr. ID., Caminho, 768: “O
‘gaudium cum pace’ – alegria e paz –
é fruto certo e saboroso do
abandono”.

103 Cfr. Ibidem, 626.

104 Cfr. Ibidem, 894.

105 Sobre as alfinetadas, cfr. SANTA
TERESA DO MENINO JESUS, Cartas
de Santa Teresa do Menino Jesus , 
Cartas 57, 62; cfr. ESCRIVÁ, J., 
Caminho, 204; Forja, 329.



106 Cfr. SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, Histoire d’une âme,
Manuscrito B (4r-5v).

107 ESCRIVÁ, J., Forja, 346.

108 Cfr. RODRÍGUEZ, P., Camino, 885.

109 SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, História de uma Alma,
Manuscrito C (3r).

110 Cfr. ESCRIVÁ, J., Caminho,
813-830.

111 Cfr. RODRÍGUEZ, P., Camino, 883.

112 Cfr. SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, História de uma Alma,
Manuscrito B (4 v).

113 ESCRIVÁ, J., Caminho, 818; cfr.
SANTA TERESA DO MENINO JESUS, 
Cartas de Santa Teresa do Menino
Jesus, Carta 171.

114 Cfr. RODRÍGUEZ, P., Camino, 927.



115 ESCRIVÁ, J., Caminho, 855; cfr. 
Caminho, 853, 854.

116 Ibidem, 856. Este ponto de
Caminho refere-se ao livro do Padre
Martin sobre a via de Santa
Teresinha, como se deduz pelos 
Apontamentos Íntimos do autor: cfr.
RODRÍGUEZ, P., Camino, 918-919.

117 ESCRIVÁ, J., Caminho, 877.

118 Ibidem, 888.

119 Cfr. Carta 14-IX-1951, 3, citada
por ARANDA, A., El bullir de la sangre
de Cristo, 20-21. A tradução é minha.

120 ESCRIVÁ, J., Amigos de Deus, 14.

121 Carta 25-I-1961, 4, citada por
ARANDA, A., El bullir de la sangre de
Cristo, 27.

122 Ibidem. Cfr. Amigos de Deus, 152.

123 ESCRIVÁ, J., Amigos de Deus, 143.



124 Cfr. Ibidem, 143, 102.

125 E podem também consentir ou
recusar deixar-se usar como
instrumento. Cfr. PHILIPON, M.M., 
Los dones del Espíritu Santo, Madrid:
2 ed. Palabra, 1985, 137.

126 Cfr. HERRÁN, L.M., Infancia
espiritual, 693.

127 Cfr. ECHEVARRÍA, J., Lembrando
o Beato Josemaria Escrivá, 170.

128 Ibidem, 170: “aqui estou na cruz,
contente, muito contente! Cansado e
seguro, porque Deus me manda o
que convém”.

129 Ibidem, 166.

130 Ibidem, 172.

131 Ibidem, 172-173.

132 Cfr. Ibidem, 171-172.

133 Ibidem, 170-171.



134 Cfr. Ibidem, 172.

135 Cfr. Ibidem, 173.

136 Cfr. Ibidem, 174.

137 Cfr. Ibidem, 171: “Abandono-me
em Ti! Eu não penso como homem.
Deixo-me absolutamente nas suas
mãos”.

138 Cfr. Ibidem, 183: “pela Cruz
chegamos à posse de Deus pelo nosso
abandono em Deus. Sem a Cruz, não
teríamos feito nada”.

139 Cfr. ECHEVARRÍA, J., Lembrando
o Beato Josemaria Escrivá, 181-182.

140 Cfr. Ibidem, 26.

141 Meditação, 27-III-1975, citada por
DEL PORTILLO, A., Josemaria Escrivá,
Instrumento de Deus, São Paulo:
Quadrante, 1992, 18.



142 JOÃO PAULO II, Discurso, 18-
V-1992, en Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, XV, 1, 1992, 1480.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/uma-
abordagem-ao-estudo-da-vida-de-

infancia-em-sao-josemaria/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/

	Uma abordagem ao estudo da vida de infância em São Josemaria

