opusdei.org

Uma abordagem ao
estudo da vida de
infancia em Sao
Josemaria

Os autores que abordam a vida
de infancia convergem
geralmente em que tem a sua
origem na Sagrada Escritura;
que aparece, sobretudo a partir
da Idade Média, associada a
devocdo a Infancia de Jesus; e
que assenta as suas raizes na
filiacdo divina. Aqui procura-se
examinar de que modo estas
caracteristicas se verificam na
vida e nos escritos de Sao
Josemaria Escriva.



11/10/2023

Reproduzimos o artigo da tedloga
Maria Helena Pratas publicado em:
Scripta Theologica, Pamplona, vol.
42,2010, com o titulo “La vida de
infancia en san Josemaria Escriva.
Una introduccion”

Os autores que abordam a vida de
infancia convergem geralmente em
que tem a sua origem na Sagrada
Escritura; que aparece, sobretudo a
partir da Idade Média, associada a
devocgado a Infancia de Jesus; e que
assenta as suas raizes na filiagdo
divina. Aqui procura-se examinar de
que modo estas caracteristicas se
verificam na vida e nos escritos de
Sdo Josemaria Escriva. Os textos
analisados parecem permitir que a
infancia espiritual se apresenta como
uma concretizagdo existencial da
filiagdo divina.



O que € a vida de infancia, ou
infancia espiritual? Os autores que
abordam este tema, embora com
divergéncias no modo de o tratar,
convergem geralmente em que tem a
sua origem na Sagrada Escritura e
que aparece, sobretudo a partir da
Idade Média, associada a devocdo a
Infancia de Jesus . Acentuam ainda
que a infancia espiritual assenta as
suas profundas e fecundas raizes na
realidade da filiacdo divina . A
expressdo “infancia espiritual” é
tardia; apareceu por volta do século
XIII, desenvolveu-se e difundiu-se
muito no século XVII, e viria a
tornar-se célebre gracas aos
ensinamentos de Santa Teresa do
Menino Jesus.

Alicercado na filiacdo divina

A matriz existencial da vida de
infancia vivida por Sao Josemaria,
desse ser como uma crianca diante
de Deus, parece ter brotado no seio



da sua vida familiar, da propria
vivéncia do amor dos seus pais” .
Parece evocar uma recordacao de
infancia a descricao que faz dos
bragos do pai que ergue no ar o seu
filho pequeno: Qual de vos ndo se
lembra dos bragos de seu pai?
Provavelmente ndo seriam tdo
carinhosos, tao meigos e delicados
como os da mde. Mas aqueles bragos
robustos, fortes, apertavam-nos com
calor e com seguranca.

Mais tarde - entre Outubro de 1931 a
Margo de 1932 - verificou-se um
periodo de especial intensidade na
vivéncia da infancia espiritual, que
aparece documentado nos
Apontamentos Intimos do Fundador
do Opus Dei: sdo desta época mais de
cinquenta anotacdes que comecam
com a palavra Menino. Muitas destas
anotacgoes autobiograficas, depois de
lhes ser retirado o caracter pessoal,
aparecem transcritas na sua obra.
Este tempo de gracas relacionadas



com a vida de infancia - vivido com
grande intensidade, em especial
desde a Novena da Imaculada até
meados de Janeiro de 1932 - foi
precedido e acompanhado de uma
profunda vivéncia da paternidade de
Deus e da sua propria filiacdo divina
e da descoberta da infancia de Cristo.
Vale a pena ir um pouco mais atras,
para enquadrar historicamente esses
momentos.

No dia 2 de Outubro de 1928 dera-se
uma intervencdo divina na vida de
Sao Josemaria, através da qual o
Senhor lhe manifestara os seus
designios, que ele pressentia desde
ha varios anos, sem saber em que
consistiam. Nessa data “viu” o Opus
Dei tal como havia de ser ao longo
dos séculos: apresentou-se-lhe,
nitida, diante da alma, a visdo do
essencial desse novo caminho de
santificacdo que Deus queria abrir
no mundo - fundar -, servindo-se dele
como instrumento. Entendeu



claramente que ndo hd no mundo
nenhum trabalho humano nobre que
ndo se possa divinizar, que ndo se
possa santificar. Dessa maneira, Deus
debrucava-se, como um pai, sobre a
humanidade mergulhada nos
afazeres terrenos, para lhe dizer que
tudo podia e devia ser vivido e
transformado num encontro de amor
de filhos com seu Pai, numa
aventura, ja ndo s6 humana, mas
também divina, e ele fora o
instrumento escolhido para dar a
conhecer essa nova forma, acessivel
a todos, de viver o cristianismo.
Nesse mesmo instante ficou fundado
0 Opus Dei: abriram-se a todos os
homens e mulheres os caminhos
divinos da terra, como gostava de
dizer.

Depois desse momento, foi
recebendo progressivamente, novas
luzes divinas sobre a sua missdo. Ao
longo de 1930 e 1931 foram-se
completando ou perfilando aspectos



essenciais do espirito do Opus Dei, a
Obra que Deus queria levar a cabo
no mundo, atraveés daquele que
escolhera como Fundador. A 7 de
Agosto de 1931 recebeu, no seu
intimo, uma outra iluminacdo divina
que realcava o alcance do trabalho
profissional como meio de
santificacdo e de apostolado, para
por a Cristo no cume de todas as
actividades humanas ; e durante os
meses de Setembro e Outubro de
1931 tiveram lugar experiéncias
espirituais de grande intensidade
que o levaram a aprofundar na
consciéncia da sua condicdo de filho
de Deus.

E especialmente importante,
relativamente ao sentido da filiacdo
divina, um acontecimento que Sao
Josemaria viveu em 1931 e que
narrou em diversas ocasides.
Recolho palavras suas que
documentam a intensidade com que
se deu na sua alma, a captacdo da



realidade da filiacdo divina como um
elemento central da espiritualidade
que Deus lhe confiara: este traco
tipico do nosso espirito nasceu com a
Obra, e em 1931 tomou forma: em
momentos humanamente dificeis, nos
quais tinha contudo, a seguranga do
impossivel — o que contemplais feito
realidade -, senti a ac¢do do Senhor
que fazia germinar no meu coragdo e
nos meus labios, com a forca de algo
imperiosamente necessdrio, esta terna
invocagdo: Abba, Pater! — palavras de
Rom 8, 15 - . Estava eu na rua, num
eléctrico (...). Provavelmente fiz
aquela oragdo em voz alta.

Noutra ocasido, detalha um pouco
mais: Quando o Senhor me dava
aqueles golpes, la pelo ano trinta e
um, eu ndo o entendia. E, de repente,
no meio daquela amargura tao
grande, essas palavras: Tu és meu
filho (Ps 2, 7), tu és Cristo. E eu so
sabia repetir: Abba, Pater!; Abba,
Pater! Abba, Pater! E agora vejo essa



realidade com uma luz nova, como
una nova descoberta: como se vé, ao
passar dos anos, a mao do Senhor, da
Sabedoria divina, do Todo-Poderoso.
Tu fizeste, Senhor, que eu entendesse
que ter a Cruz é encontrar a
felicidade, a alegria. E a razdo - vejo-o
com mais clareza que nunca - é esta:
ter a Cruz é identificar-se com Cristo,
é ser Cristo, e, por isso, ser filho de
Deus.

Que golpes eram estes, aos quais se
refere? Que momentos humanamente
dificeis atravessava o Fundador do
Opus Dei? Embora nao o especifique
aqui, preocupavam-no assuntos de
natureza diversa. Pesavam sobre o0s
seus ombros, por um lado, graves
dificuldades financeiras: vivia numa
situacdo de auténtica pobreza, a
ponto de ndo ter com que pagar a
renda e até os transportes que tinha
de utilizar; o que o preocupava nao
era o facto de ele proprio ndo dispor
do mais indispensavel, mas sim o



sofrimento que esta penuria
implicava para os seus familiares,
como escreve nos seus Apontamentos
Intimos.

Por outro lado, a sua situacao
canonica na cidade de Madrid nao
estava resolvida, o que o obrigava a
fazer uma série de diligéncias que
pareciam inuteis, pois tudo parecia
complicar-se, em vez de encontrar
solucao.

Com certeza que lhe doeria, de um
modo especialmente intenso, a
situacdo de 6dio visceral anti-
religioso e de perseguicdo a Igreja
que alastrava em toda a Espanha, e
também em Madrid, desde a
proclamacado da Segunda Republica a
14 de Abril de 1931. Tinham passado
a fazer parte do novo governo
pessoas de ideologias violentamente
hostis a religido, com ansias de
exterminar as praticas e as
instituicdes catdlicas. Multiplicavam-



se, incessantes, os ataques aos
sacerdotes e religiosos e os incéndios
a igrejas, conventos e colégios
dirigidos por religiosos. Entre os dias
11 e 13 de Maio desse ano, arderam
107 edificios religiosos, quase todos
igrejas e conventos. E ele proprio,
pela sua condicdo de sacerdote, era
constantemente alvo de insultos e de
ataques pessoais, ao calcorrear as
ruas da cidade.

Também ndao era, decerto, alheia aos
seus sofrimentos, a consciéncia de
que tinha uma incomensuravel
tarefa a realizar, na qual tudo estava
por fazer, e perante a qual se lhe
tornava bem patente a desproporc¢ao
das suas forcas e dos seus recursos.
Precisamente por esse motivo,
necessitava de se apoiar na
paternidade divina, mais ainda, de se
abandonar com inteira confianca ao
poder de Deus. E o que parece
insinuar a referéncia feita a esses
momentos humanamente dificeis, nos



quais tinha contudo, a seguranga do
impossivel — 0 que contemplais feito
realidade -.

Fossem quais fossem os motivos que
0 amarguravam, a verdade é que a
filiacdo divina passou a ser
entendida, a partir do momento que
relatamos, ndo como uma verdade
tedrica, mas contemplada e vivida
como o ponto de apoio capital, como
o alicerce e o fundamento em que
assentaria, ndo s6 a sua vida, mas
também a Obra que Deus queria
realizar no mundo, com a sua
correspondéncia.

A experiéncia mistica de Deus como
Pai ficou, a partir desta ocasido,
profundamente gravada na alma de
Sao Josemaria, de um modo
definitivo. A filiacdo divina é uma
constante nos seus escritos e na sua
vida. Procurou sempre vivé-la.
Viveu-a e viveu dela nas diversas



circunstancias que a vida lhe
deparou.

Na filiagdo divina alicerca-se
também o espirito da Obra de Deus,
criada para proclamar a chamada
universal a santidade, a uma vida
contemplativa no meio do mundo,
atraveés do trabalho profissional e do
cumprimento dos deveres
quotidianos. Sdo Josemaria afirma-o:
A filiagdo divina é o fundamento do
espirito do Opus Dei. Ao ser a filiacao
divina o fundamento da
espiritualidade da Obra que Deus lhe
confiara, € natural que esse seja
também o nervo central dos seus
ensinamentos, glosando e retirando
todas as consequéncias da doutrina
de S. Paulo (Rom 8, 14-17). Tinha
como missdo recordar que todas as
pessoas sdo chamadas a santidade, a
plenitude da filiacdo divina, pela
plena identificacdo com o Filho
Unigénito do Pai, como filhos no Filho



A filiagdo divina, além de ser o
fundamento da vida cristd, é também
uma meta a alcangar: a santidade (...)
ndo é mais do que a perfeicdo da vida
cristd, a plenitude da filiagdo divina .
Esta particular consciéncia da
filiacdo divina imbuiu, de certo
modo, todos os aspectos do espirito
do Opus Dei e dos seus membros;
estes sabem-se filhos de Deus que
trabalham, ndo como assalariados,
mas como herdeiros da gldria;
esforcam-se por se relacionar com o
Pai com a intimidade de filhos que se
sabem amados e protegidos; sentem-
se chamados a reencaminhar ao Pai
todos os homens e todas as
realidades humanas; recebem todas
as coisas — alegrias, dores,
dificuldades, a propria morte - como
vindas das maos amorosas de seu Pai
Deus.

A vida de infancia, concretizacao
interior e existencial da filiacdo
divina



Nos escritos e na vida de Josemaria
Escriva a filiacdo divina aparece
estreitamente entrelacada com a
vida de infancia espiritual, como
uma concretizacao interior e
existencial dessa mesma filiagao.
Nalguns dos seus textos estd bem
explicita esta intima relacdo entre a
filiacdo divina e a vida de infancia.

Numa das suas homilias - A
Conversdo dos Filhos de Deus -
escreve que, embora todos 0s
homens sejam filhos de Deus, ha
muitos modos de viver essa filiacao:
um filho pode reagir de muitos modos
diante de seu pai (...) que tenhamos
com Ele a mesma familiaridade e
confianga com que um menino é capaz
de pedir a propria Lua! . O proprio de
um filho é tratar a seu pai, ndo de um
modo formal, mas com um trato
familiar, cheio de sinceridade e de
confianga, recorda.



Descreve a filiacdo divina como um
mistério consolador que ensina a
conviver intimamente com o N0Sso
Pai do Céu, a conhecé-Lo, a amd-Lo, e
assim enche de esperanca a nossa luta
interior, e da-nos a simplicidade
confiante dos filhos pequenos.

Sao Josemaria esclarece - a proposito
da relacdo entre a filiacdo divina e a
infancia espiritual - que, quando era
jovem, tinha por costume, bastantes
vezes, ndo utilizar nenhum livro
para a meditacdo. Recitava,
saboreando-as uma a uma, as
palavras do Pai Nosso, e detinha-se a
considerar que Deus era seu Pai, que
devia sentir-se irmao de Jesus Cristo
e irmdo de todos os homens. Nao saia
do seu assombro, contemplando que
era filho de Deus! Depois de cada
reflexdo, ficava mais firme na fé,
mais seguro na esperanca, mais
abrasado no amor. E acrescenta:
sendo filho de Deus, nascia na minha
alma a necessidade de ser um filho



pequeno, um filho necessitado. Foi dat
que saiu para a minha vida interior
viver enquanto pude — enquanto posso
—avida de infancia, que sempre
recomendei aos meus, dando-lhes
toda a liberdade.

Nele, o relacionar-se com Deus como
um filho pequeno, surgiu com toda a
naturalidade, como uma necessidade
da sua alma, no entanto, é
importante salientar que é
caracteristico do espirito do Opus Dei
- e do seu Fundador - um grande
amor a liberdade pessoal. Expressou
nos seus Apontamentos Intimos, de
um modo muito claro, que ndo se
deviam uniformizar as almas e que
nenhum membro do Opus Dei - nem
qualquer outra pessoa - seria nunca
forcado a seguir, nem o caminho de
infancia, nem qualquer outra via
espiritual.

Por esse motivo, Sdo Josemaria
aconselha, mas de modo nenhum



impoe a ninguém este modo de se
relacionar com Deus, ou qualquer
outro. Deixou escrito: procura
conhecer a vida de infancia espiritual
sem te forcares a seguir esse caminho.
— Deixa agir o Espirito Santo . Ha mil
maneiras de rezar. Os filhos de Deus
ndo precisam de um método
determinado para se dirigirem ao
seu Pai. O amor € inventivo; aquele
que ama, sabe descobrir caminhos
pessoais para viver em dialogo
continuo com o Senhor.

Os tedlogos e os autores espirituais
contemporaneos, unindo-se a toda a
tradicdo, véem na gracga do Baptismo,
que nos torna filhos de Deus, o
fundamento teoldgico da
espiritualidade da infancia (cfr. Jo 3,
3-8). A partir do Baptismo o cristdo
esta chamado a santidade, a
identificar-se com Cristo, a ser alter
Christus - outro Cristo, como afirmou
repetidamente a Tradicdo crista — ou,
como acrescentava Sdo Josemaria,



ipse Christus, o proprio Cristo. Esta
identificagdo ou configuracdo com
Cristo — que tem as suas raizes na
revelacdo neotestamentaria,
sobretudo em Sao Paulo - é uma
realidade sobrenatural. Através do
Baptismo, o cristdo, ao tornar-se
verdadeiro filho de Deus, fica
inserido na propria vida divina,
alcanca a maravilhosa possibilidade
de participar nessa corrente de
amor, que é o mistério de Deus Uno e
Trino e capacita-se para se ir
identificando progressivamente com
Cristo.

Pela inabitacdo da Santissima
Trindade na alma, da-se uma
presenca sobrenatural de Deus no
cristao, pela qual este é
transformado interiormente,
deificado, divinizado ou endeusado -
segundo se exprimiam os Padres da
Igreja -, ndo como fruto de uma
conquista pessoal, mas de um modo
absolutamente gratuito - Cristo vive



no cristdo. A fé diz-nos que o homem,
em estado de gracga, estd endeusado -
escreve Sao Josemaria.

O cristdo fica, de certo modo
endeusado, em dois sentidos: de um
modo passivo, porque Deus, através
da graca recebida no Baptismo, o
mete dentro da sua Vida
intratrinitaria; e de um modo activo,
porque, através da oragao, conhece e
ama, participando na eterna
actividade de Conhecimento e de
Amor de Deus Uno e Trino. A oracao
¢ trato do filho com o seu Pai, um
falar com Deus confiado, audaz,
sobre todas as coisas, porque tudo o
que é seu interessa a Deus. Ao filho
de Deus abrem-se-lhe as portas da
intimidade intratrinitdria e cresce na
familiaridade com as trés divinas
Pessoas, através do trato com a
Santissima Humanidade de Cristo.

A graca baptismal e a oracdo vao
desenvolvendo o sentido da



paternidade de Deus e da propria
filiacdo divina, e conduzem a um
relacionamento de filho — de filho
pequeno - com o seu Pai, numa via de
contemplacdo — neste caso, a via de
infancia - em que a oracdo brota,
espontanea, sem afectagao, sem
método; uma oracdo que é como que
a respiracdo da alma; a vida
converte-se em oracao, e ora-se para
viver melhor ; é um estar
constantemente com o olhar fixo em
Deus - como ja dizia Clemente de
Alexandria - e no seu amor, num
estado em que ja ndo se distingue a
oracdo da vida. A infancia espiritual
é, pois, uma forma de se relacionar
com Deus, um trato intimo e
confiado, que conduz a um
permanente didlogo contemplativo.

Passo por passo, a vida de Cristo

A primeira forma - o primeiro passo -
que assumiu a Santissima
Humanidade de Cristo — via para



chegar ao Pai (Jo 14, 6) - foi a de uma
crianca: é a contemplacdo e o trato
com Jesus Menino que passamos
agora considerar.

A devocdo a Jesus Menino esta
estreitamente unida a vida de
infancia, em Sao Josemaria. Desde
pequeno recitava uma oracao que
aprendera em crianca: - O meu
Menino Jesus, és Menino como eu; por
isso te quero tanto e te dou o coragdo
meu - com a qual se exercitou na
vivéncia da infancia espiritual. Essa
devocdo continuou ao longo dos
anos; a 9 de Outubro de 1931,
escrevia nos seus Apontamentos
Intimos: do teu burrinho, Menino-
Deus, faz o que quiseres: como fazem
0S meninos travessos da terra, puxa-
me as orelhas, surra com forga este
burricote, fa-lo correr para teu
gosto... Quero ser o teu burrinho,
paciente, trabalhador, fiel... . Sdo
Josemaria considerava-se a si mesmo
um burrinho de Deus, aqui o



burrinho do Menino-Deus. O autor
pOe-se a disposicdo do Menino para
que lhe puxe as orelhas, lhe dé uma
surra, para correr a seu gosto...
Interessa-lhe s6 que o que pense,
diga e faca, estejam impregnados de
amor: tudo por Amor!.

No entanto, a sua devogao ao
Menino-Deus intensificou-se de um
modo especial meses mais tarde,
numa ocasido que ele proprio relata.
Alguns dias depois do 2 de Outubro
de 1931 - dia em que, segundo
afirma, aprendeu a fazer oracao de
infancia - foi ao Patronato de Santa
Isabel, do qual era capeldo. Conta:
mostraram-me um Menino Jesus que
era um Sol. Nunca vi um Jesus mais
bonito! Encantador: despiram-no: estd
com os bracinhos cruzados sobre o
peito e os olhos entreabertos. Lindo:
comi-o com beijos e... de boa vontade
o teria roubado.



Essa imagem do Menino Jesus
alimentou a sua oracdo e o seu
afecto. A partir de entdo, todas as
semanas pedia que lhe mostrassem o
pequenino. A devocdo a Jesus
Menino ia modulando a sua vida
interior e lancando raizes profundas
na sua alma: O Menino Jesus: como se
firmou em mim esta devogdo, desde
que vi o grandissimo Ladrdo (...)
Jesus-menino, Jesus-adolescente: gosto
de te ver assim, Senhor, porque me
atrevo mais. Gosto de te ver
pequenino, como que desamparado,
para ter a ilusdo de que precisas de
mim! . E dancava com ele, embalava-
0 e mimava-o, como se de um
Menino vivo se tratasse.

A devocdo a infancia de Jesus
afiancou-se nele, em simultdneo com
a propria vida de infancia espiritual.
Por essa via o Senhor ia,
paradoxalmente, fortalecendo a sua
alma e tornando-a terna e delicada
no seu trato com Deus: suaviza as



maneiras da minha alma: dd-me,
quero que me dés, dentro da forte
virilidade da vida de infancia, essa
delicadeza e esse mimo com que as
criangas, em intima efusdo de amor,
tratam os seus pais, pedia.

Convém salientar, no entanto, que o
que € caracteristico de Sdo Josemaria
é a sua especial predileccdo pelos
trinta anos da vida oculta de Cristo,
vida de trabalho silencioso, que nao
chamou a atengdo. Cumprir-se-a em
nas, passo por passo, a vida de Cristo ,
escreve, em consonancia com a
tradicdo cristd, sobre o processo de
cristificacdo da vida espiritual dos
cristaos e como viria a ser afirmado
também no Concilio Vaticano II:
todos os membros se devem
conformar com Ele, até que Cristo se
forme neles. Por isso, somos
assumidos nos mistérios da Sua vida,
configurados com Ele. Embora o
Concilio ndo refira aqui a
identificacdo com a infancia e a vida



oculta de Jesus - assim chamada, por
contraposicdo a vida publica - ndo a
exclui, evidentemente, pois nao ha
qualquer motivo para que soO alguns
dos mistérios da vida de Cristo se
reproduzam na vida do cristdo. Sdo
Josemaria Escriva veio precisamente
chamar a atencdo para a relevancia
dos anos ocultos, obscuros, da vida
do Senhor.

Jesus Cristo é o caminho que leva,
pelo Espirito Santo, ao Pai. A via a
percorrer é a Santissima
Humanidade de Cristo. E, pois,
necessario contemplar a sua
passagem pela terra. A contemplacéo
assidua, interiorizada, da vida e da
palavra de Cristo - acompanhada da
recepcao dos Sacramentos - abre
caminho a plena identificagdo com o
Mestre: seguir Cristo: este é o
segredo. Acompanhd-lo tdo de perto
que vivamos com Ele, como os
primeiros doze; tdo de perto, que com
Ele nos identifiquemos. Se ndo



levantarmos obstdculos a graga, ndo
tardaremos a afirmar que nos
revestimos de Nosso Senhor Jesus
Cristo (cfr. Rom 13, 14).

Sao Josemaria aconselhava meter-se
nas cenas do Evangelho, como uma
personagem, até que se gravassem
na memoria as palavras e a actuagao
do Senhor, como um filme que se
desenrolasse diante dos olhos. Ao
contemplar a vida de Cristo e ao
ouvir as suas palavras, estas
penetram até ao fundo da alma,
transformando-a, pela ac¢do da graca
(cfr. Heb 4, 12). Afirma: para ser ipse
Christus é preciso mirar-se Nele (...)
Quando se ama alguém, deseja-se
conhecer toda a sua vida, o seu
cardacter, para nos identificarmos com
essa pessoa. Por isso temos de
meditar na vida de Jesus, desde o Seu
nascimento num presépio até a Sua
morte e a Sua ressurreigdo (...)
contemplda-la como um filme (...). Se
fizermos assim, se ndo criarmos



obstdculos, as palavras de Cristo
penetrardo até ao fundo da nossa
alma e transformar-nos-do.

Estas afirmacoes do seguimento de
Cristo como contemplacdo dos seus
passos - dos mistérios da sua vida -
que transformam o cristao e o
revestem de Cristo, estdo em sintonia
com a Tradi¢ao, como ja vimos.

Enamoravam-no todas as cenas e
mistérios da vida de Jesus: o
abandono de Belém, o trabalho em
Nazaré, as inumeras cenas da vida
publica, a sua Paixdo e a gloria da
Ressurreicdo... Por esse motivo, a
devocdo a infancia de Jesus em
nenhum momento teve nele um
caracter de exclusividade. A atitude
ardente e apaixonada para com Jesus
Menino tornava-se patente,
especialmente ao aproximar-se a
época natalicia. Beijava com ternura
as imagens do recém-nascido, ou
erguia-o nos seus bracos,



acariciando-o docemente, enquanto
o olhava agradecido e com fome de
aprender.

Licdes antigas e novas da infancia
de Jesus

Sdo Josemaria pronunciou algumas
homilias na altura do Natal, nas
quais contempla a Jesus Menino e se
maravilha perante um Deus que se
fez homem - perfeito Deus e perfeito
Homem -. Contempla-O com desejo
de aprender as licdes que nos ensina:
Nosso Senhor encarnou para nos
manifestar a vontade do Pai. E
comeca a instruir-nos estando ainda
no bergo . Da-nos exemplo de
cumprimento da vontade do Pai, de
simplicidade, de naturalidade de
obediéncia, de humildade... .
Entrelacam-se temas caros a toda a
Tradigdo, com uma chamada a
correspondéncia de cada um, na vida
corrente, lugar do encontro pessoal
com Deus - tema este estreitamente



relacionado com a espiritualidade
que lhe fora confiada -,
interiorizando e actualizando na
propria vida, o que a Escritura narra.

Vale a pena debrucarmo-nos sobre
uma homilia - O Triunfo de Cristo na
Humildade, pronunciada no Natal de
1963 - com mais vagar, para
considerar como sdo abordadas estas
cenas tradicionais na devocao crista.
Detém-se diante do Menino recém-
nascido para agradecer as
maravilhas do amor divino e para se
enamorar mais dele: E preciso ver o
Menino, nosso Amor, no seu bergo ,
para tentar compreender esse
mistério, que na sua obscuridade, é
uma luz que guia a vida dos homens;
recorre as Escrituras e aos Padres da
Igreja para aprofundar na
compreensdo do mistério; apela a
uma disposicdo de humildade
intelectual, citando S. Jodo
Crisostomo ; e ao desejo de
renovacao interior e de



cumprimento da vontade divina,
seguindo as exortacdes de S.
Bernardo e de Santo Agostinho.

Considera Jesus como modelo, como
era habito na Tradicdo crista.
Escreve: ao falar diante do Presépio
sempre procurei ver Cristo Nosso
Senhor desta maneira, envolto em
paninhos, sobre a palha da
manjedoura, e, enquanto ainda é
Menino e ndo diz nada, vé-Lo ja como
Doutor, como Mestre.

No entanto, a licdo que aprende de
Jesus Menino é bem diferente da que
davam os Padres e Doutores da
Igreja, mais em consonancia com a
missdo fundacional que recebera de
Deus. E preciso entender as li¢des que
nos dda Jesus ja desde menino, desde
recém-nascido, desde que 0s seus
olhos se abriram para esta bendita
terra dos homens, aconselha. Quais
sdo as principais ligoes que
descobre? O autor esclarece: Jesus,



crescendo e vivendo como um de nos,
revela-nos que a existéncia humana, a
vida corrente e ordindria, tem um
sentido divino. Por muito que
tenhamos pensado nestas verdades,
devemos encher-nos sempre de
admirag¢do ao pensar nos trinta anos
de obscuridade que constituem a
maior parte da passagem de Jesus
entre os seus irmdaos, os homens. Anos
de sombra, mas, para nos, claros
como a luz do Sol. Mais: resplendor
que ilumina os nossos dias e lhes da
uma auteéntica projecgdo, pois Somos
cristdos correntes, com uma vida
vulgar, igual a de tantos milhdes de
pessoas nos mais diversos lugares do
Mundo.

Esta é uma chave fundamental da
sua mensagem: aprender dos trinta
anos da vida oculta de Cristo - isto é,
uma vida sem esplendor, sem brilho,
sem chamar a atencdo, apenas
conhecida dos vizinhos, da sua
familia, sem nada de extraordinario



-. Esta € a vida que qualquer cristdo
corrente esta chamado a imitar, e
que lhe é acessivel, mas nem por isso
menos importante. Assim viveu Jesus
seis lustros, conhecido como o filho
do carpinteiro.

Esses anos silenciosos - “ocultos” — da
vida de Jesus sdo um chamamento
que Deus dirige aos homens para que
saiam do proprio egoismo e se
entreguem generosamente aos
outros e ao cumprimento da vontade
divina nos seus afazeres quotidianos.
Acrescenta, de seguida, dirigindo-se
ao Senhor: ndo me largues, ndo me
deixes; trata-me sempre como um
menino. Que eu seja forte, valente,
integro. Mas ajuda-me, como a uma
criatura inexperiente. Leva-me pela
tua mao, Senhor, e faz com que a tua
Mdie esteja também a meu lado e me
proteja. E assim, possumus!,
poderemos, seremos capazes de ter-Te
por modelo! . Podemos toma-Lo por
modelo, empreender este caminho



divino, porque Ele o tornou humano
e acessivel a nossa fraqueza,
esclarece.

Aconselha a viver sentindo-se filhos
de Deus, com o desejo de cumprir a
vontade do Pai. Quando Deus confia
uma missdo aos homens, quando os
chama com uma vocacdao especifica,
é como se lhes estendesse a sua mao
paternal, repleta de fortaleza e de
amor, pois conhece a debilidade
humana. Espera apenas
correspondéncia, que se traduz no
esforgo - prova de liberdade - de
agarrar essa mao que Ele estende.
Para o conseguir temos de ser
humildes, temos de sentir-nos filhos
pequenos.

Reparar bem no exemplo de Cristo é
o caminho para desejar
corresponder aos chamamentos que
Ele dirige através das obrigacoes da
vida corrente: no cumprimento dos
deveres de estado, na profissao, no



trabalho, na familia, no convivio
social, na amizade, no empenho de
realizar o que é bom e justo... . E
depois desta digressdo pelos anos da
vida oculta do Senhor, regressa de
novo a contemplacdo de Jesus
Menino, uma vez mais sob esta
perspectiva da correspondéncia a
propria vocagao cristd: Quando chega
o Natal, gosto de contemplar as
imagens do Menino Jesus. Essas
figuras que nos mostram o Senhor tdo
apoucado, recordam-me que Deus nos
chama, que o Omnipotente Se quis
apresentar desvalido, quis necessitar
dos homens. Do ber¢o de Belém,
Cristo diz-me a mim e diz-te a ti que
precisa de nos; reclama de nés uma
vida cristd sem hesita¢des, uma vida
de entrega, de trabalho, de alegria.
Jesus, que cumpriu a vontade de seu
Pai Deus, convida-nos a fazer o
mesmo.

O autor chama a atencdo para a
naturalidade e a simplicidade da



vida do Senhor. Os seus anos
“ocultos” ndo sdo uma simples
preparacdo dos anos da vida publica:
Desde 1928 compreendi claramente
que Deus deseja que os cristdos
tomem exemplo de toda a vida do
Senhor. Entendi especialmente a sua
vida escondida, a sua vida de trabalho
corrente no meio dos homens: o
Senhor quer que muitas almas
encontrem o seu caminho nos anos de
vida calada e sem brilho . Esses anos
sdo um convite que Deus dirige aos
homens, para que se santifiquem e
realizem a Redencdo através das
actividades e das ansiedades da sua
vida profissional e social. Com esses
anos de trabalho, Jesus veio ensinar,
fazendo; veio ensinar, sendo modelo,
foi Mestre e exemplo, com a sua
conduta. Deste modo, esse Jesus, que
se fez menino, triunfou: com o
aniquilamento, com a simplicidade,
com a obediéncia, com a diviniza¢do
da vida corrente e vulgar das



criaturas, o Filho de Deus foi
vencedor!.

E esse o sentido do caminhar terreno
de Jesus, assim revela aos homens do
nosso tempo que se abriram os
caminhos divinos da terra - afirma
uma vez mais -. Os seus trinta anos
de trabalho silencioso - que nédo
chamou a atencdo -, a naturalidade, a
simplicidade, a humildade com que
procedeu, sdo luz potente que
ilumina a vida dos homens correntes,
que ndo podem esperar realizar
feitos extraordinarios, gestas
heroicas, mas que sabem, no entanto,
que a sua vida calada e sem brilho
como a de Cristo, tem também um
valor e um sentido divinos e obedece
aos planos salvadores de Deus.

Entrelacam-se, nestes comentarios,
aspectos comuns a toda a tradicdo
espiritual e aspectos novos que
correspondem ao cumprimento da
vocacdo divina que Deus lhe



confiara, enquanto Fundador do
Opus Dei. Qualquer que seja o tema
que esteja a considerar na sua oracao
e na sua pregacao, afloram-lhe ao
pensamento e ficam eternizados nos
seus escritos, as ansias de levar a
cabo a sua missao, de proclamar que
todos os caminhos humanos da terra
passaram a ser também divinos, que
ndo é necessario afastar-se do mundo
para viver em intima unido com
Deus.

Influéncia de Teresa de Lisieux em
Sao Josemaria?

Embora a espiritualidade de Escriva
seja muito diferente da de Teresa de
Lisieux — que tanto desejou afastar-se
do mundo para entrar no Carmelo —,
aproxima-os, no entanto, a vivéncia
da infancia espiritual, como vamos
agora considerar.

O caminho de infancia espiritual
tinha-se difundido muito,
especialmente através de Santa



Teresinha do Menino Jesus, a quem
Sdo Josemaria teve muita devocao.
Narra nos seus Apontamentos
Intimos, que no dia 2 de Outubro de
1931, terceiro aniversario da
fundacdo do Opus Dei e festa dos
Anjos da Guarda, invocou
ardentemente o seu Anjo: que me
ensine a amar a Jesus, pelo menos,
pelo menos, como ele o ama. Ndo ha
duvida que Santa Teresinha — era a
véspera da sua festa - (...) conseguiu
do meu Anjo da Guarda que hoje me
ensinasse a fazer oracdo de infancia.
Que coisas mais pueris disse ao meu
Senhor! Com a confiada confianga de
uma crianga que fala ao Grande
Amigo, de cujo amor esta seguro.

Convém registar, no entanto, que Sao
Josemaria comenta que ndo foi nos
livros que conheceu o caminho de
infancia, embora os tivesse lido,
depois de Deus lhe ter inspirado essa
via: Ndo foi nos livros que conheci o
caminho de infancia, a ndo ser depois



de Jesus me ter feito caminhar por
essa via.

Em Janeiro de 1932 - algum tempo
depois de ter aprofundado na vida de
infancia espiritual — relata, nos seus
Apontamentos Intimos, como e
quando aprendeu a viver a
espiritualidade da infancia. Escreve —
como ja foi dito - que ndo a
conhecera nos livros, e que s6 depois
de a viver, reparara na semelhanca
com o “caminhito” de Teresa de
Lisieux, através de uma obra que lhe
chegou as mdos e que o divulgava:
Ontem comecei a folhear pela
primeira vez um livro que hei-de ler
devagar muitas vezes: ‘Caminhito de
infancia espiritual’ do P. Martin. Com
essa leitura, vi como Jesus me fez
sentir, até com as mesmas imagens, a
via de Santa Teresinha. Ja anotei
nestas Catarinas — assim chama aos
seus Apontamentos Intimos, por
devocdo a Santa Catarina de Sena -
coisas que o demonstram. Também



vou ler devagar a ‘Historia de uma
alma’. Creio que ja a li uma vez, mas
sem lhe dar importancia, parece que
ndo deixou marcas no meu espirito.
Mercedes foi a primeira a fazer com
que eu compreendesse e admirasse e
quisesse praticar a sintese da sua vida
admiravel: ocultar-se e desaparecer.
Mas este plano de vida, que nela era
uma consequéncia, um fruto saboroso
da sua intima e profunda humildade,
ndo é, afinal de contas, sendo a
medula da infancia espiritual. Entdo,
Teresinha pegou-me na mao e levou-
me, com Mercedes, por Maria, minha
Mdie e Senhora, ao Amor de Jesus,
acrescenta o autor.

Esta Mercedes que refere é Mercedes
Reyna O "Farrill, uma religiosa que
faleceu em 1929, com fama de
santidade. Sdo Josemaria conhecera-
a quando era Capelédo do Patronato
de Doentes e atendera-a antes de
morrer. Ha algo, neste relato dos
seus Apontamentos, que causa uma



certa surpresa. O seu autor parece
identificar o &mago do espirito de
infancia com ocultar-se e
desaparecer, que tomou como lema
parapara a sua vida. Que significa
esta afirmacdo, que ndo é nada usual
e que chega a parecer
surpreendente? F habitual
identificar a via de infancia com o
amor, a confianca e o abandono em
Deus, a simplicidade. Também a
humildade é caracteristica de quem
se faz pequeno, e esta sim, que
podemos relaciond-la directamente
com o “ocultar-se e desaparecer” — no
texto acima citado, o autor afirma
que é o fruto saboroso de uma
humildade profunda - ou com a “vida
escondida” de que fala Sao
Josemaria. No entanto, dai até chegar
a afirmar que seja a medula da
infancia espiritual, parece ir alguma
distancia.

Na impossibilidade de conhecer
melhor a Mercedes Reyna,



procuramos ver se em Teresa de
Lisieux aparecem afirmacoes
parecidas. Efectivamente, Teresa
manifesta o desejo ardente de viver
esquecida, atribuindo-o a inspiracao
divina: Aquele, cujo reino ndo € deste
mundo, mostrou-me que a verdadeira
sabedoria consiste em 'querer ser
ignorada e tida por nada' (...) tinha
sede de sofrer e de ser esquecida ;
sentia que a verdadeira gloria é a
que ha-de durar eternamente, e que,
para la chegar, ndo é preciso fazer
actos herdicos, mas esconder-se e
praticar a virtude. O apreco por “ser
ignorada” e “ser esquecida” é
facilmente identificavel com o
ocultar-se e desaparecer de que fala
Sao Josemaria, como o cerne da vida
de infancia. No entanto, em Santa
Teresinha este desejo de ocultar-se
aparece, com frequéncia, unido a
devocdo a Santa Face de Jesus, tal
como aparece profetizada em Isaias,
desprovida de esplendor e de beleza
(Is 53,1-2), e ndo aos anos da vida



oculta - de trabalho - do Senhor,
como acontece em Sao Josemaria.

Embora Teresa de Lisieux e
Josemaria Escriva sejam
profundamente diferentes, na sua
espiritualidade e na sua vocacao,
encontram-se também muitas
semelhancas entre eles. Tém em
comum uma mesma atitude de
infancia espiritual, assim como o
apreco pelas coisas pequenas. Ambos
consideram que a santidade néo
consiste numa perfeicdo isenta de
erros e imperfeicdes, e estd, portanto,
ao alcance de todos. Se Teresa veio
chamar a atencdo para o facto de que
a santidade pode ser acessivel a
todos, Josemaria veio acrescentar
que a santidade ndo so é acessivel,
mas que todos os homens estdo
chamados a ela, acentuando a
doutrina da chamada universal a
santidade.



E dificil determinar até que ponto
varias ideias e imagens semelhantes
que encontramos entre eles, foram
influéncia directa de Teresa ou
sugeridas, quer pelo Espirito Santo,
quer pela tradigdo dos livros de
espiritualidade. Podemos supor que
algumas delas, pela parecenga que
manifestam, terdo tido origem na
leitura dos escritos autobiograficos
desta jovem santa. Como vimos,
atribui a sua propria oracao de
infancia a intercessdo de Santa
Teresinha.

O Caminhito de infancia espiritual do
Padre Gabriel Martin - que Sdo
Josemaria meditou com frequéncia e
que o pode ter influenciado - procura
oferecer uma sintese da pequena via
de Santa Teresinha. Comeca por
explicar que a infancia espiritual -
que afunda as suas raizes no
Baptismo - consiste na consideracao
de Deus como um Pai que esta
proximo dos seus filhos e em



relacionar-se com Ele como criangas.
As caracteristicas das criancas sao
vistas como imagens das virtudes
cristds que caracterizam a infancia
espiritual: a sua pequenez e
fraqueza, a pobreza, a simplicidade,
a absoluta confianca, o abandono, o
amor. Eis as virtudes proprias da
infancia espiritual: é o estudo destas
diferentes virtudes que nos faz
penetrar no segredo do ‘pequenino
caminho’, diz o seu autor.

Ser pequenos e fracos diante de Deus
equivale a ser humildes, com
humildade de coracdo: considerar
que o que se tem de bom é de Deus, e
reconhecer a incapacidade de atingir
a santidade pelas proprias forcas. Dai
que ndo se perturbem com a sua
pequenez. Teresa dizia, usando a
linguagem de S&do Paulo, que néo se
afligia vendo a propria fraqueza, mas
que se gloriava dela e esperava
descobrir em si novas imperfeicdes,
todos os dias. As criangas sdo pobres,



sabem que ndo tém nada de seu - a
ndo ser a propria fragilidade -. Tudo
é de seus pais, que lhes vdo dando o
que necessitam. Santa Teresinha
afirmava que o agradava a Jesus na
sua pequenina alma, era ver como
amava a sua pequenez e a sua
pobreza e a esperanca cega na sua
misericordia. Dai que a confianga em
Deus nunca seja demasiada, assim
como 0 amor e 0 abandono, por ser
Deus tdo bom. O amor é proprio
deste caminho ; finalmente, tudo nele
leva ao abandono. Sdo estas as varias
virtudes do caminho de infancia, tal
como o apresenta o livro do Padre
Martin.

Ao ler a obra da Santa Teresinha e
varios dos escritos de Sdo Josemaria,
encontra-se uma mesma atitude de
infancia, com muitas caracteristicas
comuns — 0 amor, o abandono e a
confianca em Deus, a simplicidade, a
ousadia humilde —. Usam também
algumas expressdes comuns, tais



como: “Apostolo de apostolos”, “paz e
alegria”, “por boa cara”, “que bom
é!” - referido a Deus - . No entanto,
este facto ndo significa
necessariamente que resultem da
influéncia de Santa Teresinha, pois
sdo expressoes relativamente
correntes, e algumas delas nem
sequer sdo muito frequentes nos
escritos dos dois autores. £ comum a
ambos a metafora “alfinetadas” para
designar os pequenos contratempos
e sacrificios que surgem na vida de
cada dia, assim como algumas
imagens: a comparacao da elevacao
da alma a uma ave que levanta voo —
tradicional na literatura espiritual —
ou a dos degraus que € necessario
subir no caminho da santidade. Esta
imagem deve ser, efectivamente,
inspirada em Teresa de Lisieux, pois
€ um dos seus textos fundamentais
no que diz respeito a infancia
espiritual. Para uma crianca
pequena, subir os degraus — da
santidade, entenda-se — supde um



enorme esforco, até que Deus,
compadecido, a toma amorosamente
nos seus bracos. Vale a pena
reproduzir o ponto de Forja em que
Sdo Josemaria visualiza a cena: as
criangas pequenitas e simples, muito
sofrem para subir um degrau!
Aparentemente, estdo ali a perder
tempo. Por fim, sobem. Agora, outro
degrau. Com as mdos e os pés, e com o
impulso do corpo todo, conseguem um
novo triunfo: outro degrau. E voltam
a comecar. Que esforgos! Ja faltam
poucos..., mas, entdo, uma
escorregadela... e ei-lo!... por al
abaixo. Toda dorida, num mar de
lagrimas, a pobre criangca comega,
recomeca a subida. - Assim acontece
connosco, Jesus, quando estamos
sozinhos. Pega-nos Tu nos teus bragos
amaveis, como um Amigo grande e
bom da crianga simples; ndo nos
deixes enquanto ndo chegarmos la
acima; e entdo - oh entao! -,
saberemos corresponder ao teu Amor
misericordioso com auddcias infantis,



dizendo-te, doce Senhor, que, fora de
Maria e de José, ndo houve nem
havera mortal - e houve-os muito
loucos - que te queira como te quero
eu . Embora ndo saibamos a data em
que escreveu este ponto, deve ser
inspirada em Santa Teresinha, tanto
a menc¢do ao Amor Misericordioso,
como a imagem dos degraus - que a
crianga tem dificuldade em subir -
substituidos pelos bracos de Jesus,
que a Santa compara ao ascensor que
procura, pois se vé demasiado
pequena para subir a dificil escada da
perfeicdo (...) O ascensor em que hei-
de subir ao Céu sdo 0s vossos bragos,
0 meu Jesus! Para isso ndo preciso
crescer; pelo contrdrio, tenho de ser
pequenina, tornar-me cada vez mais
pequenina . No entanto, a descricdo é
profundamente diferente na forma,
no estilo, na forca com que o autor
descreve o esforco, a escorregadela e
o trambolhdo da crianca, no modo
como declara a sua “loucura” de
amor.



Além da vida de infancia, da qual
temos vindo a falar, é flagrante a
importancia que tanto Teresa de
Lisieux como Josemaria Escriva ddo
as coisas pequenas da vida corrente,
realizadas com amor, como ja
dissemos. E importante salientar que
Teresa as relaciona com a infancia
espiritual, e que Sao Josemaria
prefere falar delas, por exemplo no
Caminho, num capitulo separado,
talvez — como sugere Pedro
Rodriguez - para lhes dar mais forca
e maior universalidade e ndo as
delimitar so0 a uma espiritualidade —
a via de infancia — que considera
facultativa, algo que nao se pode
impor a ninguém, enquanto que o
cuidado das coisas pequenas nao é
algo optativo, mas uma dimensao
fundamental e constitutiva da
santificacdo do trabalho profissional
e da vida quotidiana que pregava.

E interessante observar que,
enquanto Teresa diz que é uma alma



muito pequenina, que soO sabe
oferecer a Deus coisas também muito
pequeninas, Josemaria escreve, em
contraste com ela: As almas grandes
tém muito em conta as coisas
pequenas . Parece evocar a expressao
de Santa Teresinha, mas dando-lhe,
propositadamente, uma maior
dimensdo, que acentua o valor das
pequenas coisas no caminho da
santidade.

Havendo, efectivamente, varias
coincidéncias na doutrina e imagens
semelhantes, no entanto, o que mais
chama a atencdo, ao ler os dois
autores, é precisamente a diferenca -
0 contraste - que encontramos, no
que se refere ao estilo de cada um
deles.

A escrita de Teresa de Lisieux é fruto
da sua época, das influéncias
culturais e literarias de entdo, do
ambiente que a rodeou.
Encontramos nela abundantes



diminutivos, o gosto pelas metaforas
e as comparacoes da sua “pequena
alminha” , com uma flor, ou uma
avezinha, com um estilo e uma
linguagem imbuida de romantismo.

No extremo oposto, o que salta a
vista em Sdo Josemaria, €
precisamente a forca da sua
linguagem, o seu estilo vigoroso. A
vida de infancia néo € idiotice
espiritual ou mimalhice — acentua -
mas caminho sensato e rijo . E
acrescenta: quem segue o ‘pequeno
caminho de infancia’, para se tornar
‘crianga’ necessita de robustecer e
virilizar a sua vontade . Insiste uma
vez e outra, para que nao possa
restar qualquer duvida: Se ndo és
varonil e...normal, em lugar de seres
um apostolo, seras uma caricatura
que provoca riso ; ou: Que a vossa
oragdo seja viril. - Ser crian¢a ndo é
ser efeminado . SO depois de ressaltar
bem estas ideias, se detém em



descrever em que consiste a infancia
espiritual, e como se vive.

Como um menino, cuja missao
supera as proprias forcas

Sao Josemaria sentia-se como um
menino — um instrumento inepto -
nas maos de Deus, para realizar a
missao que lhe fora confiada.
Olhando para tras, para o percurso
da sua vida, referia-se a missao
divina que recebera, afirmando que
Deus, que brinca com as almas como
um Pai com os seus filhos pequenos,
o tinha tratado como a uma crianca,
dando-lhe a conhecer, ndo de uma so
vez, mas pouco a pouco, tudo o que
esperava dele. Dizia: O Senhor tratou-
me como a um menino: se, quando
recebi a minha missdo, me tivesse
dado conta do que me ia cair em cima,
teria morrido.

Na homilia A Grandeza da Vida
Corrente ilustra esta mesma
convicgcdo com uma imagem



sugestiva. Relata que um dia, ao
contemplar na praia o por do Sol,
vira uma barca aproximar-se e uns
pescadores saltarem para terra.
Comecaram a tirar da dgua a rede
arrastada pela barca, repleta de
peixes, com brio e energia. De
repente surgira uma crianca,
agarrara a corda com as maozinhas e
comecara a puxar com evidente falta
de habilidade. Aqueles pescadores
rudes devem ter sentido o coracdo
estremecer e permitiram que aquele
pequeno colaborasse; ndo o
afastaram, apesar de ele estorvar em
vez de ajudar: Pensei em vocés e em
mim - confidencia - nesse puxar pela
corda todos os dias, em tantas coisas.
Se nos apresentarmos diante de Deus
Nosso Senhor como esse pequeno,
convencidos da nossa debilidade mas
dispostos a cumprir os seus designios,
alcancaremos a meta mais facilmente:
arrastaremos a rede até a beira-mar,
repleta de frutos abundantes, porque



onde as nossas forgas falham, chega o
poder de Deus.

Assim se via, como essa crianca, que
tem de levar a cabo uma missao,
certamente superior as suas forcas,
mas com alegria e confianca, sem
angustia, pois se sabe apenas
instrumento, que enche de ternura o
coracdo de Deus, como estremecera o
coracdo daqueles homens rudes.

Noutro momento, usando a metafora
da crianca que “constroi uma casa”
guiado pela mdo experiente de seu
pai, expressa que para abrir caminho
a este querer divino — o Opus Dei -
Deus o tinha levado, como pegando-
lhe pela mao, a edificar o seu
“castelo”: da este passo — parece que
dizia -, poe isto agora aqui, tira isto de
diante e pde-no acola. Assim foi o
Senhor construindo a sua Obra, com
tragos firmes e perfis delicados, antiga
e nova como a palavra de Cristo . Via
como o Senhor o tinha ido



conduzindo, como num jogo divino, a
construir a Obra de Deus, com to
todo o seu colorido e variedade,
brincando com ele como com uma
criancga- ludens in orbe terrarum
(Prov. 8, 30-31) -.

Porque sempre se considerou filho
pequeno de Deus, podia dirigir-se a
seu Pai com plena confianca,
dizendo: Senhor, Tu colocaste-me
aqui; Tu confiaste-me isto ou aquilo, e
eu confio em Ti. Sei que és meu Pai e
tenho visto sempre que as criangas
confiam absolutamente nos pais .
Assim foi sempre — com tonalidades
diferentes - a sua oragao, esclarece, e
acrescenta que este abandono nas
maos de Deus impele a trabalhar
constantemente com rectiddo de
intencdo e com alegria, quaisquer
que sejam as dificuldades e os
obstaculos que se deparem no
caminho.



O abandono néo é quietismo. Quem
ama ndo permanece inactivo, pelo
contrario, o amor estimula-o, urge-o
(2 Cor 5, 14). A imagem do
instrumento ndo significa
passividade. As pessoas, quando sdo
usadas por Deus como instrumento,
sdo conduzidas segundo o seu modo
de ser, inteligente e livre. Se
cooperam com docilidade, pdem em
jogo, activamente, todas as suas
capacidades. Embora, em ultima
analise, ndo importe a qualidade do
instrumento, pois a sua eficacia
provém de Deus (2 Cor 3, 5).

Sdo Josemaria procurou sempre
levar a cabo o que Deus lhe pedia,
como um filho pequeno que confia
na omnipoténcia do Pai: com
confianca, com seguranca, com a
certeza de que o seu Pai tudo pode. A
filiacdo divina, vivida e sentida,
levou-o sempre a fortaleza e a
serenidade, e foi um aguilhdo
constante para sentir a urgéncia de



ser fiel a vontade divina. Ao sentir a
sua incapacidade, recorria ao Senhor
para que desse o remédio oportuno,
mas nao recuava: Penso que procurei
cumprir a sua Vontade, sendo mau
instrumento como sou, mas sem
interpor-me; e sempre, quando me vi e
me vejo tdo cheio de misérias e
defeitos, dirijo-me a Deus que, como
bom Pai, me acolhe e me quer.

Enfrentava com paz as
incompreensdes e as dificuldades
para fazer o Opus Dei. O ver, com
tanta nitidez, que Deus o tratava
como a uma crianca, levou-o a
cultivar o caminho de infancia
espiritual, como afirmou, repetidas
vezes: a minha oragdo face a qualquer
circunstancia foi sempre a mesma:
Senhor, Tu puseste-me aqui, Tu
confiaste-me isto ou aquilo. Resolve
Tu tudo o que seja necessario
resolver, porque é teu e porque eu
sozinho ndo tenho forgas. Sei que és
meu pai, e sempre Vi que as criangas,



que os filhos, estdo confiantes nos
seus pais: ndo tém preocupagoes, nem
sequer sabem que tém problemas,
porque os seus pais lhes ddo tudo
resolvido. Meus filhos, com esta firme
confianga temos de viver e temos de
rezar sempre, porque € a unica arma
com que contamos e a unica razdo da
nossa esperanca.

O esforc¢o de Sdo Josemaria Escriva
por se considerar perante Deus como
um filho pequeno e por se relacionar
como tal com o seu Pai, foi uma
constante, ao longo de toda a sua
vida. O Prelado do Opus Dei, D.
Javier Echevarria, que conviveu com
Sao Josemaria durante dezenas de
anos, testemunhou a sua luta por
viver continuamente com a atitude
de um menino pequeno que procura
os bracos fortes do Pai ou o amavel
regaco materno. Recitava, de manha
e a noite, oracdes aprendidas na
infancia, saboreando-as com a
absoluta seguranc¢a de um menino



que se abandona nas maos de seu
pai. Com o passar dos anos, o seu
amor a Deus foi adquirindo matizes
de uma paixdo ardente, que nado
podia conter. Recorria a vida de
infancia para fomentar a humildade
e abandonar-se totalmente em Deus.
Ajudava-o recordar-se da sua
meninice, quando se sentia
completamente seguro nas maos de
seu pai. Precisamente por esta
infancia espiritual, teve sempre a
fortaleza de ndo transigir no que
Deus lhe pedia, sempre disposto a
prescindir da sua pessoa, da sua
fama, do seu prestigio, da sua honra,
quantas vezes fosse necessario. Em
1969, dizia aos que o
acompanhavam: peco ao Senhor e a
sua Mde Santissima que me facam
cada dia mais pequeno. Assim, além
de que terdo de ocupar-se de mim, se
me ddo uma pancada, ndo o notarei,
porque as criangas sdo de borracha
(...). Aconselho-vos a que vos



abandoneis nas mdos de Deus, que
sdo as mdos mais seguras.

Também o levara a comportar-se
com Deus como um filho pequeno, o
trabalho sacerdotal que
desempenhara na formacao das
criangas: aprendera da sua vida
cheia de candura e de sinceridade,
para viver da mesma forma no seu
trato com o Senhor.

Em 1970 comentava o agradecimento
que sentia por esta vida de infancia
que procurava viver: nunca
agradeceremos a Deus a graga que
prodigalizou para fazer-nos pequenos.
E no ano anterior confidenciara-lhe:
sabes o que venho pedindo neste
ultimo ano? Venho pedindo ao Senhor
e a sua Mde Santissima — que alegria
me da que seja minha Mdie, e tua, e de
todos os homens! -, venho pedindo que
me facam pequeno, muito pequeno,
para poder apertar-me fortemente
contra os seus Coracgaoes.



Repetia diariamente e com
extraordindria frequéncia as
jaculatorias: confio em Vos,
Abandono-me em Vos! Estes actos de
confianca e de abandono resumem o
que Sdo Josemaria revelava em 1972:
que havia temporadas em que a sua
oracdo e a sua mortificacdo
consistiam em viver continuamente
abandonado em Deus. Chegou ao
abandono em Deus por essa oracao
incessante, unida a uma vigorosa
mortificacdo e ao amor a Cruz.
Considerava que € precisamente na
Cruz que o cristdo melhor se
identifica com Cristo, e por isso se
torna mais filho de Deus. Olhando
para a sua vida, dizia: vejo-me nada e
menos que nada: so fui um estorvo.
Por isso, cada dia sinto a necessidade
de fazer-me pequeno, muito pequeno
nas maos de Deus. Deste modo me
consolo com o que escrevi tantas
vezes: que faz uma crianga? Entrega
ao seu pai um soldado sem cabega,
um carreto velho, um berlinde de



vidro de garrafa. Pois eu também: o
pouco que tenho quero dd-lo
inteiramente e de verdade. Assim, a
minha pequenez, fundida com a
Paixao de Cristo, tem toda a eficacia
redentora e salvadora: nada se
perde! . Ao unir-se continuamente a
Paixdo de Jesus Cristo, um filho de
Deus torna-se um instrumento util,
pois da Paixdo de Cristo, brota toda a
eficacia redentora.

Quase no ocaso da sua vida na terra,
a ponto do seu encontro definitivo
com Deus, em 1974, Sdo Josemaria,
encontrando-se doente, com
evidentes limitac¢des fisicas,
declarava que tinha tido sempre o
afa de pregar a vida de infancia. e
que, nessa ocasiao, o Senhor o fazia
tocar, até fisicamente, a realidade de
ser como um menino pequeno. E
numa meditagdo na véspera das suas
bodas de ouro sacerdotais,
confidenciava: Passados cinquenta
anos, sinto-me como uma crian¢a que



balbucia: estou a comecar, a
recomecgar... cada dia. E assim até ao
fim dos dias que me restam (...).
Temos de viver pendentes d’ Ele, dos
seus ldbios, com o ouvido atento, com
a vontade tensa, disposta a seguir as
divinas inspiracoes.

Assim viveu toda a sua vida, desde os
momentos em que pressentia que
Deus queria algo que ele ndo sabia o
que era, passando pelos anos em que
Deus lhe foi dando luzes
fundacionais sobre o espirito da
Obra de Deus, e nos quais lutou por
realizar a vontade divina, até as
vésperas da sua morte. Assim viveu e
assim atingiu a maturidade na vida
interior, a santidade. Jodo Paulo II,
na audiéncia que se seguiu a sua
beatificacgdo, referiu-se as palavras
aqui recolhidas, dizendo: “Deu prova
de uma humildade extraordinaria,
até ao ponto de que, no final da sua
existéncia, se via ‘como uma crianga
que balbucia™.



Publicado em: Scripta Theologica,
Pamplona, vol. 42, 2010, com o
titulo “La vida de infancia en san
Josemaria Escriva. Una
introduccion”

Maria Helena Guerra Pratas

Instituto Superior de Educacao e
Ciéncias - ISEC, Lisboa, Portugal

hpratas@isec.universitas.pt

1 Cfr. POURRAT, P, «<Enfance», en
Catholicisme IV (1956) 132-133;
NOYE, I, «kEnfance de Jésus», en
Dictionnaire de Spiritualité Ascétique
et Mystique IV (1960) 652-682;
GENNARQO, C., «Infancia Espiritual»,
en Diccionario de Espiritualidad 11
(1987) 306-307; BERROUARD, M-F.,
SAINTE-MARIE, F. y BERNARD, C.,
«Enfance Spirituelle», en Dictionnaire
de Spiritualité Ascétique et Mystique
IV (1960) 682-714. HERRAN, L.M.,



«Infancia espiritual», en Gran
Enciclopedia Rialp XII (1972) 692-694.

2 Cfr. DE MEESTER, C., «Infancia
Espiritual», en Diccionario de Mistica
(2002) 905. Cfr. BERROUARD, M-F.,
«Enfance Spirituelle», 691; SAINTE-
MARIE, F. y BERNARD, C., «<Enfance
Spirituelle», 712.

3 Embora Teresa de Lisieux nao
usasse este termo para designar o
seu “caminhito”, este veio a tornar-se
sinénimo de vida de infancia. O
termo tornou-se popular e passou
para o Magistério da Igreja e para os
trabalhos de Teologia; cfr. DE
MEESTER, C., «Infancia Espiritual»,
905-906.

4 Cfr. RODRIGUEZ, P., Camino, ed.
critico-histérica, Madrid: Rialp, 2002,
914. Cfr. VAZQUEZ DE PRADA, A.,
Josemaria Escrivd, Fundador do Opus
Dei, 1, Lisboa: Verbo, 2002, 15.



5 ESCRIVA, J., Amigos de Deus,
Lisboa: 32 ed. Prumo - Rei dos Livros,
1993, n.148.

6 Cfr. RODRIGUEZ, P., Camino, 914.
Sobre os Apontamentos Intimos,
escritos de caracter privado que o
Fundador, por desejo expresso, nao
quis que fossem lidos antes da sua
morte, cfr. VAZQUEZ DE PRADA, A.,
Josemaria Escriva, 1, 310-322.

7 Cfr. RODRIGUEZ, P., Camino,
917-943.

8 Cfr. RODRIGUEZ, P., Camino, 914.

9 Registo Historico do Fundador
(RHF) 20755, 294-295, citado por
VAZQUEZ DE PRADA, A., O Fundador
do Opus Dei, Sdo Paulo: Quadrante,
1989, 129.

10 Cfr. VAZQUEZ DE PRADA, A,, O
Fundador do Opus Dei, 129.



11 Carta 19-11I-1954, 10, citada em
VAZQUEZ DE PRADA, A., O Fundador
do Opus Dei, 130.

12 Cfr. RHF 20587, 400, citado em
VAZQUEZ DE PRADA, A., O Fundador
do Opus Dei, 143.

13 Cfr. REQUENA, F.M. e SESE, J.,
Fuentes para la historia del Opus Det,
Barcelona: Ariel, 2002, 24.

14 Carta 9-1-1959, 60, citada em
REQUENA, F.M.e SESE, J., Fuentes
para la historia del Opus Deti, 26.

15 Citado em OCARIZ., F., La Filiacién
divina, realidad central en la vida y en
la ensefianza de Mons. Escriva de
Balaguer, en OCARIZ., F. y CELAYA, I.,
Vivir como Hijos de Dios. Estudios
sobre el Beato Josemaria Escrivd,
Pamplona: 2 ed. Eunsa, 1993, 7.

16 Cfr. VAZQUEZ DE PRADA, A,
Josemaria Escrivd, 361-364.



17 Cfr. Ibidem, 308-310; 345-346.
18 Cfr. Ibidem, 323.
19 Cfr. Ibidem, 331-333.

20 Cfr. Carta 9-1-1959, 60, citada em
REQUENA, F.M.e SESE, J., Fuentes
para la historia del Opus Det, 26.

21Cfr. BURGGRAF, J., El sentido de la
filiacién divina, en BELDA, M. (dir.),
Santidad y Mundo. Estudios en torno
a las ensefianzas del Beato Josemaria
Escriva, Pamplona: Eunsa, 1996,
111-112.

22 Tal como refere o actual Prelado
do Opus Dei, que com ele conviveu
intimamente ao longo das ultimas
etapas da vida do Fundador; cfr.
ECHEVARRIA, J., Lembrando o Beato
Josemaria Escriva, Lisboa: Diel, 2000,
166: “Em 1969, animava-nos: ‘ao
longo destes quarenta e um anos,
procurei viver sempre a filiacao
divina’.



23 ESCRIVA, J., Cristo que Passa,
Lisboa: 22 ed. Prumo-Rei dos Livros,
1977, 64. Cfr. Cristo que Passa, 65.

24 Cfr. DEL PORTILLO, A.,
Apresentacdo de Cristo que Passa, 11.

25 Cfr. OCARIZ, F., Vocacion a la
santidad en Cristo y en la Iglesia, en
BELDA, M. (dir.), Santidad y Mundo,
38ss.

26 Carta 2-1I-1945, 8, citada em DEL
PORTILLO, A., Mons. Escrivd de
Balaguer, testemunha do amor a
Igreja, Prumo, Lisbhoa 1977, 60.

27 Cfr. VAZQUEZ DE PRADA, A.,
Josemaria Escrivd, 356-357.

28 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 64.
Cfr. HERRAN, L.M., Infancia
espiritual, 693.

29 Cfr. ESCRIVA, J., Cristo que Passa,
64.



30 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 65.
Também Teresa de Lisieux
fundamentou a sua espiritualidade
da infancia no dogma da filiagao
divina e no vivo sentimento de
filiacdo experimentado; cfr.
PHILIPON, M.-M., Le Message de
Thérese de Lisieux, Paris: Saint-Paul,
1951, 60-61.

31 Carta 8-X11-1949, 41, citada em
VAZQUEZ DE PRADA, A., Josemaria
Escrivad, 368.

32 Apuntes, 535: “Nao é minha
intencdo uniformizar as almas dos
“homens de Deus”. Pelo contrario (...)
0 que vejo é: 1°/ é preciso dar a
conhecer a todos e a cada um dos
socios a vida de infancia espiritual:
2°/ nenhum sécio sera forcado a
seguir este caminho, ou qualquer
outra via espiritual determinada”
citado em VAZQUEZ DE PRADA, A.,
Josemaria Escrivd, 377.



33 ESCRIVA, ]., Caminho, 852 em
Caminho/Sulco/Forja, Prumo-Rei dos
Livros, Lisboa 2002. Cito a edicao
portuguesa, pelo facto de usar a
traducado ai adoptada.

34 Cfr. ESCRIVA, J., Amigos de Deus,
255.

35 Cfr. SAINTE-MARIE, F. e
BERNARD, C., «Enfance Spirituelle»,
712.

36 Cfr. ESCRIVA, J., Cristo que Passa,
58, 11, 103; Amigos de Deus, 6. Sobre
a identificacdo do cristdo com Cristo
em Sdo Josemaria, como nuclear no
seu pensamento, cfr. CARDONA, C.,
La clave de Forja, en GARRIDO
GALLARDO, M. A,, La obra literaria
de Josemaria Escrivd, Pamplona:
Eunsa, 2002, 139-150.

37 Sobre este tema pode ver-se o
estudo de ARANDA, A., El cristiano,
Alter Christus, ipse Christus en el
pensamiento del beato Josemaria



Escrivad de Balaguer, en BELDA, M.
(dir.), Santidad y Mundo, 129ss.

38 Cfr. ESCRIVA, J., Amigos de Deus,
252.

39 Sobre as expressoes “deificado”,
“divinizado”, “endeusado” que tém
as suas raizes na Tradicdo, cfr. LOBO
MENDEZ, G., Deus Uno e Trino, Diel,
Lisboa 2006, 258ss.

40 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 103;
cfr. Ibidem, 133.

41 Cfr. OCARIZ, F., La Filiacion divina,
64-68.

42 Cfr. DE LES GAVARRES, A.,
Carisma de Teresa de Lisieux,
Barcelona: Eiunsa, 1993, 303.

43 Cfr. SAINTE-MARIE, F. y
BERNARD, C., «<Enfance Spirituelle»,
712 ; cfr. CLEMENTE DE
ALEXANDRIA, Paedagogus,1, 12, 16,
17: PG 8, 268d-269h.



44 Cfr. ECHEVARRIA, ]., Lembrando o
Beato Josemaria Escrivd, 172. Sobre a
devocdo a Infancia de Jesus pode ver-
se DOLZ, M., Il Dio bambino. La
Devozione a Gesu bambino dai
Vangeli dell’ infanzia a Edith Stein,
Milano: Mondadori, 2001.

45 Apuntes, 313, citado por VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd,
319.

46 Apuntes, 313, citado por VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd,
3109.

47 Cfr. VAZQUEZ DE PRADA, A.,
Josemaria Escrivd, 368, onde cita esta
afirmacdo de Apuntes, 307.

48 Apuntes, 328, citado por VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd,
370.

49 Apuntes, 347, citado por VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd,
370. Cfr. ESCRIVA, J., Forja, 301.



50 Cfr. VAZQUEZ DE PRADA, A,
Josemaria Escriva, 370-377.

51 Apuntes, 570, citado por VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd,
371. Cfr. Caminho, 883.

52 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 21;
cfr. Ibidem: “tu, que por seres cristao
estas chamado a ser outro Cristo (...)
Estds a viver a vida de Cristo na tua
vida ordindria no meio do mundo?”.

53 CONCILIO VATICANO II,
Constituicdo dogmadtica sobre a Igreja
Lumen Gentium, 7.

54 Sobre o seu apreco pela vida
oculta de Cristo, cfr., por exemplo,
ESCRIVA, ], Cristo que Passa, 14, 20;
Amigos de Deus, 81, 89; Caminho, 840.
Talvez por este motivo, “ocultar-se e
desaparecer” foi lema constante da
sua vida. Referindo-se a este lema
afirmou ser a medula da infancia
espiritual; cfr. Apuntes, 562, citado



por VAZQUEZ DE PRADA, A.,
Josemaria Escriva, 377.

55 Cfr. ESCRIVA, J., Amigos de Deus,
299.

56 Ibidem.

57 ESCRIVA, J., Cristo que passa, 107;
cfr. Amigos de Deus, 253. Cfr.
GAROFALOQ, S., El valor perenne del
Evangelio, en FABRO, C., GAROFALO,
S. y RASCHINI, M.A. (ed.) Santos en el
mundo. Estudios sobre los escritos del
Beato Josemaria Escriva de Balaguer,
Madrid: Rialp, 1993, 136-165,
especialmente 142-152. Cfr.
CASCIARO, J.M., «La ‘lectura’ de la
Biblia en los escritos y en la
predicacion del beato Josemaria
Escriva de Balaguer», Scripta
Theologica 34 (2002/1) 140: “sien la
‘lectura’ biblica del Fundador de la
Obra quisiéramos encontrar un
‘método’, éste seria el que €l mismo
condensa en el sintagma ‘como un
personaje mas’.



58 Cfr. ARANDA, A, El cristiano, Alter
Christus, ipse Christus en el
pensamiento del beato Josemaria
Escriva de Balaguer, 129ss.

59 Cfr. ECHEVARRIA, ]., Lembrando o
Beato Josemaria Escriva, 144. Cfr.
ESCRIVA, ]., Forja, 549.

60 Cfr. ESCRIVA, J., Cristo que Passa,
13. Estas homilias sdo O triunfo de
Cristo na humildade e Na Epifania do
Senhor, respectivamente em Cristo
que Passa 12-21 e 31-38. Na homilia O
Matrimonio, Vocagdo Cristd, do Natal
de 1970, contempla as circunstancias
que rodearam o nascimento do Filho
de Deus e o lar de Nazaré (Cristo que
Passa, 22ss).

61 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 31.
62 Cfr. Ibidem, 13, 17, 18, 20, 31.

63 Cfr. DEL PORTILLO, A,
Apresentacdo de Cristo que Passa,
9-10.



64 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 13.
65 Cfr. Ibidem.
66 Cfr. Ibidem, 15, 19.

67 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 14. A
ideia de Cristo como Doutor e Mestre
€ comum a toda a Tradicdo, afirmada
pelos Padres da Igreja e sintetizada,
por exemplo, em Sdo Tomas de
Aquino, na frase “omnis Christi actio,
nostra est instructio”: TOMAS DE
AQUINO, Super Ioannem, c.11, 1c.6, n.
1555, en Opera Omnia, ed. Taurinii-
Romae: Marietti, 1939-1967.

68 ESCRIVA, J., Cristo que Passa, 14.
69 Cfr. Ibidem.

70 ID., Cristo que Passa, 15.

71 Cfr. Ibidem.

72 Ibidem,17.

73 Cfr. Ibidem.



74 Ibidem,18.

75 Cfr. Ibidem, 19.
76 Ibidem, 20.

77 Cfr. Ibidem,17, 20.
78 Cfr. Ibidem, 21.
79 Ibidem.

80 Ibidem.

81 Cfr. Ibidem, 20.

82 Apuntes, 307, citado por VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd,
368. Cfr. Apuntes, 1348, citado por
RODRIGUEZ, P., Camino, 914: “Ser
nifio (...) nifio otra vez, y nifio para
siempre. Sancta Theresia a Iesu
Infante,ora pro me!”.

83 Apuntes, 560, citado em VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd,
377.



84 Apuntes, 562, citado em VAZQUEZ
DE PRADA, A., Josemaria Escrivd, 377
e nota 215. O ponto de Caminho, 856
refere-se a este livro: cfr.
RODRIGUEZ, P., Camino, 915, 918-919.
Sobre os Apontamentos Intimos e a
devocdo a Santa Catarina de Sena,
vid. VAZQUEZ DE PRADA, A.,
Josemaria Escrivd, cap.VI, 2.

85 Sobre este lema em Sdo Josemaria,
veja-se CASCIARO, ]J.M., Fundamentos
biblicos del lema ‘ocultarme y
desaparecer’ de San Josemaria
Escriva en CHAPA, J., Signum et
testimonium. Estudios ofrecidos al
Profesor Antonio Garcia Moreno en
su 70 cumpleafios, Pamplona: Eunsa,
2003, 273-295. Sobre este tema em
Teresa de Lisieux pode ver-se
PETITOT, H., Sainte Théreése de
Lisieux. Une renaissance spirituelle,
Paris-Tournai-Roma: Desclée, 1926,
195-206.

86 Cfr. ESCRIVA, J., Forja, 624.



87 SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, Historia de uma Alma,
Manuscrito A (71r). Teresa compara-
se frequentemente a um grao de
areia, escondido aos olhos de todos,
visto so por Jesus: cfr. Cartas, 49, 74,
95, 103.

88 ID., Historia de uma Alma,
Manuscrito A (32r).

89 Cfr. ID., Novissima verba, 5-
VIII-1897, 9.

90 Cfr. ESCRIVA, J., Amigos de Deus,
56, 81, 89, ID., Caminho, 840, Cristo
que Passa, 20.

91 Cfr. ID., Caminho, 813-830,
capitulo sobre “Pequenas coisas”.

92 Cfr. PHILIPON, M.-M., Le Message
de Thérese de Lisieux, 122-128.

93 Cfr. ESCRIVA, J., Caminho, 291;
Forja, 13; Sulco, 125; ID., Temas
actuais do Cristianismo, Prumo-Rei



dos Livros, Lisboa 1984, 72, onde Sao
Josemaria refere, numa entrevista, a
sua alegria por esta doutrina ter sido
proclamada pelo Concilio Vaticano II.

94 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infancia Espiritual
conforme a vida e escritos de Santa
Teresa do Menino Jesus, Viana do
Castelo: P. Domingos Augusto
Gongcalves Borlido, 1926, na versao
portuguesa. Sdo Josemaria comecgou
a ler o livro do Padre Gabriel Martin
no dia 13 de Janeiro de 1932, e foi-se
deparando com caracteristicas da
vida de infancia que ja vivia. Por
vezes refere-o nos seus
Apontamentos Intimos. Cfr.
RODRIGUEZ, P., Camino, 932-933.

95 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infancia Espiritual, 2-.3.

96 Ibidem, 7; cfr. 4-7. Sobre as
virtudes da infancia espiritual, pode
ver-se 0 discurso pronunciado por
ocasido da declaracdo do decreto da



heroicidade das virtudes de Teresa
de Lisieux: BENTO XV, AAS 13 (1921)
449ss; cfr. PHILIPON, M.-M,, Le
Message de Théreése de Lisieux, 65ss;
PETITOT, H., Sainte Thérese de
Lisieux, 155ss.

97 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infancia Espiritual,
10-12. Cfr. S ESCRIVA, J., Caminho,
879, 880 e 865: “Menino, oferece-Lhe
todos os dias... as proprias
fragilidades”.

98 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infancia Espiritual , 13 e
15-24. Sobre este aspecto em Sao
Josemaria pode ver-se, por exemplo,
Caminho, 770, 865, 879, 887.

99 Cfr. MARTIN, G., O ‘Pequenino
Caminho’ de Infancia Espiritual,
25-44 ; Cfr. SANTA TERESA DO
MENINO JESUS, Histoire d’une ame,
Manuscrito B (1r).



100 Cfr. MARTIN, G., O “Pequenino
Caminho” de Infancia Espiritual,
45-63ss. Cfr. SANTA TERESA DO
MENINO JESUS, Histoire d’'une ame,
Manuscrito B (4v).

101 Cfr. ESCRIVA, J., Caminho, 853:
“Caminho de infancia. - Abandono. -
Infancia espiritual ...”.

102 Cfr. ID., Caminho, 768: “O
‘gaudium cum pace’ — alegria e paz -
é fruto certo e saboroso do
abandono”.

103 Cfr. Ibidem, 626.
104 Cfr. Ibidem, 894.

105 Sobre as alfinetadas, cfr. SANTA
TERESA DO MENINO JESUS, Cartas
de Santa Teresa do Menino Jesus ,
Cartas 57, 62; cfr. ESCRIVA, J.,
Caminho, 204; Forja, 329.



106 Cfr. SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, Histoire d’une ame,
Manuscrito B (4r-5v).

107 ESCRIVA, J., Forja, 346.
108 Cfr. RODRIGUEZ, P., Camino, 885.

109 SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, Historia de uma Alma,
Manuscrito C (3r).

110 Cfr. ESCRIVA, J., Caminho,
813-830.

111 Cfr. RODRIGUEZ, P., Camino, 883.

112 Cfr. SANTA TERESA DO MENINO
JESUS, Historia de uma Alma,
Manuscrito B (4 v).

113 ESCRIVA, J., Caminho, 818; cfr.
SANTA TERESA DO MENINO JESUS,
Cartas de Santa Teresa do Menino
Jesus, Carta 171.

114 Cfr. RODRIGUEZ, P., Camino, 927.



115 ESCRIVA, J., Caminho, 855; cfr.
Caminho, 853, 854.

116 Ibidem, 856. Este ponto de
Caminho refere-se ao livro do Padre
Martin sobre a via de Santa
Teresinha, como se deduz pelos
Apontamentos Intimos do autor: cfr.
RODRIGUEZ, P., Camino, 918-919.

117 ESCRIVA, J., Caminho, 877.
118 Ibidem, 888.

119 Cfr. Carta 14-1X-1951, 3, citada
por ARANDA, A., El bullir de la sangre
de Cristo, 20-21. A traducdo é minha.

120 ESCRIVA, J., Amigos de Deus, 14.

121 Carta 25-1-1961, 4, citada por
ARANDA, A., El bullir de la sangre de
Cristo, 27.

122 Ibidem. Cfr. Amigos de Deus, 152.

123 ESCRIVA, J., Amigos de Deus, 143.



124 Cfr. Ibidem, 143, 102.

125 E podem também consentir ou
recusar deixar-se usar como
instrumento. Cfr. PHILIPON, M.M.,
Los dones del Espiritu Santo, Madrid:
2 ed. Palabra, 1985, 137.

126 Cfr. HERRAN, L.M., Infancia
espiritual, 693.

127 Cfr. ECHEVARRIA, ]., Lembrando
0 Beato Josemaria Escriva, 170.

128 Ibidem, 170: “aqui estou na cruz,
contente, muito contente! Cansado e
seguro, porque Deus me manda o
que convém?”.

129 Ibidem, 166.

130 Ibidem, 172.

131 Ibidem, 172-173.

132 Cfr. Ibidem, 171-172.

133 Ibidem, 170-171.



134 Cfr. Ibidem, 172.
135 Cfr. Ibidem, 173.
136 Cfr. Ibidem, 174.

137 Cfr. Ibidem, 171: “Abandono-me
em Ti! Eu ndo penso como homem.
Deixo-me absolutamente nas suas
maos”.

138 Cfr. Ibidem, 183: “pela Cruz
chegamos a posse de Deus pelo nosso
abandono em Deus. Sem a Cruz, ndo
teriamos feito nada”.

139 Cfr. ECHEVARRIA, J., Lembrando
0 Beato Josemaria Escriva, 181-182.

140 Cfr. Ibidem, 26.

141 Meditagdo, 27-111-1975, citada por
DEL PORTILLO, A., Josemaria Escrivd,
Instrumento de Deus, Sao Paulo:
Quadrante, 1992, 18.



142 JOAO PAULO II, Discurso, 18-
V-1992, en Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, XV, 1, 1992, 1480.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/uma-
abordagem-ao-estudo-da-vida-de-
infancia-em-sao-josemaria/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/uma-abordagem-ao-estudo-da-vida-de-infancia-em-sao-josemaria/

	Uma abordagem ao estudo da vida de infância em São Josemaria

