
opusdei.org

Um sussurro na
alma: o silêncio de
Deus

O silêncio é frequentemente o
“lugar” em que Deus nos
espera: para que consigamos
escutá-l’O, em vez de escutar o
ruído de nossa própria voz.

04/05/2018

O livro do Êxodo conta como Deus
apareceu a Moisés no Sinai no
resplendor de sua glória: a montanha
inteira se sacudia violentamente,
Moisés falava e Deus lhe respondia



entre trovões e raios (Ex 19,16-22).
Todo o povo escutava impressionado
o poder e a majestade de Deus.
Mesmo que haja outras teofanias
semelhantes que marcam a história
de Israel[1], na maior parte das vezes,
Deus se manifestava de outro modo a
seu Povo: não no resplendor da luz,
mas no silêncio, na obscuridade.

Alguns séculos depois de Moisés, o
profeta Elias, fugindo da perseguição
de Jezabel, empreende mais uma vez
o caminho até o monte santo,
impulsionado por Deus. Escondido
em uma caverna, o profeta vê os
mesmos sinais da teofania do Êxodo:
o terremoto, o furacão, o fogo. Mas
Deus não estava ali. Depois do fogo,
conta o escritor sagrado, houve “um
ruído como o de uma brisa suave”.
Elias cobriu o rosto com o manto e
saiu ao encontro de Deus. E foi então
que Deus lhe falou (cfr. 1 Rs 19,9-18).
O texto hebreu diz literalmente que



Elias ouviu “o ruído ou a voz de um 
silêncio (demama) suave”.

A versão grega dos Setenta e a
Vulgata traduziram “uma brisa
suave”, provavelmente para evitar a
aparente contradição entre ruído ou 
voz, por um lado, e silêncio, por
outro. Mas o que significa a palavra 
demama é precisamente o silêncio.
Com este paradoxo o autor sagrado
sugere, pois, que o silêncio não está
no vazio, senão cheio da presença
divina. “O silêncio guarda o
mistério”[2], o mistério de Deus. E a
Escritura nos convida a entrar neste
silêncio se queremos encontrá-l’O.

Um débil sussurro

Entretanto, este modo que Deus tem
de falar de se torna difícil para nós.
Os salmos o manifestam com
eloquência: “Ó Deus, não fiques
silencioso, não fiques calado e
indiferente, ó Deus!” (Sl 83,2). “Por
que escondes teu rosto?” (Sl 44,25).



“Por que os povos deveriam dizer:
‘Onde está o Deus deles?’” (Sl 115,2).
Pelo texto sagrado, o próprio Deus
põe essas perguntas em nossos lábios
e em nosso coração: quer que as
perguntemos a Ele, que as
meditemos na forja da oração. São
perguntas importantes. Por um lado,
porque se referem diretamente ao
modo em que Ele se revela
habitualmente, à sua lógica: nos
ajudam a entender como buscar o
seu Rosto, como escutar a sua voz.
Por outro, porque mostram que a
dificuldade para captar a
proximidade de Deus, especialmente
nas situações difíceis da vida, é uma
experiência comum a fiéis e não fiéis,
mesmo que adquira formas diversas
em uns e outros. A fé e a vida da
graça não tornam Deus evidente; a
pessoa de fé também pode
experimentar a aparente ausência de
Deus.



Por que Deus se cala?
Frequentemente, as Escrituras nos
apresentam o seu silêncio, a sua
distância, como uma consequência
da infidelidade do homem. Assim se
explica, por exemplo, no
Deuteronômio: “este povo irá
prostituir-se com deuses
estrangeiros, os deuses da terra na
qual vai entrar, e me abandonará,
rompendo a aliança que fiz com ele
(...). Mas eu continuarei ocultando
meu rosto naquele dia, por todo o
mal que eles praticaram, seguindo
outros deuses.” (Dt 31,16-18) O
pecado, a idolatria, é como uma
cortina que torna Deus opaco, que
impede de vê-l’O; é como um ruído
que O torna inaudível. E Deus espera
então com paciência, atrás dessa
barreira que colocamos entre nós e
Ele, à espera de um momento
oportuno, para voltar ao nosso
encontro. “Não desviarei de ti a
minha face, porque sou
misericordioso” (Jr 3,12).



Então, o que acontece com
frequência, mais do que Deus se
calar, é que não lhe deixamos falar,
que não o escutamos, porque há
muito ruído em nossa vida. “Não
existe apenas a surdez física, que
exclui em grande medida o homem
da vida social. Existe uma debilidade
dos ouvidos em relação a Deus da
qual sofremos especialmente neste
nosso tempo. Nós, simplesmente, não
conseguimos mais ouvi-lo, são
demasiadas as frequências diferentes
que ocupam os nossos ouvidos. O
que se diz acerca dele parece-nos
pré-científico, já inadequado ao
nosso tempo. Com a debilidade dos
ouvidos ou até com a surdez em
relação a Deus perde-se
naturalmente também a capacidade
de falar com Ele ou d'Ele. Mas, desta
forma, falta-nos uma percepção
decisiva. Os nossos sentidos
interiores correm o perigo de se
apagarem. Com a falta desta
percepção o alcance da nossa relação



com a realidade fica limitado de
maneira drástica e perigosa. O
horizonte da nossa vida se limita de
modo preocupante.”[3]

No entanto, às vezes não se trata de
que o homem esteja surdo para Deus:
antes parece que Ele não escuta, que
permanece passivo. O livro de Jó, por
exemplo, mostra como as orações do
justo nas adversidades também
podem ficar, por um tempo, sem
obter uma resposta de Deus. “Apenas
ouvimos pequeno eco de sua
palavra!” (Jó 26,14). A experiência
diária de cada homem também
mostra em que medida a necessidade
de receber de Deus uma palavra ou
ajuda fica às vezes como se estivesse
no vácuo. A misericórdia de Deus, da
qual tanto falam as Escrituras e a
catequese cristã, pode se fazer às
vezes difícil de perceber a quem
passa por situações dolorosas,
marcadas pela doença ou a injustiça,
em que mesmo rezando não se



parece obter uma resposta. Por que
Deus não escuta? Por que, se é um
Pai, não vem em minha ajuda, já que
pode fazê-lo? “A distância de Deus, a
obscuridade e problemática sobre
Ele, são hoje mais intensas do que
nunca; inclusive nós que nos
esforçamos por ser fiéis, temos com
frequência a sensação de que a
realidade de Deus escapou de nossas
mãos. Não nos perguntamos
frequentemente se Ele continua
submerso no imenso silêncio deste
mundo? Não temos às vezes a
impressão de que, depois de muito
refletir, só nos ficam palavras,
enquanto a realidade de Deus se
encontra mais distante do que
nunca?”[4].

É a história do próprio Jesus — que
está no coração da Revelação, mais
do que em qualquer uma de nossas
experiências — que nos introduz
com maior profundidade no mistério
do silêncio de Deus. Não são



poupados a Jesus, que é o verdadeiro
justo, o servo fiel, o Filho amado, os
tormentos da Paixão e da Cruz. Sua
oração em Getsêmani recebe como
resposta o envio de um anjo para
consolá-l’O, mas não a libertação da
tortura iminente. Tampouco deixa de
assustar que Jesus reze na Cruz com
estas palavras do Salmo 22: “Meu
Deus, meu Deus, por que me
abandonaste? Ficas longe apesar do
meu grito e das palavras do meu
lamento?” (Sl 22,2). O fato de que
quem não conheceu o pecado (2 Cor
5,21) tenha experimentado deste
modo o sofrimento manifesta como
as dores que às vezes marcam de
maneira dramática a vida dos
homens não podem ser interpretadas
como sinais de reprovação por parte
de Deus, nem o seu silêncio como
ausência e distanciamento.

Conhecemos Deus no seu silêncio



Ao passar junto a um cego de
nascença, os apóstolos fazem uma
pergunta que expressa um modo
frequente de pensar na época:
“Quem pecou para que ele nascesse
cego, ele ou seus pais?” (Jo 9,1).
Mesmo que hoje parecesse estranho
ouvir algo assim, na realidade a
pergunta não se encontra tão longe
como parece de uma mentalidade
frequente, pela qual o sofrimento, de
qualquer tipo que seja, é visto como
uma espécie de destino cego ante o
qual só é possível a resignação, uma
vez fracassadas as tentativas de
eliminá-lo. Jesus corrige os apóstolos:
“Nem ele, nem seus pais pecaram,
mas é uma ocasião para que se
manifestem nele as obras de
Deus” (Jo 9,3). Deus permanece às
vezes em silêncio, aparentemente
inativo e indiferente ao nosso
destino, porque quer crescer em
nossa alma. Só assim se entende, por
exemplo, que permitisse o
sofrimento de São José, na incerteza



sobre a maternidade inesperada de
Santa Maria (cfr. Mt 1,18-20),
podendo ter “programado” as coisas
de outra forma. Deus estava
preparando José para algo grande.
Ele “não perturba nunca a alegria de
seus filhos, se não é para lhes
preparar outra mais certa e maior”[5].

Santo Inácio de Antioquia escrevia
que “Aquele que possui
verdadeiramente a palavra de Jesus
pode escutar também seu silêncio”[6].
O silêncio de Deus é frequentemente
para o homem o “lugar”, a
possibilidade e a premissa para
escutar a Deus, em vez de escutar só
a si mesmo. Sem a voz silenciosa de
Deus na oração, “o eu humano acaba
por ser eco da voz de Deus, corre o
risco de se reduzir a espelho do eu,
de modo que o diálogo interior se
torna um monólogo, dando motivos
para numerosas justificações”[7].
Pensando bem, se Deus falasse e
interviesse continuamente em nossa



vida para resolver problemas, não
devemos admitir que facilmente nos
acostumaríamos à sua presença? Não
acabaríamos, como os dois filhos da
parábola (cfr. Lc 15,11-32),
preferindo nossos benefícios à
alegria de viver com Ele?

“O silêncio é capaz de escavar um
espaço interior no nosso íntimo, para
ali fazer habitar Deus, para que a sua
Palavra permaneça em nós, a fim de
que o amor por Ele se arraigue na
nossa mente e no nosso coração, e
anime a nossa vida”[8]. Com a busca,
com a oração confiada ante as
dificuldades, o homem se liberta da
sua autossuficiência; coloca em
movimento os seus recursos
interiores; vê como se fortalecem as
relações de comunhão com os outros.
O silêncio de Deus, o fato de não
intervir sempre de um modo
imediato para resolver as coisas do
modo que gostaríamos, desperta o
dinamismo da liberdade humana;



chama o homem a assumir o
controle da sua própria vida ou da
dos outros, e de suas necessidades
concretas. A fé é por isso “a força,
que silenciosamente e sem clamores,
muda o mundo e o transforma no
Reino de Deus, é a fé e a expressão da
fé é a oração (...). Deus não pode
mudar as situações sem a nossa
conversão, e a nossa verdadeira
conversão tem início com o "clamor"
da alma, que implora perdão e
salvação”[9].

No ensinamento de Jesus, a oração
aparece como diálogo entre o
homem como filho e o Pai do Céu, no
qual a petição ocupa um lugar muito
importante (cfr. Lc 11,5-11; Mt
7,7-11). A criança sabe que o seu Pai
sempre o escuta, mas que lhe está
assegurado não é tanto uma espécie
de saída do sofrimento ou da doença,
como o dom do Espírito Santo (Lc
11,13). A resposta com a qual Deus
sempre vem em ajuda do homem é o



Dom do Espírito-Amor. Podemos
saber pouco disso, mas é um
presente muito mais precioso e
fundamental do que qualquer
solução terrena para os problemas. É
um presente que deve ser aceito na
fé filial e que não elimina a
necessidade do esforço humano para
enfrentar as dificuldades. Com Deus,
os “vales escuros” que às vezes temos
que cruzar não se iluminam
automaticamente; continuamos
caminhando, talvez com medo, mas
um medo confiado: “Não temerei mal
nenhum, pois comigo estás” (Sl 23,4).

Este modo de atuar de Deus, que
desperta a decisão e a confiança do
homem, pode ser reconhecido pelo
modo que Deus realizou a sua
Revelação na história. Podemos
pensar na história de Abraão, que
deixa seu país e se põe a caminho de
uma terra desconhecida, fiando-se da
promessa divina, sem saber aonde
Deus o leva (cfr. Gn 12,1-4); ou na



confiança do Povo de Israel na
salvação de Deus, inclusive quando
todas as esperanças humanas
parecem ter acabado (cfr. Est
4,17a-17kk); ou na fuga serena da
Sagrada Família ao Egito (cfr. Mt
2,13-15) quando Deus parece
submeter-se aos caprichos de um
monarca provinciano… Nesse
sentido, pensar que a fé parecia mais
simples às testemunhas da vida de
Jesus não corresponde à realidade,
porque nem sequer a essas
testemunhas foi poupada a seriedade
da decisão de crer ou não n’Ele, de
reconhecer n’Ele a presença e a ação
de Deus[10]. Há numerosas passagens
do Novo Testamento nas quais se vê
com clareza como esta decisão não
era óbvia[11].

Ontem como hoje, apesar de a
Revelação de Deus oferecer sinais
autênticos de credibilidade, o véu da
inacessibilidade de Deus não fica
completamente eliminado; os seus



silêncios continuam desafiando o
homem. “A existência humana é um
caminho de fé e, como tal, progride
mais na penumbra do que em plena
luz, não sem momentos de
obscuridade e até de total escuridão.
Enquanto estamos aqui embaixo, o
nosso relacionamento com Deus
realiza-se mais na escuta do que na
visão”[12]. Isso não é só uma
expressão do fato de que Deus é
sempre maior que nossa inteligência,
mas também da lógica de apelação e
resposta, de dom e tarefa, com a qual
quer conduzir a nossa história: a de
todos e a de cada um. Afinal de
contas, a forma de se revelar de Deus
e a liberdade que temos por ser sua
imagem estão em relação mútua. A
Revelação de Deus permanece em
um “claro-escuro” que permite a
liberdade de escolher nos abrirmos a
Ele ou permanecer fechados em
nossa autossuficiência. Deus é “um
rei com coração de carne, como o
nosso; que é o autor do universo e de



cada uma das criaturas, e que não se
impõe com atitudes de domínio, mas
mendiga um pouco de amor,
mostrando-nos em silêncio as suas
mãos chagadas”[13].

A nuvem do silêncio

Com a sua oração na Cruz — “Meu
Deus, meu Deus, por que me
abandonaste?” (Mt 27,46) — Jesus
“torna seu este grito ao coração do
Pai. Ao orar assim nesta última
solidão, junto com toda a
humanidade, abre para nós o
coração de Deus”[14]. Com efeito, o
salmo com o qual Jesus clama ao Pai
abre caminho, por trás das
lamentações, a um grande horizonte
de esperança (cfr. Sl 22,20-32)[15]; um
horizonte que Ele tem diante do
olhar mesmo no meio da sua agonia.
“Em tuas mãos encomendo meu
espírito” (Lc 23,44), diz ao Pai antes
de expirar. Jesus sabe que a entrega
da sua vida não cai no vazio, que



muda a história para sempre, mesmo
que pareça que o mal e a morte são a
última palavra. O seu silêncio na
Cruz pode mais do que os gritos
daqueles que o condenam. “Olhai, eis
que faço novas todas as coisas” (Ap
21,5).

“A fé significa também acreditar
n’Ele, acreditar que nos ama
verdadeiramente, que está vivo, que
é capaz de intervir misteriosamente,
que não nos abandona, que tira bem
do mal com o seu poder e a sua
criatividade infinita. Significa
acreditar que Ele caminha vitorioso
na história (...), que o Reino de Deus
já está presente no mundo, e vai-se
desenvolvendo aqui e além de várias
maneiras”[16]. Com os seus silêncios,
Deus faz crescer a fé e a esperança
dos seus: torna-os novos, e faz com
eles “novas todas as coisas”. Cabe a
cada um e cada uma corresponder ao
silêncio suave de Deus com um
silêncio atento, um silêncio que



escuta, para descobrir “qual seria a
nuvem, (...) o estilo do Espírito Santo
para cobrir o nosso mistério? Esta
nuvem em nossa vida se chama
silêncio, aquilo que se estende sobre
o mistério da nossa relação com o
Senhor, da nossa santidade e dos
nossos pecados”[17].

Marco Vanzini — Carlos Ayxelá

***

Leituras para aprofundar

Conselho Pontifício para a
Cultura (2004), Onde está o teu
Deus? A fé cristã diante do
desafio da indiferença religiosa
(somente em Espanhol).
Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2013 (“Quando o
silêncio é música” — somente
em Espanhol).
Francisco, Homilia em Santa
Marta, 10/06/2016 (“O silêncio
sonoro - somente em Espanhol).

• 

• 

• 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html


Bento XVI, Homilia, 6/10/2006
(Silêncio e contemplação).
Bento XVI, Audiência, 7/03/2012
(“Oração e silêncio: Jesus,
mestre de oração).

--

Guardini, R. Cartas de formação,
Aster (carta 8: “Da alma”) (orig.:
Briefe über Selbstbildung).
Izquierdo, C. “Palabra (y
silencio) de Dios”, Scripta
Theologica 41 (2009/3) 945-960.
Lewis, C. S. A anatomia de uma
dor, (orig. A Grief Observed).
Newman. J. H. “Cristo oculto del
mundo”, em Sermones
parroquiales 4, Encuentro, 2010
(orig. “Christ Hidden from the
World”, Parochial and Plain
sermons 4)
Newman. J. H. “Cristo
manifestado en el recuerdo”,
em Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig. “Christ

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html


Manifested in Remembrance”, 
Parochial and Plain sermons 4)
Ordeig. M. “Búsqueda,
recogimiento... El valor del
silencio”, Palabra, febrero 2018.
Ratzinger, J. “¿Estamos
salvados? O Job habla con Dios”,
em Ser Cristiano, Desclée de
Brouwer, 2007 pp. 15-38 (edição
anterior: Ser Cristiano, Sígueme
1967, 13-28). (orig. Vom Sinn des
Christseins).
Ratzinger, J. La angustia de una
ausencia. Tres meditaciones
sobre el Sábado santo, 30 días,
3-2006 (orig. Meditationen zur
Karwoche).
Sarah, R. A força do silêncio,
Fons Sapientiae2017 (orig. La
force du silence).
Thibon, G. L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (cap. 13. “La
présence absente”).

• 

• 

• 

• 

• 

https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm


[1] Cfr. por exemplo Gn 18,1-15; 1 Rs
18,20-40, Is 6,1-13.

[2] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20/12/2013.

[3] Bento XVI, Homilia, 10/09/2006.

[4] J. Ratzinger, “¿Estamos salvados? O
Job habla con Dios”, em Ser Cristiano,
Sígueme 1967, p. 19.

[5] A. Manzoni, Os noivos (I promessi
sposi), cap. 8.

[6] Inácio de Antioquia, Carta aos
Efésios, XV, 2 (Sources chrétiennes 10,
p. 84-85).

[7] Bento XVI, Homilia, 6/02/2008.

[8] Bento XVI, Audiência, 7/03/2012.

[9] Bento XVI, Homilia, 21/10/2007.

[10] Cfr. R. Guardini, O Senhor, IV.6,
“Revelação e mistério”.



[11] Cfr. por exemplo Jo 6,60-68;
8,12-20; 9,1-41.

[12] Bento XVI, Ângelus, 12/03/2006.

[13] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 179.

[14] Bento XVI, Homilia, 6-II-2008.

[15] Assim acontece frequentemente
nos salmos: o salmista se queixa ante
Deus — “Até quando, Senhor
continuarás me esquecendo? Até
quando esconderás teu rosto?” (Sl
13,2-3) —, mas não perde a fé n’Ele:
“Eu confio em tua misericórdia; meu
coração se goza em tua salvação.
Cantarei ao Senhor pelo bem que me
faz.” (v. 6).

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 78.

[17] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 20-XII-2013.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/um-sussurro-
na-alma-o-silencio-de-deus/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-sussurro-na-alma-o-silencio-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-sussurro-na-alma-o-silencio-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-sussurro-na-alma-o-silencio-de-deus/

	Um sussurro na alma: o silêncio de Deus

