
opusdei.org

Um sacerdote que só
fala de Deus

Em junho de 1933, São
Josemaria compilou uma lista
de “Palavras do Novo
Testamento meditadas
repetidas vezes”. Oferecemos a
seguir um exemplo de um
destes textos, e um comentário
do professor Francisco Varo.

07/03/2019

Em junho de 1933, São Josemaria
compilou uma lista de “Palavras do
Novo Testamento meditadas
repetidas vezes”. Trata-se de oito

https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-novo-testamento-meditadas-pelo-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-novo-testamento-meditadas-pelo-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-novo-testamento-meditadas-pelo-fundador-do-opus-dei/


páginas com 112 textos do Novo
Testamento com alguns comentários
ocasionais, muito breves, que o
fundador do Opus Dei reuniu para
facilitar o seu trabalho de pregação.

Pode-se considerar que é um
testemunho que ilustra a vida
espiritual e a atividade sacerdotal de
São Josemaria nos primeiros anos do
Opus Dei. Oferecemos a seguir um
exemplo de um destes textos, e um
comentário do professor Francisco
Varo.

Non enim judicavi me scire aliquid
inter vos, nisi Jesum Christum, et
hunc Crucifixum. (ad Cor. I 2,2)

Pois, entre vós, não julguei saber coisa
alguma, a não ser Jesus Cristo, e este,
crucificado (Primeira Carta de São
Paulo aos Coríntios, 2,2).

O marco histórico no qual São
Josemaria compôs este elenco de 
Palavras do Novo Testamento,



repetidas vezes meditadas
corresponde aos primeiros anos da 
segunda República Espanhola
(1931-1936). Após sua proclamação,
em 14 de abril de 1931, sucederam-se
disputas de violência crescente. Nos
dias 11, 12 e 13 de maio foram
queimados mais de 100 edifícios
religiosos, sobretudo igrejas e
conventos, incendiados por grupos
radicais ante a passividade das
forças da ordem[1]. Em 9 de
dezembro de 1931 se promulgou
uma Constituição impregnada de um
laicismo agressivo que era
qualificada na declaração coletiva
dos Bispos assinada no mês de
dezembro como “um atentado
jurídico contra a Igreja”[2]. Foram
tempos de grande sofrimento para
muitos católicos perante os graves
atropelos que iam se multiplicando
contra a Igreja, contra a liberdade, e
inclusive contra a vida dos cidadãos
que viviam coerentemente sua fé, e
que nos anos seguintes

https://opusdei.org/pt-br/article/qual-foi-a-atitude-do-fundador-perante-a-segunda-republica/


desembocaram em aberta
perseguição, na qual muitos
alcançaram o martírio[3].

Mas nem todos os partidos que
apoiaram essa nova constituição
eram radicalmente contra a Igreja, e
muito menos os votantes que os
apoiaram, nem tampouco os que se
opunham a ela na cena política o
faziam por motivos religiosos.

Em um contexto tão conturbado, as
conversas cotidianas abordavam
uma e outra vez a situação política e
social que se estava vivendo, e se
discutia em todas as partes sobre o
rumo a tomar. Não faltavam fiéis
católicos, e inclusive sacerdotes que,
ao mesmo tempo em que se
lamentavam do que estava
acontecendo, debatiam os prós e
contras das possíveis alternativas em
busca de soluções, ou tomavam
partido abertamente por uma ou
outra opção política.



São Josemaria era um homem culto,
que nesse momento já tinha
terminado sua licenciatura em
Direito, e que estava dotado de
grande finura jurídica. Poderia julgar
com conhecimento de causa os
debates parlamentares que eram
acompanhados pela imprensa, e as
leis que se iam promulgando, e teria
muito para dizer. Realizava um
intenso labor pastoral e percorria,
atendendo doentes e enfermos, os
bairros mais pobres de Madri, pela
qual também conhecia o que se
passava na rua, assim como as ideias
que circulavam entre o povo. Mas
era consciente de que seu trabalho
como sacerdote deveria contemplar
a realidade não a partir do ponto de
vista do confronto, nem da queixa,
mas a partir da perspectiva de Jesus
Cristo, que morreu para redimir a
humanidade inteira sem exceções[4].
Em uma carta escrita a Isidoro
Zorzano nesta época lhe aconselhava
o que ele mesmo se empenhava em

https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://www.opusdei.org.br/pt-br/section/isidoro-zorzano/
https://www.opusdei.org.br/pt-br/section/isidoro-zorzano/


viver: “Não te esfrie ou esquente a
mudança política: que só te importe
que não ofendam a Deus”[5]. Era
consciente de que sua tarefa não
devia mover-se no campo do debate
nem na ação política, mas na
pregação do Evangelho de Jesus
Cristo, que nos redimiu na Cruz, com
os braços abertos a todos. Talvez por
isso, nesses momentos, causaram-lhe
um forte impacto umas palavras de
São Paulo que anotou e meditou
várias vezes: não julguei saber coisa
alguma, a não ser Jesus Cristo, e este,
crucificado[6].

Durante toda a sua vida, São
Josemaria sempre manteve a mesma
atitude própria de pastor da Igreja
que, ao mesmo tempo que está
aberto a tudo o que acontece ao seu
redor, é tem consciência clara de que
a sua contribuição específica consiste
em fazer Jesus Cristo presente[7].
Assim o repetia, muitos anos depois,
na homilia pronunciada na



solenidade de Cristo Rei, em 1970:
“Abraçar a fé cristã é comprometer-
se a continuar entre as criaturas a
missão de Jesus. Cada um de nós tem
que ser alter Christus, ipse Christus,
outro Cristo, o próprio Cristo. Só
assim poderemos empreender essa
tarefa grande, imensa, interminável:
santificar por dentro todas as
estruturas temporais, levando a elas
o fermento da Redenção.

“Nunca falo de política. Não encaro a
tarefa dos cristãos na terra como se
tivesse por fim fazer brotar uma
corrente político-religiosa – seria
uma loucura – nem mesmo com o
bom propósito de infundir o espírito
de Cristo em todas as atividades dos
homens. O que é preciso situar em
Deus é o coração de cada um, seja ele
quem for. Procuremos falar a cada
cristão, para que lá onde estiver –
nas circunstâncias que não
dependem apenas da sua posição na
Igreja ou na vida civil, mas também



do resultado das mutáveis situações
históricas – saiba dar testemunho da
fé que professa, com o exemplo e
com a palavra”[8].

Como acontece no texto da Primeira
Carta aos Coríntios que comentamos,
São Josemaria, cada vez que se
assomava às páginas do Novo
Testamento, podia encontrar em São
Paulo uma figura preclara, uma
referência excelente sobre o que é
um homem fiel a Cristo, ao mesmo
tempo interessado ativamente pelo
mundo em que vive, com o desejo de
torná-lo melhor.

O exemplo de São Paulo

O Apóstolo era um homem instruído,
orgulhoso de ser cidadão romano,
apesar de que nesses momentos as
qualidades morais dos governantes
do Império, Cláudio e Nero,
deixavam muito a desejar. Não era
um pobre ignorante. Era uma pessoa
bem educada, que tinha muito para



contribuir, de diversos pontos de
vista, com os outros. Bom
conhecedor da literatura, da retórica
e do pensamento helenístico de
maior impacto nesses momentos, e
dotado de uma excelente preparação
rabínica na interpretação das
Escrituras, adquirida em Jerusalém
na escola de Gamaliel, um dos
grandes mestres da época. Também
tinha noções precisas do direito
romano, que poderiam ser úteis para
a atividade profissional daqueles
homens e mulheres, entre os quais
havia pequenos comerciantes e
também funcionários locais. Mas de
nada isso serviu ao falar a Corinto,
ainda que tivesse preparação
suficiente para fazê-lo com
competência. Ele sabia bem que sua
tarefa consistia em falar de Jesus
Cristo àquelas pessoas para que
pudessem conhecê-lO, e amar, e
seguirem os seus passos. Não lhe
faltavam recursos para falar de
muitos temas, mas, como escreve no



começo do segundo capítulo da sua
primeira Carta aos Coríntios, só
estava interessado no realmente
importante: não julguei saber coisa
alguma, a não ser Jesus Cristo, e este,
crucificado[9].

Diante daqueles que em Corinto se
gabavam de ser discípulos de uns ou
outros mestres, o Apóstolo lhes diz
que ninguém pode gloriar-se de
méritos próprios na tarefa da
evangelização, pois o Senhor
escolheu os instrumentos mais
ineptos para que se veja que a
eficácia vem de Deus[10]. E
imediatamente lembra com
humildade como foi a sua atividade
entre eles: Irmãos, quando fui até vós
anunciar o mistério de Deus, não
recorri à oratória ou ao prestígio da
sabedoria[11]. Não ia buscando seu
brilho, nem conseguir adeptos para
as suas ideias pessoais, pois não se
apresentou como um especialista em
sabedoria, nem um pregador criativo



capaz de propor novidades atraentes
à sua audiência. O verdadeiro
discípulo de Cristo é o que O conhece
bem e fala dEle com simplicidade e
claridade, com toda a clareza da sua
mensagem íntegra, sem diluí-la para
evitar afastamentos covardes: não
julguei saber coisa alguma, a não ser
Jesus Cristo, e este, crucificado[12].

Mas isso é razoável? Não teria sido
oportuno que, tendo o Apóstolo
tantas qualidades e conhecimentos,
os empregasse para melhorar as
condições de vida daqueles fiéis,
colocasse mais interesse em elevar o
seu nível de vida, ou em ajudar-lhes
a crescer em liberdade cidadã, e
gastasse parte do seu esforço e do seu
tempo também nessas tarefas?

São Paulo tinha conhecido
profundamente a Jesus, ouviu com
interesse o que as testemunhas
presenciais da sua vida contaram, e
procurou assimilá-lo até fazer



realidade em sua vida a lógica do
Mestre. E o que Jesus fez?

Fazer que os homens conheçam
mais a Jesus Cristo

Jesus pregou o Reino de Deus como
uma realidade iminente, que já
começava a se realizar. Enviou os
seus discípulos para transmitir essa
boa notícia, manifestando o
profundo conteúdo espiritual desse
Reino. Por outro lado, nunca clamou
pela libertação do jugo romano, nem
organizou um movimento
revolucionário que assumisse os
ideais que muitos compartilhavam
de transformar o sistema social e
político imperante. Jesus viera para
algo muito mais importante que, se
era assimilado profundamente,
levaria pacificamente a uma melhora
radical da sociedade, mas não era um
líder social nem um impulsionador
de reformas estruturais. E a missão
que confiou a seus seguidores é a



mesma que ele veio realizar:
difundir seus ensinamentos sobre
Deus e fazer que todos os homens
pudessem se beneficiar da Redenção.
Esse é, precisamente, o caminho que
São Paulo seguiu, como o confessa
abertamente aos coríntios.

“Se lhe perguntamos que coisas
costumava tratar na pregação – dizia
Bento XV – ele mesmo as resume
assim: não julguei saber coisa
alguma, a não ser Jesus Cristo, e este,
crucificado[13]. Fazer que os homens
conhecessem mais e mais a Jesus
Cristo, com um conhecimento que
não parasse só na fé, mas que se
traduzisse nas obras da vida, isso é
no que o Apóstolo se esforçou com
todo o empenho de seu coração”[14].

A Igreja, continuadora no tempo da
obra de Jesus Cristo, tem a mesma
missão sobrenatural que seu Divino
Fundador transmitiu aos Apóstolos,
como o recordou, mais uma vez, o



Concílio Vaticano II: “A Igreja nasceu
para tornar todos os homens
participantes da redenção salvadora
e, por eles, ordenar efetivamente a
Cristo o universo inteiro”.[15]

A Igreja está profundamente
interessada por todos os problemas
das pessoas, e procura orientá-los ao
fim sobrenatural e verdadeiramente
humano do homem, mas sua missão
transcende o âmbito dos movimentos
sociais, as ideologias, ou a ação
política direta.

A Igreja não faz política em
primeira pessoa

São Josemaria exercitou o seu
sacerdócio em plena fidelidade a
esses ensinamentos da Igreja, de
profunda raiz neotestamentária.
Nunca se desinteressou pela justiça e
o bem comum, nem permaneceu
indiferente ante os sofrimentos dos
mais necessitados. Mas sabia bem
qual era sua tarefa como pastor da



Igreja e sabia que, do seu lugar, com
seu trabalho sacerdotal, em um
âmbito exclusivamente espiritual, é
como podia proporcionar a melhor
resposta a todas as nobres aspirações
do homem.

Com efeito, como recordou Bento XVI
em sua encíclica Deus caritas est, a
Igreja, por sua própria natureza, não
faz política em primeira pessoa, mas
isso não quer dizer que se não se
preocupe com as necessidades
humanas, pois a busca da ordem de
justiça corresponde ao bem comum,
e a política é algo que afeta a todos os
cidadãos, também a cada um dos
fiéis cristãos, que hão de cumprir
seus deveres e gozar de todos os
direitos. Precisamente, quando os
pastores da Igreja formam os cristãos
na fé e na vida cristã, estão lhes
proporcionando uma ajuda
inestimável para que possam prestar
à sociedade uma notável
contribuição, já que, com efeito,



também no que se refere à busca da
justiça, a razão humana com
frequência é cegada por interesses e
pela vontade de poder. E a fé serve
para purificar a razão, para que
possa ver e decidir corretamente.
Portanto, é tarefa da Igreja curar a
razão e reforçar a vontade para fazer
o bem. Nesse sentido, sem fazer
política, a Igreja participa
apaixonadamente na batalha pela
justiça. Por outro lado, corresponde
sim aos cristãos comprometidos no
serviço público, na ação política
direta, abrir sempre novos caminhos
para a justiça[16].

Por isso, a pregação de São Josemaria
sempre se movia no âmbito da fé e
da moral cristã, falava de Jesus
Cristo, e deixava a cada um que, com
liberdade e responsabilidade, tomara
as decisões adequadas[17].
Testemunho eloquente dessa atitude
são umas palavras suas,
pronunciadas na homilia, antes



citada, da solenidade de Cristo Rei:
“Sei que não me compete tratar de
temas seculares e transitórios, que
pertencem à esfera temporal e civil, e
são matérias que o Senhor deixou à
livre e serena controvérsia dos
homens. Sei também que os lábios do
sacerdote, evitando por completo
parcialidades humanas, somente
devem abrir-se para conduzir as
almas a Deus, à sua doutrina
espiritual salvadora, aos sacramentos
que Jesus Cristo instituiu, à vida
interior que nos aproxima do
Senhor, dando-nos a consciência de
sermos seus filhos e, portanto,
irmãos de todos os homens sem
exceção”[18].

Assim como dizia em sua pregação
aos fiéis, também o repetia aos seus
irmãos no sacerdócio,
compartilhando com eles sua longa e
fecunda experiência neste
âmbito[19]. Transmitia-lhes, como
em confidência, o que tantas vezes



tinha comprovado: “os fiéis
pretendem que nele se destaque
claramente o caráter sacerdotal.

Esperam que o sacerdote reze, que
não se negue a administrar os
Sacramentos, que esteja disposto a
acolher a todos sem se arvorar em
chefe ou militante de partidarismos
humanos, sejam de que tipo
forem[20]; que ponha amor e
devoção na celebração da Santa
Missa, que se sente no
confessionário, que conforte os
doentes e os aflitos, que ensine
catequese às crianças e aos adultos,
que pregue a Palavra de Deus e não
qualquer tipo de ciência humana que
– mesmo que a conhecesse
perfeitamente – não seria a ciência
que salva e leva à vida eterna; que
saiba aconselhar e ter caridade com
os necessitados.

Numa palavra: pede-se ao sacerdote
que aprenda a não estorvar a



presença de Cristo nele,
especialmente no momento em que
realiza o Sacrifício do Corpo e
Sangue e quando, em nome de Deus,
na Confissão sacramental auricular e
secreta, perdoa os pecados”.[21]

[1] Cfr. Payne 2006, págs. 17-18.

[2] Postura de los Obispos ante la
nueva Constitución, III. O texto
completo pode ser consultado em 
Iribarren 1974, págs. 160-181.

[3] Cfr. Cárcel 2000, págs. 15-68

[4] Cfr. Coverdale 2004, págs. 39-50.

[5] Carta 5-V-1931; VP I, 358.

[6] 1 Cor 2,2.

[7] Para mais detalhes concretos
sobre este traço da personalidade de
São Josemaria, é possível consultar 



Echevarría 2004, págs. 147-160; König
1978, págs. 608-610; Küng 1993, págs.
113-131

[8] É Cristo que passa, 183.

[9] 1 Co, 2,2.

[10] Cfr. 1 Co 1,26-31.

[11] 1 Co 2,1.

[12] 1 Co, 2,2.

[13] 1 Co, 2,2.

[14] BENTO XV, Enc. Humani generis
Redemptionem, 15.VI.1917.

[15] CON. VATICANO II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, 2.

[16] Cfr. BENTO XVI, Deus caritas est,
nn. 26-29.

[17] Cfr. Castrillón 2004, págs. 39-62

[18] É Cristo que passa, 184.



[19] Sobre o interesse e empenho de
São Josemaria em ajudar a seus
irmãos no sacerdócio, vide: Rouco
2004, págs. 71-104 e Mateo-Seco 2004,
págs. 69-78.

[20] Cfr. CONC. VATICANO II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, 6.

[21] Homilia Sacerdote para a
eternidade. Pode-se encontrar um
estudo sobre essa homilia em 
Capucci 2004, págs. 237-241.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/um-sacerdote-
que-so-fala-de-deus/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-sacerdote-que-so-fala-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-sacerdote-que-so-fala-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-sacerdote-que-so-fala-de-deus/

	Um sacerdote que só fala de Deus

