
opusdei.org

Um “materialismo”
cristão

Quinto artigo da série “Como as
mãos de Deus”, com textos da
pregação de São Josemaria
sobre a família.

16/12/2021



É lícito, portanto, falar de um
materialismo cristão, que se
opõe audazmente aos
materialismos cerrados ao
espírito[1]. Como o fundador
do Opus Dei lembrou
imediatamente, São Paulo
pôde escrever: quer comais
quer bebais ou façais
qualquer outra coisa, fazei
tudo para a glória de Deus[2].
Ou seja, ações tão prosaicas
como essas necessidades
biológicas podem ser santas
quando realizadas
corretamente, pois a
perfeição do homem é a
glória do Criador. 

Diante de uma descoberta tão
próxima, imediata e acessível, como
poderíamos retificar a intenção de
alcançar esse fim? A fórmula está no



próprio cerne do espírito do Opus
Dei, [que] deve levar-nos a
realizar o trabalho com perfeição,
a amar a Deus e aos homens
pondo amor nas pequenas coisas
da jornada habitual, descobrindo
esse algo divino que se encerra nos
detalhes[3].

O segredo está nos detalhes, no
acabamento, na delicadeza, no
refinamento..., isto é, fazer as coisas
que devemos fazer... divinamente,
com o primor de um bordado.

A expressão, esse “algo divino” que
se repete três vezes ao longo da
homilia convoca todos a buscá-lo, e,
para que não fiquem dúvidas sobre a
universalidade do chamado, um
pouco mais tarde sublinha que toda
esta doutrina encontra lugar
especial no espaço vital em que se
enquadra o amor humano[4].

É na criatividade fresca e saborosa
que existe no amor entre um homem



e uma mulher. É aí que surgirão os 
detalhes que fazem a vida do outro
feliz, quando nos propomos a
esquecer a nossa própria.
Surpreender uma mãe cansada, no
final do dia, para levá-la a um
passeio onde ela quiser, não é uma
bobagem. Receber o marido com um
beijo e um sorriso mesmo que se
esteja fritando batatas, não é uma
tolice. O gesto de um camponês que
limpa o barro de suas botas ao voltar
de seu trabalho no campo, não é uma
fraqueza. Se um pescador separa o
melhor peixe da sua pesca para sua
esposa, não está sendo pouco
natural.

Esses fatos envolvem a doação de 
algo que temos em nossas mãos e faz
parte de nossa existência. Os seres
humanos oferecemos o que temos –
pouca coisa - mas é o que temos... e,
quando não o fazemos, o próprio
Cristo – bem como o nosso cônjuge –
sentem falta disso. Basta-nos lembrar



a reprovação àquele fariseu que
convidou Jesus para almoçar. Entrei
em tua casa e não me deste água para
lavar os pés (...), não me deste o
ósculo (...), não me ungiste a cabeça
com óleo[5]. Para que o Senhor
precisaria dessas insignificâncias?
Para nada, Ele queria que seu
anfitrião caprichasse no modo de
recebê-lo, porque dessa forma era o
seu amigo quem se enriqueceria.

À luz destes ensinamentos, vale a
pena pensar que não se trata tanto
de afirmar continuamente que
“fazemos tudo” pelo nosso cônjuge,
mas que desejamos que ele
experimente um momento agradável
agora. “Dar a vida” pelo outro é um
bom desejo, mas nós realmente
temos que a dar cortada em muitas 
fatias, porque é possível que ela
jamais nos seja pedida em um só
bloco. Dessa forma não nos
sentiremos heróis ou vítimas, só
teremos que parecer-nos com



aqueles grãos de sal que
imediatamente se dissolvem, mas são
essenciais para realçar os sabores da
convivência.

Ao referir-se aos detalhes materiais
da vida matrimonial São Josemaria,
usa exemplos muito concretos e
aponta o motivo que sustenta essa
forma de agir. Com linguagem fácil
de entender, aconselha às mulheres: 
Arrume-se, fique bonita, e quando
passem os anos, melhore um
pouquinho mais a fachada, como
fazemos com as casas. Quanto seu
marido agradecerá![6]Mais de uma
vez, ao comentar esse ponto,
acrescentou: Este é um conselho
sacerdotal[7].

Essa consideração sobre a beleza das
mulheres, que aparecerá em outras
ocasiões, bem merece um
comentário. Fala de um certo dever
da mulher de incrementar e depurar
a beleza, para oferecê-la à



contemplação e à admiração, uma
atitude intencionalmente diferente
da exposição e provocação. O porte
externo de uma mulher, ou emite
uma mensagem sobre sua
interioridade, ou é uma máscara. A
beleza não é uma mera perfeição
plástica, mas algo mais radical que
vem de dentro para fora: irradia-se.
É uma beleza que ao longo dos anos
muda de qualidade porque se torna
argumentativa e biográfica. É
possível encontrar essa beleza
sentada em uma cadeira de rodas, no
corredor de um hospital.

Por outro lado, essas considerações
de São Josemaria não eram frases
brilhantes para incentivar os
ouvintes, muito menos questões
circunstanciais de cosmética ou
moda. Tratava-se dessa unidade
íntima do divino e do humano que o
Senhor quis colocar em sua alma.
Talvez, ao usar essas imagens teria
diante de seus olhos a figura de sua



mãe, Dona Dolores, que nunca
descuidou sua discreta elegância.
Aqueles que a conheceram em uma
idade avançada são unânimes em
descrevê-la, tal como mostram as
fotografias da época. A qualquer
momento estava elegante, não
precisava arrumar-se para tirar uma
foto.

O Fundador do Opus Dei aprofunda
ainda mais nestes aspectos materiais,
ao comentar a doutrina sobre o
Sacramento do Matrimônio. Na
mesma tarde desse domingo, em que
celebrou a Eucaristia para os
membros da Associação de Amigos
da Universidade de Navarra, também
se reuniu com alguns deles no teatro
Gayarre e lhes dizia: Desejo que
vocês considerem algo muito
elementar para um cristão: em
todos os sacramentos o ministro é
o sacerdote; mas não aí [no
Matrimônio]. Neste sacramento, o
ministro são vocês. Em outros



sacramentos, a matéria é o pão, é
o vinho, é a água... No Matrimônio
a matéria são seus corpos.
Lembrem-se do que eu lhes disse
esta manhã com palavras de São
Paulo: vocês não pertencem um ao
outro. Eu vejo o leito matrimonial
como um altar: aí está a matéria
do sacramento[8].

É difícil estabelecer uma comparação
mais ousada, sublime e real do que
essa. A inteligência humana depara-
se logo com o teto sem chegar a
esmiuçar as riquezas do mistério da
graça que qualquer sacramento,
incluindo o do Matrimônio, encerra.
Por exemplo, a referência ao altar,
feita por São Josemaria,
imediatamente nos recorda a Cruz,
porque esta graça do matrimônio
cristão é fruto da Cruz de Cristo, fonte
de toda a vida cristã[9]. Mas, ao
mesmo tempo, a partir daí, as nossas
cruzes, incluindo as do próprio leito
conjugal, adquirem sentido.



Portanto, é seguindo a Cristo, na
renúncia a si próprios e tomando a
sua cruz (cfr. Mt, 8, 34) que os
esposos poderão “compreender” (Cf.
Mt 19,11) o sentido original do
matrimónio e vivê-lo com a ajuda de
Cristo[10]. Mais adiante vamos
aprofundar no assunto, mas
contemplemos primeiro a ótica para
enfocá-lo.

As consequências que se deduzem
são fortes o suficiente para
transformar a superficialidade das
abordagens que às vezes se fazem
sobre o matrimônio cristão. É o
próprio Cristo que sai ao encontro
dos esposos cristãos para restaurar a
ordem da Criação, que subsiste,
embora seriamente perturbada[11].
Não é estranho que, diante de tanta
misericórdia, São Josemaria, em
outra de suas homilias, sinta a
urgência de dizer: É
verdadeiramente infinita a
ternura de Nosso Senhor.



Reparemos com que delicadeza
trata os seus filhos[12].

Nesse mesmo contexto da vida
matrimonial e familiar, o Fundador
do Opus Dei nos lembra que, em
Jesus Cristo, fomos constituídos como
sacerdotes da nossa própria
existência. Lembra-se assim, das
palavras de São Pedro:vos autem
genus electum, regale
sacerdotium, gens sancta, populus
adquisitionis... (1 Pd 2, 9) Vós,
porém, sois uma raça escolhida, um
sacerdócio régio, uma nação santa,
um povo adquirido para Deus...

A sua validade operacional é
permanente. Se atuas – vives e
trabalhas – de olhos postos em
Deus, por razões de amor e de
serviço, com alma sacerdotal,
ainda que não sejas sacerdote,
toda a tua ação cobra um genuíno
sentido sobrenatural, que mantém
a tua vida inteira unida à fonte de



todas as graças[13]. Os antecedentes
remontam-se ao século primeiro,
mas diante da vívida e simples
novidade dessas palavras, todo um
panorama se abre.

Ou seja, pais e mães começam a
entender que a sua tarefa, os seus
filhos, os seus amigos, toda a família,
com as alegrias e sofrimentos de
cada dia, podem ser oferecidos como
uma hóstia que se purifica com o
dom do Espírito Santo, para que,
unida ao sacrifício de Cristo tenha
um valor redentor diante do Pai[14].

No entanto, para oferecer deve-se ter
algo, saber encontrar em nosso
trabalho diário aquelas ocasiões que
às vezes nos escapam através do ralo
da superficialidade, e transformá-las
em uma dádiva. Devemos ter a
coragem de olhar para a nossa vida
como uma “tarefa” e descobrir o 
significado do que acontece conosco
para dirigir as coisas ao seu fim.



Pode-se oferecer a dor de uma
doença, a alegria de uma boa notícia,
a satisfação de ter estofado uma
poltrona novamente, ou o incômodo
de ter que varrer um quarto por
onde passaram as crianças. Nada fica
fora dessa entrega e desse
oferecimento: também a discussão
boba do casal, quando soubemos
pedir perdão, mesmo que culpa
tenha sido do outro.

É necessário trançar o divino com o
humano para não caminhar
“mancando” pelo mundo: com um pé
em cada degrau de nível diferente. 
Não vivemos uma vida dupla,
explicou São Josemaria Escrivá em
1945, descrevendo o espírito de Opus
Dei, mas uma unidade de vida,
simples e forte, na qual todas as
nossas ações se fundem e se
compenetram. Quando
respondemos generosamente a
esse espírito, adquirimos uma
segunda natureza: sem perceber,



estamos pendentes do Senhor o
dia inteiro e nos sentimos
obrigados a colocar Deus em todas
as coisas, que, sem Ele, nos
parecem insípidas[15].

[1] Entrevistas, n. 115.

[2] 1 Cor 10, 31.

[3] Entrevistas, n. 116.

[4] Ibidem. n.121.

[5] Lc 7, 44.

[6] Salvador Bernal, Perfil.

[7] Entrevistas, n.107.

[8] Revista Nuestro Tiempo, 12/1967, p.
720.

[9] Cfr. Catecismo da Igreja Católica, n.
1615

[10] Ibid.



[11] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n.1608

[12] É Cristo que passa, 78.

[13] Forja, 369

[14] Cfr. CVII. Const.Lumen Gentium, n.
2,11

[15] Citada em: Pedro Rodriguez, 
Vocación, Trabajo y Contemplación,
Eunsa, Pamplona, 1986, p. 212.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/um-
materialismo-cristao-familia/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-materialismo-cristao-familia/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-materialismo-cristao-familia/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-materialismo-cristao-familia/

	Um “materialismo” cristão
	É lícito, portanto, falar de um materialismo cristão, que se opõe audazmente aos materialismos cerrados ao espírito[1]. Como o fundador do Opus Dei lembrou imediatamente, São Paulo pôde escrever: quer comais quer bebais ou façais qualquer outra coisa, fazei tudo para a glória de Deus[2]. Ou seja, ações tão prosaicas como essas necessidades biológicas podem ser santas quando realizadas corretamente, pois a perfeição do homem é a glória do Criador.


