
opusdei.org

2. Um exemplo:
Inácio de Loyola

Nesta catequese, o Papa
Francisco continua sua reflexão
sobre o discernimento,
aprofundando a figura e o
testemunho de Inácio de
Loyola.

07/09/2022

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!

Continuemos a nossa reflexão sobre
o discernimento - neste período
falaremos todas as quartas-feiras
sobre o discernimento espiritual - e



fazer referência a um testemunho
concreto pode ajudar-nos nisto.

Um dos exemplos mais instrutivos é
nos oferecido por Santo Inácio de
Loyola, com um episódio decisivo da
sua vida. Inácio está convalescente
em casa, depois de ter sido ferido
numa perna em batalha. Para se
livrar do tédio, pede algo para ler.
Gostava de contos de cavalaria, mas
infelizmente em casa só havia vida
de santos. Adapta-se um pouco de má
vontade, mas durante a leitura
começa a descobrir outro mundo, um
mundo que o conquista e parece
competir com o dos cavaleiros. Fica
fascinado com as figuras de São
Francisco e São Domingos, e sente o
desejo de os imitar. Mas também o
mundo cavaleiresco continua a
exercer o seu fascínio sobre ele. E
assim sente dentro de si aquela
alternância de pensamentos, os
cavaleirescos e os dos santos, que
parecem equivaler-se.



No entanto, Inácio começa também a
notar diferenças. Na sua
Autobiografia - na terceira pessoa –
escreve assim: "Pensando nas coisas
do mundo - e nas coisas
cavaleirescas, entende-se - sentia
muito prazer, mas quando, por
cansaço, as abandonava, sentia-se
vazio e desiludido. Ao contrário, ir
descalço a Jerusalém, alimentar-se
unicamente de ervas, praticar todas
as austeridades que tinha conhecido
como habituais para os santos, eram
pensamentos que não só o
consolavam quando meditava sobre
eles, mas até depois de os abandonar
o deixavam satisfeito e cheio de
alegria" (n. 8); deixavam-lhe um
traço de alegria.

Nesta experiência, podemos notar
sobretudo dois aspectos. O primeiro
é o tempo: ou seja, os pensamentos
do mundo no início são atraentes,
mas depois perdem brilho e deixam
vazio, insatisfeito, deixam-te assim,



uma coisa vazia. Os pensamentos de
Deus, ao contrário, primeiro
suscitam uma certa resistência –
“Mas não vou ler esta coisa tediosa
sobre os santos” - mas quando são
aceites trazem uma paz
desconhecida, que dura muito
tempo.

Eis, pois, o outro aspecto: o ponto de
chegada dos pensamentos. No início,
a situação não parece tão clara. Há
um desenvolvimento do
discernimento: por exemplo,
compreendemos o que é bom para
nós, não de modo abstrato e geral,
mas no percurso da nossa vida. Nas
regras para o discernimento, fruto
desta experiência fundamental,
Inácio determina uma premissa
importante, que ajuda a entender
este processo: "Àqueles que passam
de um pecado mortal para outro, o
diabo geralmente costuma propor
prazeres aparentes, tranquilizá-los
de que tudo está bem, levando-os a



imaginar delícias e prazeres
sensuais, para melhor os manter e
fazê-los crescer nos seus vícios e
pecados. Com eles, o espírito bom
usa o método oposto, estimulando a
sua consciência ao remorso mediante
o juízo da razão" (Exercícios
Espirituais, 314); Mas isto não é bom!

Há uma história que precede quem
discerne, uma história que é
indispensável conhecer, pois o
discernimento não é uma espécie de
oráculo ou de fatalismo, nem uma
coisa de laboratório, como tirar a
sorte sobre duas possibilidades. As
grandes interrogações surgem
quando, na vida, já percorremos um
trecho do caminho, e é àquele
percurso que devemos regressar
para compreender o que
procuramos. Se na vida se percorre
um pouco do caminho, assim: “Mas
por que vou nesta direção, o que
procuro?”, e ali faz-se o
discernimento. Quando se



encontrava ferido na casa paterna,
Inácio não pensava de modo algum
em Deus, nem em como reformar a
sua vida, não. Ele faz a sua primeira
experiência de Deus, ouvindo o
próprio coração, que lhe mostra uma
inversão curiosa: as coisas à primeira
vista atraentes deixam-no desiludido,
e em outras, menos brilhantes, sente
uma paz que perdura no tempo.
Também nós vivemos esta
experiência, muitas vezes
começamos a pensar em algo e
ficamos ali, e depois sentimo-nos
desiludidos. Ao contrário, fazemos
uma obra de caridade, fazemos algo
bom e sentimos um pouco de
felicidade, vem-te um bom
pensamento, vem-te a felicidade, um
pouco de alegria, é uma experiência
totalmente nossa. Ele, Inácio, vive a
sua primeira experiência de Deus,
ouvindo o próprio coração, que lhe
mostra uma curiosa inversão. É isto
que devemos aprender: ouvir o
próprio coração para saber o que



acontece, que decisão tomar,
formular um juízo sobre uma
situação, é preciso ouvir o próprio
coração. Ouvimos a televisão, o
rádio, o celular, somos mestres da
escuta, mas pergunto-te: sabes ouvir
o teu coração? Paras para dizer: “Mas
como está o meu coração? Está
satisfeito, está triste, está à procura
de algo?”. Para tomar boas decisões,
é preciso ouvir o próprio coração.

Por isso, Inácio sugerirá a leitura da
vida dos santos, pois eles mostram de
modo narrativo e compreensível o
estilo de Deus na vida das pessoas
não muito diferentes de nós, porque
os santos eram de carne e osso, como
nós. As suas ações falam com as
nossas, ajudando-nos a compreender
o seu significado.

Naquele famoso episódio dos dois
sentimentos que Inácio tinha, um
quando lia as coisas dos cavaleiros e
o outro quando lia a vida dos santos,



podemos reconhecer outro aspecto
importante do discernimento, já
mencionado na semana passada. Há
uma casualidade aparente nos
acontecimentos da vida: tudo parece
nascer de um banal contratempo:
não havia livros de cavaleiros, mas
apenas vidas de santos. Um
transtorno que, no entanto, encerra
em si uma possível mudança. E só
depois de um certo tempo Inácio se
dará conta disto, e é nessa altura que
lhe dedicará toda a sua atenção.
Escutai bem: Deus trabalha através
de eventos não programáveis por
acaso, mas isto aconteceu comigo por
acaso, por acaso conheci esta pessoa,
por acaso vi este filme, não foi
programado, mas Deus trabalha
através de eventos não
programáveis, e também nos
contratempos: “Mas eu devia ir dar
um passeio e tive um problema nos
pés, não posso...”. Contratempo: o
que te diz Deus? O que te diz a vida
ali? Vimo-lo inclusive num trecho do



Evangelho de Mateus: um homem
que lavra um campo depara-se
acidentalmente com um tesouro
enterrado. Uma situação totalmente
inesperada. Mas o importante é que
o reconhece como o golpe de sorte da
sua vida e decide consequentemente:
vende tudo e compra aquele campo
(cf. 13, 44). Dou-vos um conselho,
prestai atenção às coisas
inesperadas. Quem diz: “Mas eu não
esperava isto por acaso”. Ali é a vida
que te fala, é o Senhor que te fala ou
é o diabo que te fala? Alguém. Mas
há algo para discernir, como reajo
perante as coisas inesperadas. Mas
eu estava tão tranquilo em casa e
“toque-toque” vem a sogra, e como
reages à sogra? É amor ou é algo
dentro? E fazes o discernimento.
Enquanto eu trabalhava bem no
escritório, um colega vem dizer-me
que precisa de dinheiro, e como
reagiste? Ver algo acontecer, quando
vivemos algo que não esperamos, e



ali aprendemos a conhecer como o
nosso coração se move.

O discernimento é a ajuda para
reconhecer os sinais com que o
Senhor se deixa encontrar nas
situações inesperadas, até
desagradáveis, como foi para Inácio
a ferida na perna. Delas pode nascer
um encontro que muda a vida para
sempre, como no caso de Inácio.
Pode nascer algo que te faz melhorar
ou piorar no caminho, não sei, mas
permanecer atento e o fio condutor
mais bonito é dado pelas coisas
inesperadas: “Como me comporto
diante disto?”. O Senhor nos ajude a
sentir o nosso coração e a ver
quando é Ele que age e quando não é
Ele mas outras coisa.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/um-exemplo-inacio-de-loyola/


opusdei.org/pt-br/article/um-exemplo-
inacio-de-loyola/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-exemplo-inacio-de-loyola/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-exemplo-inacio-de-loyola/

	2. Um exemplo: Inácio de Loyola

