
opusdei.org

Um estilo para a
Nova Evangelização

A nova evangelização é o
desafio mais radical que
história impôs ao cristianismo;
as dificuldades que a doutrina
católica pode encontrar em
certos ambientes são um
estímulo para falar de um modo
novo, e para isso, devemos
redescobrir os tesouros do
Evangelho.

28/05/2018

A primeira vez que João Paulo II
usou o termo “nova evangelização”



foi em 9 de março de 1983, no Haiti,
durante uma reunião de bispos da
América Latina. Ali ressaltou que, à
vista dos desafios apresentados pela
secularização de países
tradicionalmente cristãos, a Igreja
devia empreender uma
evangelização nova “em seu ardor,
em seus métodos, em sua
expressão”[1]. Não é difícil perceber a
atualidade dessas palavras de São
João Paulo II. Países de longa
tradição cristã experimentam um
processo de secularização que não
deixou de avançar durante as
últimas décadas. E, na medida em
que se ignora a Deus, se
desumanizam leis e costumes,
começando pelas que se referem à
vida humana.

A nova evangelização é o desafio
mais radical que história impôs ao
cristianismo[2]; entretanto, as
dificuldades que a doutrina católica
pode encontrar em certos ambientes



não nos incapacitam para a
anunciar: mais ainda, são um
estímulo para falar non nova sed
noviter[3], não de coisas novas, mas de
um modo novo. Essa é a nossa
missão: dar luz, com o tesouro da
Revelação, às inumeráveis situações
que apresenta o mundo
contemporâneo e para isso, devemos
redescobrir os tesouros do
Evangelho, permitir que iluminem
todos os cantos da nossa existência
de cristãos do século XXI. Só se
interiorizarmos a nossa fé,
poderemos mostrar àqueles que nos
rodeiam como ela enriquece a vida
cotidiana. Nesse sentido, a chamada
que Bento XVI fez para aproveitar o
Ano da Fé e “voltar a encontrar o
entusiasmo de comunicar a todos as
verdades da fé”[4] se torna ainda mais
importante.

Com uma visão positiva da
realidade



São Josemaria também
experimentou em primeira pessoa os
desafios da secularização, já desde os
anos 30 do século passado. Em sua
vida e ensinamentos encontramos
luzes que nos ajudam nas
circunstâncias atuais e sempre. Entre
outras, destaca o valor da
secularidade, que consiste em amar
apaixonadamente o mundo,
participar de seu dinamismo, sentir-
se responsável pela sua evolução[5].
São Josemaria recordou de mil
maneiras que os católicos estão
chamados a impregnar de dignidade
humana e sentido cristão as
atividades e profissões, das quais não
se podem desentender. Nós, cristãos,
não somos espectadores, mas sim
protagonistas das transformações
sociais positivas: nos encontramos
“nas próprias entranhas da
sociedade civil”[6].

São Josemaria transmitia uma visão
positiva do mundo, das realidades



criadas, das tarefas humanas nobres.
Convidava-nos a compartilhar com
nossos concidadãos todos os grandes
desejos de melhora social, de
desenvolvimento cultural, de avanço
científico, de progresso tecnológico,
como algo próprio, sem espírito de
suspeita nem alteridade. Ensinava-
nos a saber discernir o trigo da
cizânia, com um trabalho valente de
purificação. “O mal e o bem se
misturam na história humana, e por
isso o cristão deve ser uma criatura
capaz de discernir; mas esse
discernimento não o deve levar
nunca a negar a bondade das obras
de Deus; pelo contrário, deve levá-lo
a reconhecer o divino que se
manifesta no humano, mesmo por
trás de nossas próprias fraquezas.
Um bom lema para a vida cristã se
pode encontrar naquelas palavras do
Apóstolo; todas as coisas são vossas, e
vós de Cristo, e Cristo de Deus (1 Cor
3, 22), a fim de se realizarem assim



os desígnios desse Deus que quer
salvar o mundo”[7].

A nova evangelização é uma batalha
que se trava nas bibliotecas, nos
parlamentos, nos meios de
comunicação e em todos os lugares
onde os homens e as mulheres de
nosso tempo acodem para aprender
a viver e a ser felizes. Ali – nos livros,
nas leis, na moda, nos filmes – se
debate sobre a vida e a morte, a
saúde e a doença, o amor e a beleza,
o trabalho e o descanso. Todos falam
e todos escutam o que consideram
sábio. É preciso estar presentes
nesses debates, possuir a
credibilidade de quem conhece e
respeita as regras do jogo próprias de
cada atividade: o Direito, a Educação
ou a Literatura, para serem levados a
Cristo, devem progredir a partir de
verdadeiros juristas, pedagogos e
literatos, de mente aberta e
enamorados do Senhor. Como dizia
um escritor cristão dos primeiros



séculos, “o que a alma é em um
corpo, isso são os cristãos no
mundo”[8]; “não se distinguem do
resto da humanidade nem na
localidade, nem no que se fala, nem
nos costumes”[9]. É o amor ao mundo,
e concretamente a essa parte do
mundo em que cada um atua, a que
dá a legitimidade para opinar e
autoridade para ser escutado. É a
proximidade a Deus que permite
iluminar as realidades seculares. A
nova evangelização não é compatível
com um olhar distante de quem se
sente alheio à sociedade, mas com o
olhar próximo de um filho de Deus
que é parte do mundo e o ama. Por
isso São Josemaria dizia, “quanto
mais dentro do mundo estivermos,
tanto mais temos que ser de Deus”[10].

Com amor à verdade

Nós, cristãos, somos testemunhas de
uma verdade que recebemos, e
sabemos que sendo suas



testemunhas oferecemos um serviço
inestimável, tanto nas relações
pessoais como na vida social. Em
mundo no qual tudo parece relativo
e efêmero, o compromisso com a
verdade fornece estabilidade e
coerência: temos que estar
pessoalmente convencidos do que
acreditamos, sentirmo-nos parte de
uma belíssima tradição que tem
muito a oferecer à sociedade.

Não somos cristãos por herança, nem
por pertencer a um grupo social, mas
sim porque encontramos Jesus Cristo
e esse encontro transformou a nossa
existência. Experimentamos “a
alegria de O acompanhar, de O sentir
perto de nós, presente em nós e no
nosso meio, como um amigo, como
um irmão, mas também como rei,
isto é, como farol luminoso da nossa
vida”[11]. Por isso nos sentimos
estimulados a voltar continuamente
à Palavra de Deus, luz de nossa vida.
A verdade implica conhecê-la,



meditá-la, possuí-la de modo
reflexivo. Convida-nos a celebrá-la e
a contemplar sua beleza.

O cristão não tem medo da verdade,
de se fazer as perguntas mais difíceis
que o ambiente ou a sociedade
colocam para ele. Sabe que o
Evangelho possui a capacidade de
iluminar os dilemas e problemas
mais difíceis que perseguem o
homem. Um cristão que vive a sua fé,
que a conhece bem, pode se
converter em um ponto de
referência, de apoio, para as pessoas
que o rodeiam. E será assim porque
dará a tudo um enfoque positivo,
recordando que Deus nos ama, nos
liberta e nos salva. No fundo, falar
das verdades de fé é falar do que se
vive, com honradez e humildade,
apoiados na confiança e não na
imposição.

Este amor à verdade permite
transmitir a fé como é: um 



simimenso ao homem, à mulher, à
vida, à liberdade, à paz, ao
desenvolvimento, à solidariedade, às
virtudes. Se Cristo nos fez felizes, é
normal que essa mesma alegria se
transmita em nossa atitude. De fato,
“a força com que a verdade se impõe
tem que ser a alegria, que é sua
expressão mais clara. Por ela
deveriam apostar os cristãos e nela
deveriam dar-se a conhecer ao
mundo”[12]. Ao mesmo tempo, em
uma sociedade na qual as opiniões
subjetivas parecem imperar, muitas
pessoas alcançam a verdade graças
ao fato de encontrarem aqueles que
lutam por viver de um modo
coerente com a fé e são felizes. Nesse
caso, se está disposto com mais
facilidade a escutar e valorizar
argumentos que lhe são oferecidos.

Sempre orientados ao diálogo e à
amizade



Ser cristão na sociedade
contemporânea implica de um modo
muito especial não só estar
convencido da verdade da revelação,
mas também o ser capaz de dar
razão dela, de ser capaz de dialogar
sobre ela. O diálogo é o caminho
privilegiado para levar à fé aqueles
que nos rodeiam, pois permite que a
verdade se imponha só “pela força
da própria verdade, que penetra
suave e fortemente nas almas”[13].

O diálogo inclui a arte da escuta
atenta, o profundo respeito pela
liberdade do outro, a lucidez de
pensamento e a claridade de
expressão. O diálogo cria um clima
de abertura às perguntas dos outros,
que encerram sempre uma
inquietação que é preciso interpretar
com acerto. No diálogo, a Palavra de
Deus, que habita nossa inteligência e
nosso coração, se expressa em
palavras pronunciadas com
delicadeza e com desejos de ajudar.



A nossa fé amadurece quando se
submete à prova do diálogo. Só
assim, as convicções pessoais se
expressam, se contrastam, se
interiorizam. Comunicar a fé não é
discutir para vencer, mas dialogar
para convencer, pois “as ideias não se
impõem, mas se propõem”[14].
Dialogar leva a mostrar melhor uma
Verdade que ilumina decisivamente
nossas vidas. Não se trata de derrotar
a ninguém, mas de iluminar, ilustrar
a mente e o coração dos que escutam
sobre algo que realmente lhes afeta.

O diálogo, para São Josemaria,
pressupõe o amor à verdade, mas
implica, além disso, uma “leal
amizade com os homens”[15]. A
amizade possui uma dimensão
humana, que é potencializada pela
caridade. Para transmitir a fé, é
preciso amar a Deus e, além disso,
também amar a pessoa com quem
estamos lidando. Aprender a
evangelizar significa aprender a



amar: ter o coração grande, ser
acolhedores, compreender, servir.
No Ano da Fé, convém recordar que
a caridade molda o conteúdo, o
método, o caminho e o estilo da nova
evangelização.

Podemos recordar nesse contexto as
palavras que São Paulo usa em sua
carta aos Efésios, para desenhar o
retrato do “homem novo”, o homem
transformado por Cristo. Levai, lhes
dizia, “uma vida digna da vocação
que recebestes: com toda humildade
e mansidão, e com paciência,
suportai-vos uns aos outros no amor,
solícitos em guardar a unidade do
Espírito pelo vínculo da paz”[16].
Humildes, amáveis, compreensivos,
elementos de unidade, semeadores
de paz e de alegria. Eis aqui parte do
estilo, sempre novo, que exige a nova
evangelização.

“Nosso tempo exige cristãos que
tenham sido arrebatados por Cristo



(...), que sejam quase um livro aberto
que narra a experiência da vida nova
no Espírito, a presença daquele Deus
que nos sustém”[17]. Se aprendemos a
viver assim, seremos luzeiros que
brilham na escuridão e que ajudam,
com sua vida cotidiana e humilde, a
“que as verdades cristãs sejam luz
das novas transformações
culturais”[18], de modo que muitos
redescubram o sentido de sua vida.

M. de Sandoval

Texto publicado em https://
www.collationes.org/, março de 2013

[1] São João Paulo II, Discurso na
assembleia do CELAM, 9/03/1983.

[2] Cfr. São João Paulo II, Discurso,
11/10/1985

https://www.collationes.org/
https://www.collationes.org/


[3] Cfr. Paulo VI, Audiência,
29/09/1976.

[4] Bento XVI, Audiência, 21/11/2012.

[5] Cfr. São Josemaria, Entrevistas com
Mons, Josemaria Escrivá, nn. 114-116.

[6] São Josemaria, Carta 14/02/1950, n.
20, cit. por Ernst Burkhart e Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madri 2013, vol. I, p. 81.

[7] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 70.

[8] Epistola ad Diognetum, 6.

[9] Ibidem, 5.

[10] São Josemaria, Forja, n. 740.

[11] Francisco, Homilia no domingo de
Ramos, 24/03/2013.



[12] J. Ratzinger, «Que significa para
mim o Corpus Domini?», em Opera
Omnia, v. 11, parte C, XI, 4.

[13] Conc. Vaticano II, Decr. Dignitatis
humanae, n. 1.

[14] São João Paulo II, Discurso,
3/05/2003.

[15] São Josemaria, Forja, n. 943.

[16] Ef 4, 1-3.

[17] Bento XVI, Audiência, 24/10/2012.

[18] Bento XVI, Audiência, 17/10/2012.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/um-estilo-para-
a-nova-evangelizacao/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-estilo-para-a-nova-evangelizacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-estilo-para-a-nova-evangelizacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-estilo-para-a-nova-evangelizacao/

	Um estilo para a Nova Evangelização

