
opusdei.org

Um enredo
surpreendente

Parábolas como a do fariseu e
do publicano podem trazer
mais de uma surpresa se
soubermos aprofundar nas
palavras de Jesus.

10/11/2020

Como em um bom filme, a riqueza
das passagens evangélicas fica além
do enredo principal. Existem outros 
sub-enredos, com significados
profundos, que correspondem a uma
grande variedade de circunstâncias e
de leitores. E muitas vezes o roteiro



apresentará um desenlace que
deixará os espectadores
desconcertados.

A parábola do fariseu e do publicano
(cfr. Lc 18, 9-14) tem um enredo bem
definido. São Lucas expõe
antecipadamente a sua
interpretação: refere-se a “alguns
que confiavam na sua própria justiça
e desprezavam os outros”. De início,
podemos pensar: “Este episódio não
tem nada a ver comigo porque meus
problemas agora são outros”. Mas o
texto não oferece outros sentidos?
Que surpresas trará o relato? Só se
aprofundarmos nas palavras de Jesus
descobriremos esses sub-enredos que
nos ajudarão a orientar nossa vida.

As surpresas do Evangelho

As parábolas de Jesus são muito
dadas a surpresas. Nas histórias que
conta há sempre algo que não é
usual. Muitas vezes os protagonistas
e as suas ações nos desconcertam:



um patrão que estabelece o salário
sem proporção com o trabalho
realizado, um empregado que tem
uma dívida própria de uma
multinacional, um pai que organiza
uma festa para acolher um filho sem
exigir a justa reparação, um juiz e
um administrador corruptos... Não é,
porém, o caso da parábola do fariseu
e do publicano. Nela os protagonistas
são mais para normaizinhos,
conhecidos pelos ouvintes da época e
por nós: um deles vive dedicado à
causa de Deus e o outro é
considerado um traidor por
arrecadar impostos para o povo
estrangeiro. O enredo, portanto, não
apresenta muitas surpresas à
primeira vista.

Mas é na perspectiva que
encontramos um elemento que
rompe os nossos esquemas. Jesus nos
dá um enfoque insólito: faz-nos
testemunhas do diálogo de duas
pessoas com Deus, permite-nos



entrar aonde apenas o próprio
Senhor e o interessado têm acesso.
Em uma situação normal poderíamos
julgar as ações visíveis, mas não as
intenções, já que não estão ao nosso
alcance. Podemos, por isso, sempre
salvar a intenção de quem atua, pois
para nós permanecerá sempre
oculta: “Enquanto interpretares com
má fé as intenções alheias, não terás
o direito de exigir compreensão para
ti mesmo”[1].

Pelo contrário, nesta parábola que
Jesus constrói, é-nos permitido nada
mais nada menos do que contemplar
a competência divina para julgar.
Não vemos apenas o que é externo,
mas ouvimos a oração de um e de
outro.

A oração do fariseu é de ação de
graças. A princípio não se gaba de
nada diante de Deus, mas lhe
agradece, partindo do princípio de
que foi o apoio divino que lhe



permitiu comportar-se como se
comportou: “Deus, eu te agradeço
porque não sou como os outros” (cfr.
Lc 18, 11). Se atribui a Deus não ter
cometido roubos, injustiças ou
adultérios de que tenha consciência,
também está dando a entender que
sem o auxílio divino poderia ter
caído em tudo isso. E certamente não
é como um publicano, nem em seu
trabalho, nem aos olhos dos seus
concidadãos, nem em seu
compromisso religioso. Com relação
a esta última ideia, ele inclusive se
excede, pois descreve práticas
religiosas que ultrapassam o que é
prescrito para um israelita piedoso.

O publicano, por sua vez, limita-se a
dizer: “Meu Deus, tem compaixão de
mim que sou um pecador” (Lc 18,
13). É como um resumo que
representa um arrependimento real.
A descrição de seus gestos corporais
– “batia no peito” (Lc 18, 13) –



expressa a sua dor sincera pelo que
não fez bem.

Uma não justificação insólita

Agora que fomos testemunhas de
ambas as orações, estamos em
condições de emitir um juízo. Mas
antes de poder fazê-lo, Jesus se
adianta e nos mostra a segunda
surpresa.

Primeiro, afirma que o publicano
“voltou para casa justificado” (Lc
18,14). Isso nos parece certo e lógico.
Certo, porque queremos apoiar o
desejo divino: “Acaso tenho prazer
na morte do ímpio? – oráculo do
SENHOR Deus. Não desejo antes que
mude de conduta e viva?” (Ez. 18,23).
E lógico, porque a infinita
misericórdia de Deus espera apenas
o arrependimento sincero para
realizar esta maravilha da
justificação.



Pois bem, o que quebraria os moldes
dos ouvintes da época seria o “o
outro não” (Lc 18,14), quer dizer, a
afirmação contundente de que o
fariseu não voltou justificado à sua
casa. A multidão, desconcertada,
começaria a perguntar: o esforço do
fariseu para cumprir, além do
mínimo obrigatório, os seus deveres
para com Deus não conta nada?
Vamos entender que o que une a
Deus é o pecado? O fariseu não pode
ser perdoado por roubos que não
cometeu. O que ele deveria ter dito?
Qual é o problema?

Uma possível resposta a essa
pergunta pode ser dada pela
introdução de São Lucas à parábola:
trata-se de uma história sobre
pessoas que desprezam outros
julgando-se justas. Desprezar os
outros é evidentemente errado. E
chega-se facilmente a essa situação
por comparação. Poderia parecer
lógico que o fariseu se sentisse



superior comparando-se com um
pecador público. O problema não
está neste sentimento mas sim na
própria comparação. O fariseu define
sua vida comparando-a com a “dos
outros homens” e, aproveitando as
circunstâncias, com a do publicano a
seu lado. Nesse processo há um erro
de fundamento. O valor de uma vida
é o que tem aos olhos de Deus e todas
as comparações do mundo não são
capazes, nem de longe, de igualar o
alcance do olhar divino. Evitar, por
isso, as comparações é um conselho
espiritual comum. E, além disso, ao
desprezar o publicano que tem à sua
frente, está negligenciando o
mandamento mais importante: amar
a Deus e ao próximo.

A comparação serve como recurso
para tranquilizar a consciência. Não
por revelar motivos para ficar
tranquilo e sim porque esconde a luz
que revelaria o que precisa ser



redimido. Como explica São
Josemaria:

“O pecado dos fariseus não consistia
em não verem Deus em Cristo, mas
em se encerrarem voluntariamente
em si mesmos; em não tolerarem que
Jesus, que é a luz, lhes abrisse os
olhos. Esse nevoeiro tem resultados
imediatos na vida de relação com os
nossos semelhantes. O fariseu que,
julgando-se luz, não deixa que Deus
lhe abra os olhos é o mesmo que
tratará soberba e injustamente o
próximo, rezando assim: ‘Dou-te
graças porque não sou como os
outros homens, ladrões, injustos e
adúlteros, nem como esse
publicano’”[2].

Deste modo, o fariseu é incapaz de
definir por que precisaria da
misericórdia de Deus. E não se trata
de um problema pequeno, porque só
a misericórdia de Deus pode levar-



nos à meta – pode salvar-nos – e não
as nossas próprias forças.

A questão levantada pela rejeição da
oração do fariseu também é
produzida por umas conhecidas
palavras de Jesus: “Não é a justos que
vim chamar, mas a pecadores” (Mt
9,13). Mas alguém poderia perguntar:
e os justos? É preciso procurar
positivamente o pecado para que
Jesus me chame? De forma alguma.
Não seria apenas absurdo, mas
perverteria a lógica do que o Senhor
pretende. O pecado nunca é
desejável, mas: “Se dissermos que
não temos pecado, estamos
enganando a nós mesmos, e a
verdade não está em nós” (1 Jo 1,8). O
que é crucial não é o pecado em
abstrato, mas o meu em concreto.
Quer dizer, ou descubro a minha
indigência, ou não me abrirei à
misericórdia de Deus, que é a única
que pode salvar-me.



Deste ponto de vista, a vantagem que
o publicano tem não é o pecado, mas
o clamor geral de seu ambiente que
lhe recorda que é um pecador. A sua
indigência é evidente, pública,
proclamada. O seu único recurso é:
“Ó Deus, tem compaixão de mim”. O
publicano apresenta-nos assim qual
é o caminho a seguir:

“Age com humildade, só está seguro
de ser um pecador necessitado de
piedade. Se o fariseu nada pedia
porque já possuía tudo, o publicano
só pode implorar a misericórdia de
Deus. E isto é bonito: suplicar a
misericórdia de Deus! Apresentando-
se ‘de mãos vazias’, com o coração
despojado e reconhecendo-se
pecador, o publicano mostra a todos
nós a condição necessária para
receber o perdão do Senhor. No final
é precisamente ele, tão desprezado,
que se torna um ícone do autêntico
fiel”[3].



Um desenlace inesperado

E finalmente, quando se quer tirar
consequências de tudo isto, chega a 
reviravolta do roteiro, a surpresa
final: o fariseu olha o publicano e o
despreza e eu percebo que estou
desprezando o fariseu por desprezar
o publicano! Descubro com surpresa
que a referência a esses “que
confiavam em si mesmos tendo-se
por justos e desprezavam os outros”
não tem como destinatários só uns
sujeitos malvados que andam por aí,
mas sua função é alertar de uma
ameaça concreta e contínua para
quem quer colocar-se ao lado de
Deus.

Quem lê habitualmente o Evangelho
está, em princípio, vitalmente mais
perto do fariseu do que o publicano.
O mais provável é que não seja um
delinquente, que não cometa
atrocidades clamorosas, que não
tenha um estilo de vida desonesto ou



contrário ao ideal cristão. Por isso é
extremamente interessante recordar
que Jesus não enfrenta os fariseus
por odiá-los e sim por amá-los. O
amor infinito e concreto de Deus
manifestado em Jesus Cristo não veio
à terra para denunciar os malfeitores
por despeito. Veio revelar-nos a
altura e a profundidade de um Amor
do qual temos imperiosa
necessidade. E às vezes uma
repreensão pode ser um bom
instrumento para que os nossos
olhos se abram, para reconhecermos
que somos necessitados diante de
Deus.

Não há razão para pensar que o
fariseu seja mau, perverso e que
negue suas misérias. É que
simplesmente não as vê! E ao
contemplar esta história que Jesus
nos conta, surge urgente a
necessidade de sermos humildes e de
pedir ao Senhor que nos faça ver as
nossas misérias.



Carlos Jódar

Foto: Ben White (Unsplash)

[1] Sulco, n. 635.

[2] É Cristo que passa, n. 71.

[3] Francisco, Audiência 1-VI-2016.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-
surpreendente/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-surpreendente/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-surpreendente/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-surpreendente/

	Um enredo surpreendente

