opusdei.org

Um enredo
surpreendente

Parabolas como a do fariseu e
do publicano podem trazer
mais de uma surpresa se
soubermos aprofundar nas
palavras de Jesus.

10/11/2020

Como em um bom filme, a riqueza
das passagens evangélicas fica além
do enredo principal. Existem outros
sub-enredos, com significados
profundos, que correspondem a uma
grande variedade de circunstancias e
de leitores. E muitas vezes o roteiro



apresentara um desenlace que
deixara os espectadores
desconcertados.

A parabola do fariseu e do publicano
(cfr. Lc 18, 9-14) tem um enredo bem
definido. Sdo Lucas expde
antecipadamente a sua
interpretacdo: refere-se a “alguns
que confiavam na sua propria justica
e desprezavam os outros”. De inicio,
podemos pensar: “Este episodio ndo
tem nada a ver comigo porque meus
problemas agora sdo outros”. Mas o
texto ndo oferece outros sentidos?
Que surpresas trara o relato? So se
aprofundarmos nas palavras de Jesus
descobriremos esses sub-enredos que
nos ajudardo a orientar nossa vida.

As surpresas do Evangelho

As parabolas de Jesus sdo muito
dadas a surpresas. Nas historias que
conta ha sempre algo que nao é
usual. Muitas vezes os protagonistas
e as suas acoes nos desconcertam:



um patrdo que estabelece o salario
sem proporc¢do com o trabalho
realizado, um empregado que tem
uma divida propria de uma
multinacional, um pai que organiza
uma festa para acolher um filho sem
exigir a justa reparac¢ao, um juiz e
um administrador corruptos... Nao &,
porém, o caso da parabola do fariseu
e do publicano. Nela os protagonistas
sdo mais para normaizinhos,
conhecidos pelos ouvintes da época e
por nos: um deles vive dedicado a
causa de Deus e o outro é
considerado um traidor por
arrecadar impostos para o povo
estrangeiro. O enredo, portanto, ndo
apresenta muitas surpresas a
primeira vista.

Mas é na perspectiva que
encontramos um elemento que
rompe 0s N0Ss0s esquemas. Jesus nos
da um enfoque insdlito: faz-nos
testemunhas do dialogo de duas
pessoas com Deus, permite-nos



entrar aonde apenas o proprio
Senhor e o interessado tém acesso.
Em uma situac¢do normal poderiamos
julgar as acOes visiveis, mas nao as
intencgoes, ja que ndo estao ao nosso
alcance. Podemos, por isso, sempre
salvar a intencdo de quem atua, pois
para nos permanecera sempre
oculta: “Enquanto interpretares com
ma fé as intenc¢des alheias, ndo teras
o direito de exigir compreensdo para
ti mesmo”[1].

Pelo contrario, nesta parabola que
Jesus constrai, é-nos permitido nada
mais nada menos do que contemplar
a competéncia divina para julgar.
N&o vemos apenas o que é externo,
mas ouvimos a oragdo de um e de
outro.

A oracdo do fariseu é de acdo de
gracas. A principio ndo se gaba de
nada diante de Deus, mas lhe
agradece, partindo do principio de
que foi o apoio divino que lhe



permitiu comportar-se como se
comportou: “Deus, eu te agradeco
porque ndo sou como os outros” (cfr.
Lc 18, 11). Se atribui a Deus nao ter
cometido roubos, injusticas ou
adultérios de que tenha consciéncia,
também estd dando a entender que
sem o auxilio divino poderia ter
caido em tudo isso. E certamente nao
€ como um publicano, nem em seu
trabalho, nem aos olhos dos seus
concidadaos, nem em seu
compromisso religioso. Com relagdo
a esta ultima ideia, ele inclusive se
excede, pois descreve praticas
religiosas que ultrapassam o que é
prescrito para um israelita piedoso.

O publicano, por sua vez, limita-se a
dizer: “Meu Deus, tem compaixao de
mim que sou um pecador” (Lc 18,
13). £ como um resumo que
representa um arrependimento real.
A descrigao de seus gestos corporais
— “batia no peito” (Lc 18, 13) -



expressa a sua dor sincera pelo que
ndo fez bem.

Uma nado justificag¢do insolita

Agora que fomos testemunhas de
ambas as oragoes, estamos em
condicdes de emitir um juizo. Mas
antes de poder fazé-lo, Jesus se
adianta e nos mostra a segunda
surpresa.

Primeiro, afirma que o publicano
“voltou para casa justificado” (Lc
18,14). Isso nos parece certo e logico.
Certo, porque queremos apoiar o
desejo divino: “Acaso tenho prazer
na morte do impio? — oraculo do
SENHOR Deus. Ndo desejo antes que
mude de conduta e viva?” (Ez. 18,23).
E 16gico, porque a infinita
misericordia de Deus espera apenas
o arrependimento sincero para
realizar esta maravilha da
justificacao.



Pois bem, o que quebraria os moldes
dos ouvintes da época seria o “o
outro ndo” (Lc 18,14), quer dizer, a
afirmacdo contundente de que o
fariseu ndo voltou justificado a sua
casa. A multidao, desconcertada,
comecaria a perguntar: o esforco do
fariseu para cumprir, além do
minimo obrigatorio, os seus deveres
para com Deus ndo conta nada?
Vamos entender que o que une a
Deus é o pecado? O fariseu ndo pode
ser perdoado por roubos que nao
cometeu. O que ele deveria ter dito?
Qual é o problema?

Uma possivel resposta a essa
pergunta pode ser dada pela
introducdo de Sdo Lucas a parabola:
trata-se de uma historia sobre
pessoas que desprezam outros
julgando-se justas. Desprezar o0s
outros é evidentemente errado. E
chega-se facilmente a essa situacao
por comparacdo. Poderia parecer
16gico que o fariseu se sentisse



superior comparando-se com um
pecador publico. O problema nao
esta neste sentimento mas sim na
propria comparacdo. O fariseu define
sua vida comparando-a com a “dos
outros homens” e, aproveitando as
circunstancias, com a do publicano a
seu lado. Nesse processo ha um erro
de fundamento. O valor de uma vida
€ 0 que tem aos olhos de Deus e todas
as comparacoes do mundo ndo sao
capazes, nem de longe, de igualar o
alcance do olhar divino. Evitar, por
isso, as comparacdes é um conselho
espiritual comum. E, além disso, ao
desprezar o publicano que tem a sua
frente, esta negligenciando o
mandamento mais importante: amar
a Deus e ao proximo.

A comparacao serve como recurso
para tranquilizar a consciéncia. Nao
por revelar motivos para ficar
tranquilo e sim porque esconde a luz
que revelaria o que precisa ser



redimido. Como explica Sao
Josemaria:

“O pecado dos fariseus ndo consistia
em nao verem Deus em Cristo, mas
em se encerrarem voluntariamente
em si mesmos; em ndo tolerarem que
Jesus, que € a luz, lhes abrisse os
olhos. Esse nevoeiro tem resultados
imediatos na vida de relacdo com os
nossos semelhantes. O fariseu que,
julgando-se luz, ndo deixa que Deus
lhe abra os olhos é o mesmo que
tratara soberba e injustamente o
proximo, rezando assim: ‘Dou-te
gracgas porque nao sou como 0s
outros homens, ladrdes, injustos e
adulteros, nem como esse
publicano™[2].

Deste modo, o fariseu é incapaz de
definir por que precisaria da
misericordia de Deus. E ndo se trata
de um problema pequeno, porque so
a misericordia de Deus pode levar-



nos a meta — pode salvar-nos — e ndo
as nossas proprias forcas.

A questdo levantada pela rejeicdo da
oracdo do fariseu também é
produzida por umas conhecidas
palavras de Jesus: “Nao € a justos que
vim chamar, mas a pecadores” (Mt
9,13). Mas alguém poderia perguntar:
e os justos? E preciso procurar
positivamente o pecado para que
Jesus me chame? De forma alguma.
Ndo seria apenas absurdo, mas
perverteria a logica do que o Senhor
pretende. O pecado nunca é
desejavel, mas: “Se dissermos que
ndo temos pecado, estamos
enganando a nds mesmos, e a
verdade ndo esta em nos” (1 Jo 1,8). O
que é crucial ndo é o pecado em
abstrato, mas o meu em concreto.
Quer dizer, ou descubro a minha
indigéncia, ou ndo me abrirei a
misericordia de Deus, que é a unica
que pode salvar-me.



Deste ponto de vista, a vantagem que
0 publicano tem nao é o pecado, mas
o clamor geral de seu ambiente que
lhe recorda que é um pecador. A sua
indigéncia é evidente, publica,
proclamada. O seu unico recurso é€:
“O Deus, tem compaixdo de mim”. O
publicano apresenta-nos assim qual
é o caminho a seguir:

“Age com humildade, s¢ esta seguro
de ser um pecador necessitado de
piedade. Se o fariseu nada pedia
porque ja possuia tudo, o publicano
sO pode implorar a misericordia de
Deus. E isto € bonito: suplicar a
misericordia de Deus! Apresentando-
se ‘de maos vazias’, com 0 coracao
despojado e reconhecendo-se
pecador, o publicano mostra a todos
nos a condigdo necessaria para
receber o perddo do Senhor. No final
€ precisamente ele, tdo desprezado,
que se torna um icone do auténtico
fiel”[3].



Um desenlace inesperado

E finalmente, quando se quer tirar
consequéncias de tudo isto, chega a
reviravolta do roteiro, a surpresa
final: o fariseu olha o publicano e o
despreza e eu percebo que estou
desprezando o fariseu por desprezar
0 publicano! Descubro com surpresa
que a referéncia a esses “que
confiavam em si mesmos tendo-se
por justos e desprezavam o0s outros”
ndo tem como destinatarios so uns
sujeitos malvados que andam por ai,
mas sua funcdo é alertar de uma
ameaca concreta e continua para
quem quer colocar-se ao lado de
Deus.

Quem lé habitualmente o Evangelho
estd, em principio, vitalmente mais
perto do fariseu do que o publicano.
O mais provavel é que ndo seja um
delinquente, que ndo cometa
atrocidades clamorosas, que nao
tenha um estilo de vida desonesto ou



contrario ao ideal cristdo. Por isso é
extremamente interessante recordar
que Jesus ndo enfrenta os fariseus
por odia-los e sim por ama-los. O
amor infinito e concreto de Deus
manifestado em Jesus Cristo ndo veio
a terra para denunciar os malfeitores
por despeito. Veio revelar-nos a
altura e a profundidade de um Amor
do qual temos imperiosa
necessidade. E as vezes uma
repreensdo pode ser um bom
instrumento para que 0S nossos
olhos se abram, para reconhecermos
que somos necessitados diante de
Deus.

Ndao ha razdo para pensar que o
fariseu seja mau, perverso e que
negue suas misérias. E que
simplesmente ndo as vé! E ao
contemplar esta historia que Jesus
nos conta, surge urgente a
necessidade de sermos humildes e de
pedir ao Senhor que nos faga ver as
nossas miserias.



Carlos Jodar

Foto: Ben White (Unsplash)

[1] Sulco, n. 635.
[2] E Cristo que passa, n. 71.

[3] Francisco, Audiéncia 1-VI-2016.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-
surpreendente/ (31/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-surpreendente/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-surpreendente/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-enredo-surpreendente/

	Um enredo surpreendente

