
opusdei.org

Um Deus que deixa
acontecer? O mal e a
dor

Por que existe o mal? Qual é o
sentido da dor? Por que Deus
permite o mal? Estas são as
perguntas que toda pessoa se
faz em algum momento da vida.
Elas fazem referência a um dos
grandes mistérios do ser
humano.

16/02/2022

A existência do mal no mundo,
especialmente em suas formas mais



agudas e difíceis de entender, é uma
das causas mais frequentes do
abandono da fé. Diante dos
acontecimentos que parecem
claramente injustos e sem sentido,
em presença dos quais nos sentimos
impotentes, surge de modo natural a
pergunta de como Deus pode
permitir isso. Por que o Senhor, que
é bom e onipotente, permite que
ocorram males semelhantes? Por que
pessoas simples, que já carregam
muito peso na vida, devem carregar
o drama de uma tragédia imprevista,
como, por exemplo, um desastre
natural? Por que Deus não intervém?
Estas são perguntas que não
dirigimos ao mundo, nem a nossos
semelhantes, mas a Deus, porque
confessamos que Ele é o Criador e o
Senhor do mundo[1].

Essas questões, de certa maneira,
transpassam os limites da Revelação
e penetram no mistério do próprio
Deus. Afinal, não há nada na criação



que escape à sabedoria e vontade de
Deus. Assim como não podemos
abarcar a infinita bondade de Deus,
também não podemos sondar
completamente os seus projetos. Por
essa razão, muitas vezes, a melhor
atitude em relação ao mal e à dor é o
abandono confiado em Deus, que
sempre “sabe mais” e “pode mais”.

Mas também é natural que tentemos
iluminar o obscuro mistério do mal,
a fim de que a fé não seja apagada
pela experiência da vida, mas,
precisamente nesses momentos,
permaneça sendo clara luz em nosso
caminho, “lâmpada para meus
passos” (Sal 119,105).

O mal procede da liberdade criada

Deus não criou um mundo fechado,
ao qual só Ele tem acesso, nem fez o
mundo perfeito. Ele o criou aberto a
muitas possibilidades e
aperfeiçoamentos, e criou homens e
mulheres para habitá-lo e completá-



lo com a sua inteligência. Ele nos
tornou inteligentes e livres e nos deu
espaço para desenvolver esses
talentos. Neste sentido, Deus,
chamando-nos à existência, nos
coloca à prova: confia-nos a tarefa de
fazer o bem de acordo com as nossas
possibilidades. E isso é, com
frequência, uma tarefa cansativa.
“Negociai com isto até que eu
volte” (Lc 19,13): como na conhecida
parábola de Jesus, os talentos não
podem ser enterrados ou escondidos:
cada um é chamado a fazer a sua
vida frutificar, a desenvolver o que
recebemos. Mas muitas vezes não
fazemos isso, ou inclusive chegamos
a fazer o contrário, voluntariamente
decidimos fazer coisas más e as
realizamos: somos, muitas vezes,
culpados.

A humanidade foi culpada desde o
princípio, desde aquele ato que foi a
fonte de outros males. Tudo o que há
de errado no mundo gira em torno



disso: o uso indevido da liberdade, a
capacidade que temos de destruir as
obras de Deus: em nós mesmos, nos
outros, na natureza. Quando fazemos
isso, nos privamos de Deus, nossos
corações ficam mais escuros, e
podemos até converter nossas vidas
ou as dos outros em um inferno. Este
é o verdadeiro mal, o que mais
devemos temer: o pecado. Dele
provem os outros males, de um modo
ou de outro.

O sofrimento como prova ou
purificação

Mas então, o mal é sempre resultado
direto da culpa? Primeiro devemos
esclarecer o que é o mal. Em si
mesmo, é apenas a outra face do
bem, a face que a realidade mostra
quando falta o bem, quando o que
deveria ser não é e o que deveria
estar presente não está. O mal é
privação, não tem entidade positiva,
é negatividade e precisa apoiar-se

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-o-pecado/


num bem para existir[2]. Sofremos
quando experimentamos essa
ausência do que é bom.
Naturalmente, a culpa, nossa ou dos
outros, sempre produz um dano. No
entanto, nem sempre que sofremos
um dano, isso acontece por termos
sido culpados.

Na Sagrada Escritura, o livro de Jó
aborda este problema em
profundidade. Os amigos de Jó
querem persuadi-lo de que as
desgraças que o Senhor lhe enviou
são consequência dos seus pecados,
da sua injustiça. Embora não poucas
vezes seja assim, porque os delitos
merecem punição – algo lógico de
acordo com o ponto de vista humano
e também no plano sobrenatural –, o
caso de Jó nos mostra que os justos e
os inocentes também sofrem.
Referindo-se a este livro são João
Paulo II escreveu: “Se é verdade que
o sofrimento tem um sentido como
castigo, quando ligado à culpa, já não



é verdade que todo sofrimento seja
consequência de culpa e tenha caráter
de castigo”[3].

De fato, para Jó, o sofrimento foi uma
prova para a sua fé, da qual saiu
fortalecido. Às vezes, Deus nos testa,
mas sempre dá sua graça para
superar e procura o modo de
crescermos no amor, que é o
significado último do bem.

Outras vezes, o sofrimento tem um
sentido de purificação. Isso
aconteceu com Israel no tempo de
Moisés, quando o povo era volúvel e
caprichoso. Deus o purificou com
uma longa jornada através do
deserto, e assim o foi formando até
que fosse capaz de entrar na terra
prometida e reconhecer a fidelidade
de Deus à sua palavra.

Frequentemente, o sofrimento
adquire – na Divina Providência –
um valor purificador semelhante. Há
pessoas que, imersas no bulício da



vida, não se colocam as questões
decisivas até que uma doença, ou um
baque econômico ou familiar, os leve
a interrogar-se mais profundamente.
E é frequente que aconteça uma
mudança, uma conversão, uma
melhora ou uma abertura para a
necessidade do próximo. Então, o
sofrimento é também pedagogia de
Deus, que deseja que o homem não
se perca, que não se dissipe nas
delícias do caminho ou entre os
desejos mundanos. Portanto, embora
a Divina Providência conte com uma
medida de mal na vida de cada um,
esse mal, em último termo, se revela
um serviço para o bem do homem.

O sofrimento na natureza

Nessa luz, o sofrimento natural
aquele que está presente e inscrito
em nosso ambiente criado, também
adquire certo significado: a fadiga do
crescimento para saber mais e
progredir, a caducidade dos seres,



que envelhecem e morrem, a falta de
harmonia nos fenômenos naturais
(que podem destruir a ordem da
criação). Sofrimentos que não
podemos evitar, que não dominamos
ou controlamos, mas que estão aí,
inscritos na natureza.

Às vezes, esses são males necessários
para que outros bens possam
sobreviver. São Tomás dá o exemplo
de um leão que não poderia manter
sua vida se não caçasse o asno ou
algum outro animal[4]. Mas, muitas
vezes, os bens que podem estar
relacionados aos eventos trágicos da
natureza são ocultos para nós. Não é
fácil entender por que Deus os
permite, nem por que Ele criou um
universo onde pode haver destruição
e que, às vezes, não parece ser
governado pela Bondade e pelo
Amor. Uma luz possível vem do fato
de que, em geral, a destruição
causada por fenômenos naturais tem
a ver, de acordo com o desígnio



criador, com a nossa liberdade e com
a capacidade que temos de rejeitar a
Deus.

O habitat em que vivemos e que
tantas vezes nos maravilha com a
sua beleza – o mundo físico –
também pode se tornar um lugar
horrível, da mesma forma como o
nosso coração, feito para amar a
Deus e possuir o Céu em seu interior,
também pode chegar a ser um lugar
triste e escuro. Isso acontece quando
abandonamos o coração, deixando-
nos levar pelas sementes que o diabo
planta. Então, quando contemplamos
uma natureza descontrolada, que
causa destruição sem consideração
ou justiça, devemos pensar que o
Senhor nos apresenta ali a figura de
um mundo em que Ele não pode
reinar e de um coração que rejeita o
amor e a justiça. A profunda relação
entre a Criação e o homem, que foi
colocado como cabeça para protegê-



la (cf. Gênesis 2,15), também é
mostrada nessa desordem.

Os seres humanos e também “toda a
criação, até o presente, está gemendo
como que em dores de parto,” (Rom
8,22), porque participa do projeto
criador e redentor de Deus. Ela
também “espera ser libertada da
escravidão da corrupção” e
“participar da gloriosa liberdade dos
filhos de Deus” (Rom 8,21).

O sofrimento redentor

Mas, sem dúvida, o que ilumina de
maneira mais importante o sentido
do mal é a Cruz de Jesus. E junto à
Cruz, a Ressurreição. Sua Cruz nos
indica que o sofrimento pode ser o
sinal e a prova do amor. E ainda
mais, pode ser o caminho da
destruição do pecado. Porque na
Cruz de Jesus o amor de Deus lavou
os pecados do mundo. O pecado não
resiste, não pode resistir, ao amor
que se rebaixa e se humilha pelo

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-11-ressurreicao-ascensao-e-segunda-vinda-de-cristo/


bem do pecador. Como expressa um
famoso personagem criado por
Dostoievski, “a humildade do amor é
uma força terrível, a mais forte de
todas, que a nenhuma outra se pode
comparar”[5].

Na Cruz, o sofrimento de Jesus é
redentor porque seu amor pelo Pai e
pelos homens não retrocede diante
da rejeição e injustiça humanas. Ele
deu a sua vida pelos pecadores,
serviu-os com toda a sua dedicação e,
assim, a sua Cruz tornou-se uma
fonte de vida para eles.

Nossos sofrimentos também podem
ser redentores, quando são fruto do
amor ou são transformados pelo
amor. Então eles participam da Cruz
de Cristo. Como ensinava são
Josemaria, o sofrimento é uma fonte
de vida: de vida interior e de graça
para si e para os outros[6]. Na
realidade, não é o sofrimento como



tal que redime, mas a caridade
presente nele.

Já no aspecto humano, o amor tem a
capacidade de modelar a vida: a mãe
que não poupa esforços para a
felicidade de seus filhos, o irmão que
se sacrifica pelo irmão necessitado, o
soldado que joga a sua vida pelo
pelotão. São exemplos que
sobrevivem na memória e honram os
seus protagonistas. Quando esse
amor é motivado e fundamentado na
fé, além de ser algo belo, também é
divino: participa da Cruz e é um
canal de graça que vem de Cristo. Ali
o mal se transforma em bem, por
meio da ação do Espírito Santo, dom
que procede da cruz de Jesus.

A última carta

Mas a tudo o que foi dito até agora
para tentar explicar o significado do
mal pode ser adicionada uma
consideração conclusiva. E é que,
embora o mal esteja presente na vida



do ser humano na terra, Deus
sempre tem na mão uma carta final,
é sempre o último jogador em termos
da vida de cada um. Deus nos ama,
nos aprecia, e é por isso que reserva
para si a última carta, que é a
esperança do mundo: o seu amor
criador onipotente. O amor que
também se manifesta na
ressurreição de Jesus Cristo.

Por maiores e incompreensíveis que
cheguem a ser os dramas da vida,
muito maior é o poder criador e re-
criador de Deus. A vida é um tempo
de provação e, quando termina, o
definitivo começa. Este mundo é
passageiro. Acontece com ele como
no ensaio de um concerto: talvez
alguém tenha esquecido o
instrumento e outro não tenha
aprendido bem a partitura e um
terceiro esteja desafinando. Para isso
que existem os ensaios. É a hora de
ajustar, harmonizar instrumentos,
adaptar-se ao maestro. Então,



finalmente, o grande dia chega,
quando tudo está pronto, e o
concerto acontece em uma sala
luxuosa, em meio à alegria e emoção
geral.

A vida de Cristo não mostra apenas o
amor de Deus, mas também o seu
poder, o poder de devolver com
acréscimo tudo aquilo que não
correspondeu à justiça, tudo aquilo
em que parecia que Deus não estava
presente, ou onde Ele deixou que o
mal e a dor acontecessem e que nós,
então, não chegamos a compreender.
Jesus também experimentou seu
momento de abandono (cf. Mc 15,34),
sofreu-o com amor e à Cruz seguiu-se
uma glória eterna. O último livro da
Escritura, o Apocalipse, nos fala de
um Deus que “enxugará toda
lágrima” (Ap. 21, 4) porque Ele faz
novas todas as coisas (cf. Ap 21,5) e
será uma fonte de abundante
felicidade.



Como ajudar os que sofrem?

Em muitas ocasiões, perante a dor
alheia, nos sentimos impotentes e só
podemos fazer o mesmo que o bom
samaritano (cf. Lc 10,25-37): oferecer
carinho, ouvir, acompanhar, estar ao
lado, isto é, não nos afastarmos.
Algumas obras de arte retratam o
bom samaritano e o homem
assaltado com o mesmo rosto. E isso
pode ser interpretado como: Cristo
cura e, ao mesmo tempo, é curado.
Cada um de nós é ou pode ser o bom
samaritano que cura as feridas de
outro e, nesse momento, somos
Cristo. Mas às vezes também
precisamos ser curados porque algo
nos feriu – uma cara feia, uma
resposta atravessada, um amigo que
nos deixou – e somos curados por um
bom samaritano, que pode ser o
próprio Cristo quando nos
aproximamos na oração, ou uma
pessoa próxima que se torna Cristo
quando nos ouve. E nós somos Cristo



para os outros, porque cada um de
nós é imagem e semelhança de Deus.

O sofrimento permanece sempre
como um mistério, mas um mistério
que pela ação salvadora de Nosso
Senhor pode nos abrir para os
outros: “Por toda parte há crianças
abandonadas ou porque as
abandonaram quando nasceram ou
porque a vida as abandonou, a
família, os pais e não sentem o
carinho da família. Como sair dessa
experiência negativa de abandono,
de distância de amor? Existe apenas
um remédio para sair dessas
experiências: fazer o que eu não
recebi. Se você não recebeu
compreensão, seja compreensivo
com os outros. Se você não recebeu
amor, ame os outros. Se você sentiu a
dor da solidão, aproxime-se daqueles
que estão sozinhos. A carne é curada
com a carne e Deus se fez carne para
nos curar. Façamos o mesmo com os
outros”[7].



Muitas pessoas sentiram o carinho de
Deus precisamente nos momentos
mais difíceis: os leprosos acariciados
por Santa Teresa de Calcutá, os
tuberculosos que São Josemaria
consolava espiritualmente e
materialmente, ou os moribundos
tratados com respeito e amor por São
Camilo de Lelis. Isso também nos diz
algo sobre o mistério da dor na
existência humana: são momentos
em que a dimensão espiritual da
pessoa pode se desdobrar com força
se ela se deixa abraçar pela graça do
Senhor, dignificando até mesmo as
situações mais extremas.

Antonio Ducay

[1] Cfr. João Paulo II, Carta Apostólica
Salvifici Doloris, n. 9.

[2] Cfr. J. Ratzinger, Deus e o mundo.
Crer e viver em nossa época. 2005.



[3] João Paulo II, Carta Apostólica
Salvifici Doloris, n. 11.

[4] Cfr. São Tomás de Aquino, Summa
Teológica, I, q.48, a 2 ad 3.

[5] Os irmãos Karamazov, 2006.

[6] Cfr. S. Josemaria, Via Sacra,
Estação XII.

[7] Papa Francisco, Discurso no
estádio Kerasani de Nairobi, 27-
XI-2015

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/um-deus-que-
deixa-acontecer-o-mal-e-a-dor/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-deus-que-deixa-acontecer-o-mal-e-a-dor/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-deus-que-deixa-acontecer-o-mal-e-a-dor/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-deus-que-deixa-acontecer-o-mal-e-a-dor/

	Um Deus que deixa acontecer? O mal e a dor

